


Arundhati Roy

Das Ministerium des

äußersten Glücks

Roman

 

Aus dem Englischen von Anette Grube

 



Über dieses Buch

 
 
»Das Ministerium des äußersten Glücks« führt uns auf eine

Reise quer über den indischen Kontinent und tief in das Leben

von unvergesslichen Helden, von denen jeder nach Zuflucht

sucht – nach Liebe und Sinn.
 

Auf einem Friedhof in der Altstadt von Delhi wird ein

handgeknüpfter Teppich ausgerollt. Auf einem Bürgersteig

taucht plötzlich kurz nach Mitternacht ein Baby auf. In einem

verschneiten Tal schreibt ein Vater einen Brief an seine

dreijährige Tochter über die vielen Menschen, die zu ihrer

Beerdigung kamen. In einem Zimmer im zweiten Stock liest

eine einsame Frau die Notizbücher ihres Geliebten. Im Jannat

Guest House umarmen sich im Schlaf fest zwei Menschen, als

hätten sie sich eben erst getroffen – dabei kennen sie einander

schon ein Leben lang.
 

Voller Inspiration, Gefühl und Überraschungen beweist der

Roman auf jeder Seite Arundhati Roys Kunst. Zwanzig Jahre

nach dem Weltbestseller »Der Gott der kleinen Dinge« ist ihr

neuer bewegender Roman Liebeserklärung und Provokation

zugleich: eine Hymne auf das Leben.
 

 



Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de

https://www.fischerverlage.de/


Biografie

 
 

Arundhati Roy wurde 1961 geboren, wuchs in Kerala auf und

lebt in Neu-Dehli. Mit 36 Jahren schaffte sie den internationalen

Durchbruch mit »Der Gott der kleinen Dinge«, für den sie 1997

den Booker Prize erhielt. Der Roman wurde zu einem

epochemachenden Werk, das aus der Weltliteratur der

Gegenwart nicht mehr wegzudenken ist. Für ihr politisches

Engagement wurde sie u.a. mit dem Großen Preis der Welt-

Akademie der Kulturen ausgezeichnet. Die letzten zehn Jahre

widmete sie ihrem neuen Roman.

 

Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de

http://www.fischerverlage.de/


Impressum

 
 
Dieses Buch ist ein Roman. Namen, Personen, Orte und

Ereignisse entspringen entweder der Phantasie der Autorin

oder sind Teil der Fiktion. Jede Ähnlichkeit mit realen

Personen, lebendig oder tot, Ereignissen oder Orten ist rein

zufällig.
 
 
 
Erschienen bei FISCHER E-Books
 
Die Originalausgabe erschien 2017

unter dem Titel ›The Ministry of Utmost Happiness‹

bei Hamish Hamilton, an imprint of Penguin Books
 
© 2017 by Arundhati Roy
 
Für die deutschsprachige Ausgabe:

© 2017 S. Fischer Verlag GmbH, Hedderichstr. 114, D-60596

Frankfurt am Main

Covergestaltung: Schiller Design, Frankfurt nach einer Idee von

Two Associates

Coverabbildung: Mayank Austen Soofi
 



Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu

unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen

Textes kommen.

Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt.

ISBN 978-3-10-403817-9
 
Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt.
 
Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im

Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.



Hinweise des Verlags

 
 

Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu

unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen

Textes kommen.

 

Im Text enthaltene externe Links begründen keine inhaltliche

Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem

jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die

verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der

Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft, mögliche

Rechtsverstöße waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht

erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht keinerlei

Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

 
 

Dieses E-Book enthält möglicherweise Abbildungen. Der Verlag

kann die korrekte Darstellung auf den unterschiedlichen E-

Book-Readern nicht gewährleisten.

 

Wir empfehlen Ihnen, bei Bedarf das Format Ihres E-Book-

Readers von Hoch- auf Querformat zu ändern. So werden

insbesondere Abbildungen im Querformat optimal dargestellt.

Anleitungen finden sich i.d.R. auf den Hilfeseiten der Anbieter.



Inhalt

Vorbemerkung

Widmung

Motto

In der magischen Stunde, [...]

1 Wo sterben alte Vögel?

2 Khwabgah

3 Die Geburt

4 Dr. Azad Bhartiya

5 Die langsame Verfolgungsjagd

6 Ein paar Fragen für später

7 Der Hausbesitzer

8 Die Mieterin



9 Der vorzeitige Tod von Miss Jebeen der Ersten

10 Das Ministerium des äußersten Glücks

11 Der Hausbesitzer

12 Guih Kyom

Glossar

Dank

Zitatnachweise



Dieses Buch ist ein Roman. Namen, Personen, Orte und

Ereignisse entspringen entweder der Phantasie der Autorin

oder sind Teil der Fiktion. Jede Ähnlichkeit mit realen

Personen, lebendig oder tot, Ereignissen oder Orten ist rein

zufällig.



Für die Ungetrösteten



Ich meine, es ist alles eine Frage deines Herzens …

NÂZIM HIKMET 1



In der magischen Stunde, wenn die Sonne fort, das Licht noch da

ist, lösen sich Heere fliegender Hunde von den Banyanbäumen

auf dem alten Friedhof und lassen sich über der Stadt treiben wie

Rauch. Wenn die Fledermäuse wegfliegen, kommen die Krähen

nach Hause. Der große Lärm ihrer Rückkehr kann die Stille nicht

füllen, die die verschwundenen Spatzen hinterlassen haben und

die alten Weißrückengeier, Wächter der Toten seit über hundert

Millionen Jahren, die ausgemerzt wurden. Die Geier starben an

Diclofenac-Vergiftung. Diclofenac, Rinder-Aspirin, das den Kühen

verabreicht wird, um die Muskeln zu entspannen, Schmerzen zu

lindern und die Milchproduktion zu erhöhen, wirkt – wirkte – wie

Nervengas auf die Weißrückengeier. Jede chemisch entspannte,

milchproduzierende Kuh oder Büffelkuh, die starb, war vergiftete

Geierbeute. Während die Kühe zu besseren Milchmaschinen

wurden, während die Stadt mehr Eis, Karamell, Cornettos und

Nogger Chocs aß und mehr Mango-Milchshakes trank, begannen

die Geier, die Hälse hängen zu lassen, als wären sie müde und

könnten einfach nicht wach bleiben. Silberfarbene Speichelbärte

tropften aus ihren Schnäbeln, und einer nach dem anderen

stürzte von dem Ast, auf dem er saß, tot.

Nur wenigen fiel das Aussterben der freundlichen alten Vögel

auf. Es gab so viel anderes, worauf man sich freuen konnte.



1

Wo sterben alte Vögel?

 

Sie lebte auf dem Friedhof wie ein Baum. In der

Morgendämmerung verabschiedete sie die Krähen und hieß die

Fledermäuse zu Hause willkommen. In der Abenddämmerung

tat sie das Gegenteil. Zwischen den Schichten unterhielt sie sich

mit den Geistern der Geier, die sich in ihren hohen Ästen

sammelten. Sie spürte den sanften Griff ihrer Klauen wie den

Schmerz in einem amputierten Arm oder Bein. Sie nahm an,

dass sie nicht allzu unglücklich waren über ihren Abschied und

Abgang aus der Geschichte.

Nach ihrem Einzug musste sie monatelang beiläufige

Grausamkeiten ertragen wie ein Baum  – ohne

zusammenzuzucken. Sie drehte sich nicht um, um

nachzusehen, welcher kleine Junge einen Stein auf sie

geworfen hatte, reckte nicht den Hals, um die Beleidigungen zu

lesen, die in ihre Rinde gekratzt wurden. Wenn die Leute sie

beschimpften – Clown ohne Zirkus, Königin ohne Palast –, ließ

sie die Kränkung durch ihre Äste wehen wie eine Brise und

benutzte die Musik ihrer raschelnden Blätter als Balsam, um

den Schmerz zu lindern.



Erst als Ziauddin, der blinde Imam, der einst die Gebete in

der Fatehpuri-Moschee angeleitet hatte, sich mit ihr

anfreundete und sie zu besuchen begann, beschloss das Viertel,

dass es an der Zeit war, sie in Ruhe zu lassen.

Vor langer Zeit erzählte ihr ein Mann, der Englisch konnte,

dass ihr Name, rückwärts geschrieben (in Englisch), Majnu

buchstabiert wurde. In der englischen Version der Geschichte

von Laila und Majnu, erzählte er, hieß Majnu Romeo und Laila

Julia. Sie fand das urkomisch. »Du meinst, ich habe ein khichdi

aus ihrer Geschichte gemacht?«, fragte sie. »Was werden sie

tun, wenn sie herausfinden, dass Laila eigentlich Majnu ist und

Romi in Wirklichkeit Juli war?« Als er sie das nächste Mal traf,

sagte der Mann, der Englisch konnte, er habe einen Fehler

gemacht. Ihr Name, rückwärts geschrieben, laute Mujna, was

kein Name sei und überhaupt keine Bedeutung habe. Dazu

sagte sie: »Macht nichts. Ich bin sie alle, ich bin Romi und Juli,

ich bin Laila und Majnu. Und Mujna, warum nicht? Wer

behauptet, mein Name ist Anjum? Ich bin nicht Anjum, ich bin

Anjuman. Ich bin ein mehfil, eine Versammlung. Von allen und

niemand, von allem und nichts. Möchtest du noch jemanden

einladen? Alle sind eingeladen.«

Der Mann, der Englisch konnte, sagte, dass das ein schlauer

Einfall von ihr sei. Er meinte, darauf wäre er selbst nie

gekommen. Sie sagte: »Das wundert mich nicht, bei deinen

Urdu-Kenntnissen. Was glaubst du? Dass dich Englisch

automatisch schlau macht?«



Er lachte. Sie lachte über sein Lachen. Sie rauchten

gemeinsam eine Filterzigarette. Er beschwerte sich, dass Wills

Navy-Cut-Zigaretten kurz und dick und ihren Preis einfach

nicht wert seien. Sie erwiderte, dass sie Navy Cut jederzeit Four

Square oder den sehr männlichen Red & White vorziehe.

Sie erinnerte sich jetzt nicht mehr an seinen Namen.

Vielleicht hatte sie ihn nie gewusst. Er war lange

verschwunden, der Mann, der Englisch konnte, wohin er auch

immer hatte gehen müssen. Und sie lebte auf dem Friedhof

hinter dem staatlichen Krankenhaus. Gesellschaft leistete ihr

der Godrej-Almirah aus Stahl, in dem sie ihre Musik

aufbewahrte  – verkratzte Schallplatten und Kassetten  –, ein

altes Harmonium, ihre Kleider und ihren Schmuck, die

Gedichtbände ihres Vaters, Fotoalben und ein paar

Zeitungsausschnitte, die das Feuer in der Khwabgah

überstanden hatten. Den Schlüssel dafür trug sie an einer

schwarzen Schnur um den Hals zusammen mit ihrem

verbogenen Zahnstocher aus Silber. Sie schlief auf einem

fadenscheinigen Perserteppich, den sie tagsüber einschloss und

abends zwischen zwei Gräbern entrollte (zu ihrem privaten

Vergnügen nie in zwei aufeinanderfolgenden Nächten

zwischen denselben Gräbern). Sie rauchte noch immer. Navy

Cut.

Eines Morgens, während sie ihm die Zeitung laut vorlas,

fragte sie der Imam, der eindeutig nicht zugehört hatte,

geheuchelt beiläufig: »Ist es wahr, dass sogar die Hindus unter

euch begraben und nicht verbrannt werden?«



Da sie Ärger vorausahnte, machte sie Ausflüchte. »Wahr? Ist

was wahr? Was ist Wahrheit?«

Nicht willens, sich von seiner Frage abbringen zu lassen,

murmelte der Imam eine mechanische Antwort: »Sach Khuda

hai. Khuda hi Sach hai.« Die Wahrheit ist Gott. Gott ist die

Wahrheit. Die Art Weisheit, wie sie die Hecks der bemalten

Lastwagen feilboten, die die Schnellstraßen entlangdonnerten.

Dann kniff er die blinden grünen Augen zusammen und fragte

mit einem durchtrieben grünen Flüstern: »Sag mir, wenn Leute

wie du sterben, wo werden sie begraben? Wer wäscht den

Leichnam? Wer sagt die Gebete?«

Anjum schwieg eine lange Weile. Dann neigte sie sich zu ihm

und erwiderte ganz und gar nicht wie ein Baum, aber ebenfalls

flüsternd: »Imam Sahib, wenn die Leute von Farben sprechen –

rot, blau, orange, wenn sie den Himmel während des

Sonnenuntergangs beschreiben oder den Mondaufgang

während des Ramadans –, was geht dir da durch den Kopf?«

Nachdem sie sich auf diese Weise zutiefst, nahezu tödlich

gekränkt hatten, saßen die beiden still nebeneinander auf

einem sonnigen Grab und bluteten. Schließlich brach Anjum

das Schweigen.

»Sag du’s mir«, sagte sie. »Du bist der Imam Sahib, nicht ich.

Wo sterben alte Vögel? Fallen sie vom Himmel wie Steine auf

uns? Stolpern wir auf der Straße über ihre Kadaver? Glaubst du

nicht, dass der Allessehende, der Allmächtige, der uns auf diese

Erde gestellt hat, nicht auch angemessene Vorkehrungen

getroffen hat, um uns wieder von hier fortzubringen?«



An diesem Tag beendete der Imam seinen Besuch früher als

gewöhnlich. Anjum sah ihm nach, wie er sich klopf-klopf-

klopfend einen Weg durch die Gräber bahnte, sein

Blindenstock machte Musik, wenn er auf leere Schnapsflaschen

und weggeworfene Spritzen stieß, die die Wege vermüllten. Sie

hielt ihn nicht auf. Sie wusste, dass er wiederkommen würde.

Gleichgültig, was für eine raffinierte Scharade sie spielte, sie

erkannte Einsamkeit, wenn sie ihr begegnete. Sie spürte, dass

er auf eine merkwürdige, sprunghafte Weise ihren Schatten

ebenso brauchte wie sie seinen. Und aus Erfahrung wusste sie,

dass BEDÜRFNIS ein Lagerhaus war, in dem eine

beträchtliche Menge an Grausamkeit Platz hatte.

Obwohl Anjums Auszug aus der Khwabgah alles andere als

herzlich verlaufen war, wusste sie, dass nicht nur sie die

Träume und Geheimnisse des Gebäudes verraten konnte.



2

Khwabgah

 

Sie war das vierte von fünf Kindern, geboren in einer kalten

Januarnacht bei Laternenschein (Stromausfall) in

Shahjahanabad, der ummauerten Altstadt von Delhi. Ahlam

Baji, die Hebamme, die sie entband und in zwei Tücher

gewickelt ihrer Mutter in die Arme legte, sagte: »Es ist ein

Junge.« Unter den Umständen war ihr Irrtum nachvollziehbar.

Als sie mit ihrem ersten Kind einen Monat schwanger war,

hatten Jahanara Begum und ihr Mann beschlossen, es Aftab zu

nennen, sollte es ein Junge sein. Ihre ersten drei Kinder waren

Mädchen. Sie hatten sechs Jahre lang auf ihren Aftab warten

müssen. Die Nacht, als er geboren wurde, war die glücklichste

Nacht in Jahanara Begums Leben.

Als am nächsten Morgen die Sonne schien und es im Zimmer

angenehm und warm war, wickelte sie den kleinen Aftab aus.

Sie erforschte seinen winzigen Körper  – Augen Nase Kopf

Nacken Achseln Finger Zehen  – gemächlich mit größtem

Vergnügen. Und da entdeckte sie, versteckt hinter dem Jungen,

zweifelsfrei ein kleines, nicht voll entwickeltes, aber doch, ein

Mädchen.



Ist es möglich, dass eine Mutter vor ihrem eigenen Baby

erschrickt? Jahanara Begum erschrak. Als erste Reaktion spürte

sie, wie sich ihr Herz zusammenzog und ihre Knochen sich in

Asche verwandelten. Ihre zweite Reaktion war, noch einmal

nachzuschauen, um sich zu vergewissern, dass sie sich nicht

täuschte. Ihre dritte Reaktion bestand darin, zurückzuweichen

vor dem, was sie in die Welt gesetzt hatte, während sich ihr

Gedärm verkrampfte und ihr ein dünnes Rinnsal Scheiße die

Beine hinunterlief. Als vierte Reaktion zog sie in Betracht, sich

und ihr Kind umzubringen. Ihre fünfte Reaktion bestand darin,

das Kind in den Arm zu nehmen und an sich zu drücken,

während sie in den Spalt zwischen der ihr bekannten Welt und

den Welten stürzte, von deren Existenz sie nichts geahnt hatte.

Dort, im Abgrund, trudelte sie durch die Dunkelheit, und alles,

dessen sie bis dahin sicher gewesen war, jedes einzelne Ding,

vom kleinsten bis zum größten, ergab keinen Sinn mehr für sie.

In Urdu, der einzigen Sprache, die sie beherrschte, hatten alle

Dinge, nicht nur Lebewesen, sondern alle Dinge  – Teppiche,

Kleider, Bücher, Stifte, Musikinstrumente – ein Geschlecht. Alles

war entweder männlich oder weiblich, Mann oder Frau. Alles

außer ihrem Baby. Ja, natürlich, sie wusste, dass es ein Wort für

jemanden wie ihn gab – hijra. Eigentlich zwei Wörter, hijra und

kinnar. Aber zwei Wörter ergeben keine Sprache.

War es möglich, außerhalb der Sprache zu leben?

Selbstverständlich stellte sich ihr diese Frage nicht als Abfolge

von Wörtern oder als ein einziger klarer Satz. Die Frage stellte

sich ihr als lautloses, embryonales Heulen.



 
Als sechste Reaktion wusch sie sich und beschloss, erst einmal

niemandem davon zu erzählen. Nicht einmal ihrem Mann.

Dann, als siebte Reaktion, legte sie sich neben Aftab und ruhte

sich aus. Wie es der Gott der Christen getan hatte, nachdem er

Himmel und Erde erschaffen hatte. Nur dass er ruhte, nachdem

er der von ihm erschaffenen Welt einen Sinn gegeben hatte,

wohingegen Jahanara Begum ruhte, nachdem das von ihr

Erschaffene den Sinn der Welt verschlüsselt hatte.

Schließlich war es keine richtige Vagina, sagte sie sich. Ihr

Eingang war verschlossen (sie kontrollierte es). Es war nur ein

Anhängsel, ein Babyding. Vielleicht würde es abfallen oder

heilen oder irgendwie weggehen. Sie würde in jedem Schrein,

den sie kannte, dafür beten und den Allmächtigen bitten, ihr

Gnade zu erweisen. Das würde Er tun. Sie wusste es, dass Er es

tun würde. Und vielleicht tat Er es auf eine Weise, die sie nicht

ganz verstand.

Am ersten Tag, an dem sie sich in der Lage fühlte, das Haus

zu verlassen, ging Jahanara Begum mit Baby Aftab zum Dargah

von Hazrat Sarmad Shaheed, der nur problemlose zehn

Minuten zu Fuß von ihrem Zuhause entfernt war. Damals

kannte sie die Geschichte von Hazrat Sarmad Shaheed noch

nicht und hatte keine Ahnung, warum sie ihre Schritte so sicher

in die Richtung seines Schreins lenkte. Vielleicht hatte er sie zu

sich gerufen. Oder vielleicht zog es sie zu den merkwürdigen

Menschen, die sie auf dem Weg zum Meena Bazaar dort

gesehen hatte, die Art Leute, die sie in ihrem früheren Leben



keines Blickes gewürdigt hatte, außer sie waren ihr direkt über

den Weg gelaufen. Plötzlich erschienen sie ihr als die

wichtigsten Menschen auf der ganzen Welt.

Nicht alle Besucher von Hazrat Sarmad Shaheeds Dargah

kannten seine Geschichte. Manche kannten Teile davon, andere

wussten gar nichts, und wieder andere erfanden ihre eigenen

Versionen. Den meisten war bekannt, dass er ein jüdisch-

armenischer Händler gewesen war, der der Liebe seines Lebens

wegen von Persien nach Delhi gekommen war. Wenige

wussten, dass die Liebe seines Lebens Abhay Chand gewesen

war, ein junger Hindu, den er im Sindh kennengelernt hatte.

Die meisten wussten, dass er vom Judentum zum Islam

übergetreten war. Wenige wussten, dass seine spirituelle Suche

ihn dazu veranlasst hatte, auch dem orthodoxen Islam

abzuschwören. Die meisten wussten, dass er als nackter Fakir

auf den Straßen von Shahjahanabad gelebt hatte, bevor er

öffentlich hingerichtet wurde. Wenige wussten, dass der Grund

für seine Hinrichtung nicht die öffentlich zur Schau gestellte

Nacktheit war, sondern sein Abfall vom Glauben. Aurangzeb,

der damalige Großmogul, bestellte Sarmad an seinen Hof und

bat ihn zu beweisen, dass er ein echter Muslim war, indem er

die Kalima rezitierte: La ilaha illallah, Mohammed-ur rasul

Allah – Es gibt keinen Gott außer Allah, und Mohammed ist sein

Gesandter. Sarmad stand nackt im Hof des Großmoguls im

Roten Fort vor einer Jury von Qazis und Maulanas. Die Wolken

hörten auf, über den Himmel zu ziehen, die Vögel erstarrten

mitten im Flug, und die Luft im Fort wurde dick und



undurchdringlich, als er begann, die Kalima vorzutragen. Aber

kaum hatte er angefangen, hörte er auch schon wieder auf. Er

sagte nur: La ilaha. Es gibt keinen Gott. Er könne nicht weiter

rezitieren, beharrte er, bis er seine spirituelle Suche beendet

habe und Allah von ganzem Herzen annehmen könne. Bis

dahin, erklärte er, wäre das Aufsagen der Kalima nur eine

Verhöhnung des Gebets. Unterstützt von seinen Qazis befahl

Aurangzeb seine Hinrichtung.

Anzunehmen, dass diejenigen, die Hazrat Sarmad Shaheed

ihren Respekt bezeugten, ohne seine Geschichte zu kennen, es

in Unwissenheit taten, mit wenig Rücksicht auf historische

Tatsachen, wäre ein Fehler. Denn jedem, der um seinen Segen

bat, erschien im Dargah Sarmads unbotmäßiger Geist, der

stark, spürbar und wahrhaftiger war, als es jede Ansammlung

historischer Fakten sein konnte. Er feierte (predigte jedoch nie)

die Tugend der Spiritualität statt des Sakraments, die

Einfachheit statt der Opulenz und eigensinnige, ekstatische

Liebe, auch wenn sie den Tod bedeuten konnte. Sarmads Geist

erlaubte allen, die zu ihm kamen, seine Geschichte so zu

interpretieren, wie sie es brauchten.

Als Jahanara Begum im Dargah zu einem vertrauten Gast

geworden war, erfuhr (und verbreitete) sie die Geschichte von

Sarmads Enthauptung auf den Stufen der Jama Masjid vor

einem regelrechten Ozean von Menschen, die ihn geliebt hatten

und gekommen waren, um Abschied von ihm zu nehmen. Sie

hörte, dass sein Kopf weiterhin seine Liebesgedichte vortrug,

nachdem er vom Rumpf getrennt worden war, dass der Rumpf



beiläufig den sprechenden Kopf aufhob, so wie heutzutage ein

Motorradfahrer nebenbei seinen Helm nimmt, die Stufen zur

Jama Masjid hinaufging und dann ebenso beiläufig geradewegs

zum Himmel fuhr. Das sei der Grund, sagte Jahanara Begum (zu

jedem, der willens war, ihr zuzuhören), warum in Hazrat

Sarmads kleinem Dargah (der wie eine Napfschnecke am Fuß

der östlichen Treppe der Jama Masjid klebte, an der Stelle, wo

sich Sarmads Blut gesammelt hatte) der Boden, die Wände und

die Decke rot seien. Mehr als dreihundert Jahre seien

vergangen, erklärte sie, aber Hazrat Sarmads Blut könne nicht

weggewaschen werden. Sie beharrte darauf, dass sich der

Dargah im Lauf der Zeit immer wieder von allein rot färbte,

gleichgültig, in welcher Farbe er gestrichen worden war.

Nachdem sie zum ersten Mal an der Menschenmenge

vorbeigegangen war  – den Verkäufern von Ittars und

Amuletten, den Hütern der Schuhe der Pilger, den Krüppeln,

den Bettlern, den Obdachlosen, den Ziegen, die für Bakr-Eid

gemästet wurden, und der Gruppe stiller, alter Eunuchen, die

unter einer Plane vor dem Schrein lebten – und die kleine, rote

Kammer betreten hatte, wurde Jahanara Begum ruhig. Der

Lärm der Straße wurde leise und schien von weither zu

kommen. Sie saß mit ihrem schlafenden Baby auf dem Schoß in

einer Ecke und sah zu, wie die Leute, Muslime und Hindus,

allein oder zu zweit, hereinkamen, an das Gitter um das Grab

rote Bänder, rote Armreifen und Papierzettel banden und um

Sarmads Segen baten. Erst als sie einen nahezu

durchscheinenden alten Mann mit trockener, papierener Haut



und einem dünnen Bart aus gesponnenem Licht in der Ecke

sitzen sah, der sich vor und zurück wiegte und weinte, als wäre

sein Herz gebrochen, erlaubte sich auch Jahanara Begum, die

Tränen fließen zu lassen. Das ist mein Sohn Aftab, flüsterte sie

Hazrat Sarmad zu, ich habe ihn zu dir gebracht. Pass auf ihn auf.

Und lehre mich, ihn zu lieben.

Hazrat Sarmad tat es.

Während der ersten Lebensjahre Aftabs war Jahanara Begums

Geheimnis sicher. Sie wartete darauf, dass sein Mädchenteil

heilte, behielt ihn immer in ihrer Nähe und beschützte ihn

entschlossen. Auch nachdem ihr jüngster Sohn Saqib geboren

war, ließ sie Aftab nicht weit von sich fort. Das war kein

ungewöhnliches Verhalten für eine Frau, die so lange und

verzweifelt auf einen Sohn gewartet hatte.

Mit fünf kam Aftab in die Urdu-Hindi-Medresse für Jungen in

der Chooriwali Gali (der Gasse der Armreifenverkäufer). Nach

einem Jahr konnte er einen großen Teil des Korans in Arabisch

aufsagen, allerdings war unklar, wie viel davon er verstand  –

aber das galt auch für alle anderen Kinder. Aftab war ein

überdurchschnittlich guter Schüler, doch schon sehr früh

wurde deutlich, dass sein wahres Talent die Musik war. Er

hatte eine schöne volle Singstimme und konnte eine Melodie

schon nachsingen, wenn er sie nur einmal gehört hatte. Seine

Eltern beschlossen, ihn zu Ustad Hameed Khan zu schicken,

einem herausragenden jungen Musiker, der Gruppen von



Susanna Lea und Lisette Verhagen, Weltbotschafter Äußersten Glücks. Heather

Godwin und Philippa Sitters, die Frauen im Basislager.

David Eldridge, Umschlaggestalter extraordinaire. Zwei Bücher im Abstand von

zwanzig Jahren.

Iris Weinstein für perfekte Seiten.

Ellie Smith, Sarah Coward, Arpita Basu, George Wen, Benjamin Hamilton, Maria

Massey und Jennifer Kurdyla. Aufmerksame LeserInnen, unbestechliche

KorrektorInnen und brillante ProtagonistInnen in den Transatlantischen

Kommakriegen.

Pankaj Mishra. Erster Leser, immer noch.

Robin Desser und Simon Prosser. Traumhafte Lektoren.

Meine wunderbaren Verleger: Sonny Mehta, Meru Gokhale (für das Verlegen und

die Hausmannskost), Hans Jürgen Balmes, Antoine Gallimard, Luigi Brioschi, Jorge

Herralde, Dorotea Bromberg und all die anderen, die ich nicht persönlich kenne.

Suman Parihar, Mohammed Sumon, Krishna Bhoat und Ashok Kumar, die mich

über Wasser hielten, als es nicht einfach war.

Suzie Q., mobiler Psychiater, guter Freund und bester Taxifahrer in London.

Krishnan Tewari, Sharmila Mitra und Deepa Verma für mein tägliches Quantum

Schweiß, geistige Gesundheit und Lachen.

John Cusack, Supersweetheart, Koautor der Fleedom Charter.

Eve Ensler und Bindia Thapar. Geliebt.

Meine Mutter, die wie keine andere war, Mary Roy, einzigartiger Mensch.

Meinen Bruder, LKC, Hüter meiner geistigen Gesundheit, und meine Schwägerin

Mary, die wie ich überlebt haben.

Golak. Go. Ältester Freund.

Mithva und Pia, die noch immer zu mir gehören.

David Godwin. Fliegender Agent. Topmann. Ohne ihn.

Anthony Arnove, Genosse, Agent, Verleger, Felsen.

Pradip Krishen, geliebt seit vielen Jahren, Baum ehrenhalber.

Sanjay Kak. Höhle. Schon immer.

Und

Begum Filthy Jaan und Maati K. Lal. Geschöpfe.
 
Die Passage, die der Rüsselkäferprofessor seinen Rüsselkäferschülern vorliest, ist

angelehnt an John Gray, Von Menschen und anderen Tieren. Abschied vom

Humanismus. (dtv, München 2012).



Das Gedicht »Duniya ki mehfilon se ukta gaya hoon ya Rab« ist von Allama Iqbal.

Der Zweizeiler auf Arifa Yeswis Grabstein ist von Ahmad Faraz.



Zitatnachweise

1  aus: Nazim Hikmet, »On the Matter of Romeo and Juliet«, in: Poems of Nazim

Hikmet, Persea Books, Inc., New York 1994 (übersetzt von Anette Grube)

2  aus: Pablo Neruda, Das Buch der Fragen, dt. von Fritz Vogelgsang, in: Das

lyrische Werk, hg. von Karsten Garscha, 3  Bände, Luchterhand, München

1986/2009

3  aus: Agha Shahid Ali, »Muharram in Srinagar, 1992«, in: The Country Without a

Post Office von W.W.  Norton  & Company, Inc., New York 1997 (übersetzt von

Anette Grube)

4 , 5 , 6  aus: Jean Genet, Notre-Dame-des-Fleurs, in: Jean Genet. Werke in

Einzelbänden, Bd.  I., dt. von Gerhard Hock, Merlin Verlag, Gifkendorf 2001

(2. Aufl.), S. 12, 22, 41

7  aus: »No Good Man«, Text und Musik von Irene Higginbottom, Dan Fisher und

Sammy Gallop, Copyright © 1944, Universal Music Corp. Universal/MCA Music

Limited

8  aus: Ossip Mandelstam, »Tristia«, in: Tristia. Gedichte 1916–1925. Aus dem

Russischen übertragen und herausgegeben von Ralph Dutli, Amman Verlag,

Zürich 1993

9  aus: »Gone«, Text und Musik von Ioanna Gika, Copyright © UPG Music

Publishing, 2012. Universal/MCA Music Ltd.

10  aus: James Baldwin, The fire next time. Essays, Dial Press 1963 (übersetzt von

Anette Grube)

11  »Winter Lady«, Text und Musik von Leonard Cohen, Copyright © Sony/ATV

Songs LLC, 1966. Chrysalis Songs Limited

12  Ossip Mandelstam, »Nachts vorm Haus«, in: Paul Celan, Übertragungen aus

dem Russischen. Alexander Blok, Ossip Mandelstam, Sergej Jessenin, S.  Fischer

Verlag, Frankfurt 1986

13  aus: Nadeschda Mandelstam, Das Jahrhundert der Wölfe. Eine Autobiographie,

dt. von Elisabeth Mahler. S. Fischer Verlag, Frankfurt, 1971, S. 228



14  aus: William Shakespeare, König Heinrich der Fünfte, dt. von August Wilhelm

von Schlegel


