


© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732



© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732

Poetik, Exegese und Narrative
Studien zur jüdischen Literatur und Kunst

Poetics, Exegesis and Narrative
Studies in Jewish Literature and Art

Band 6 / Volume 6

Herausgegeben von / edited by

Gerhard Langer, Carol Bakhos, Klaus Davidowicz,

Constanza Cordoni

Die Bände dieser Reihe sind peer-reviewed.



© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732

Klaus S. Davidowicz

Film als Midrasch

Der Golem, Dybbuks und andere kabbalistische
Elemente im populären Kino

V& R unipress

Vienna University Press



© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet þber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISSN 2198-5200
ISBN 978-3-8470-0673-2

Weitere Ausgaben und Online-Angebote sind erhÐltlich unter : www.v-r.de

Verçffentlichungen der Vienna University Press
erscheinen im Verlag V&R unipress GmbH.

Gedruckt mit freundlicher Unterstþtzung des Rektorats der UniversitÐt Wien.

� 2017, V&R unipress GmbH, Robert-Bosch-Breite 6, D-37079 Gçttingen / www.v-r.de
Alle Rechte vorbehalten. Das Werk und seine Teile sind urheberrechtlich geschþtzt.
Jede Verwertung in anderen als den gesetzlich zugelassenen FÐllen bedarf der vorherigen
schriftlichen Einwilligung des Verlages.
Titelbild: Der Golem (Deutschland 1920), � Eureka

http://dnb.d-nb.de


© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732

Für Daniela



© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732



© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732

Inhalt

1. Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

2. Die Buchstaben als Schlüssel zur Schöpfung . . . . . . . . . . . . . . 21
2.1. Mathematik und Kabbala – Pi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
2.2. Filmischer Midrasch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30

3. Die Geheimnisse der Seele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
3.1. An-sky und der Dybbuk . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
3.2. Der Dybbuk – zwischen Murnau und Jiddischkeit . . . . . . . . . 46
3.3. »10 Angry Men« – Der New Yorker Dybbuk . . . . . . . . . . . . 52
3.4. Der Dybbuk und die »Verbotene Liebe« . . . . . . . . . . . . . . 54
3.5. Der Dybbuk und die Shoah . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
3.6. Der Dybbuk im Splatter-Genre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
3.7. Die Dybbuk-Kiste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
3.8. Der Dybbuk im Land ohne Juden . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71
3.9. Seelenreisen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74

4. Tsimtsum und Tikkun – Der lurianische Schöpfungsmythos im Kino . 79
4.1. Der kabbalistische Tiger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
4.2. Tikkun als Familientherapie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82
4.3. Destroy Your Ego! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88
4.4. Kabbalistische Geheimnisse oder warum Frauen die besseren

Rabbiner sind . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90

5. Der Golem geht um . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
5.1. Golem und Adam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95
5.2. Die Golem-Legenden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 102
5.3. Wegeners Golem – zwischen Faust und Antisemitismus . . . . . . 117
5.4. Golem contra Hitler . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124
5.5. Der Golem als sozialistischer Brotofen . . . . . . . . . . . . . . . 126



© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732

5.6. Der Golem trifft Norman Bates . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128
5.7. Der Golem – ein letzter Blick in die Runde . . . . . . . . . . . . . 131

6. Nachwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137

7. Filmographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139

8. Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

Inhalt8

http://www.v-r.de/de


© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732

1. Einführung

»Aber die Geschichten sind noch nicht tot, sie sind noch nicht zur Geschichte geworden,
das geheime Leben in ihnen kann heute oder morgen bei dir oder bei mir wieder zum
Vorschein kommen. Unter welchen Aspekten dieser jetzt unsichtbar gewordene Strom
jüdischer Mystik wieder einmal hervorbrechen wird, ist von Menschen nicht abzuse-
hen.«1

In den letzten Jahren setzten sich vorwiegend Religionswissenschaftler in Eu-
ropa und den USA mit den vielflechtigen Beziehungen zwischen »Religionen«
und »populären Filmen« auseinander, wobei das Hauptaugenmerk vor allem auf
dem Christentum lag.2 Die Analyse jüdischer Lebenswelten im populären Kino
ist – zumindest was die Veröffentlichungen in deutscher Sprache betrifft – eine
teilweise noch zu entdeckende Bilderwelt. Eine ganze Reihe von Studien ist
dagegen zu den »biblischen Epen« veröffentlicht worden.3 Auch bei der Unter-
suchung der Bibel-Filme ist es wichtig, sie zu kontextualisieren und ihre Quellen
und Hintergründe zu untersuchen. So haben die meisten amerikanischen Bibel-
Filme mehr mit den USA selbst als mit der Bibel zu tun. Die amerikanische
Frontier und Pioniere spiegeln sich in Filmen über den Exodus und die Israe-
liten, die das Land Kanaan erobern wollen. Amerikanische Werte und die Politik
des »Kalten Krieges« werden im Gewand der biblischen Erzählung auf die
Leinwand projiziert.

»The real story of the decline of the Wild West would make fairly boring viewing just as
the real story of, say, Jacob and Joseph (if we could ever reconstruct it) would hardly
excite. Westerns maintain the myth of the west. Similarly, we don’t want realism in the

1 Gershom Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1980, S. 384–385.

2 Vgl. Schriftenreihe der Internationalen Forschungsgruppe »Film und Theologie« der ka-
tholischen Akademie Schwerte.

3 Vgl. Bruce Babington, Peter William Evans, Biblical epics: Sacred narrative in the Hollywood
cinema, Manchester : Wipf & Stock Publishers 1993; David J. Shepherd, The Bible on Silent
Film, Cambridge: Cambridge University Press 2013; Adele Reinhartz, Bible and Cinema, an
Introduction, New York: Routledge 2013.



© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732

retelling of the Hebrew Bible’s stories of patriarchs, prophets and kings. (…) The sim-
ilarity between the Hebrew Bible’s stylized narratives and the stylized conventions of
Western film-making is striking.«4

Da wundert es dann nicht, dass Otto Preminger in seinem Film »Exodus« (USA
1960) die Entstehung des Staates Israel im Western-Style dreht, wobei die Araber
die Rolle der Indianer übernehmen und John Derek den Part des »edlen Wilden«
in Gestalt des friedlichen Arabers Taha gibt.

»The use of American locations in Old Testament movies points to the influence of the
Western movie genre in the conceptualization and execution of these films, which
supported the identification between early America and ancient Israel that is an im-
portant subtext throughout this set of Bible films.«5

Die Bibel-Verfilmungen erzählen uns meist mehr über die Gegenwart, in der sie
entstanden sind, als über die Bibel selbst, Filme wie »The Ten Commandments«
(USA 1954) von Cecil B. DeMille (1881–1959) liefern zeitgeschichtliche Bezüge
zum »Kalten Krieg« oder zum amerikanischen Antikommunismus. Oft wird bei
der Interpretation der Filme nur der Bibeltext selbst gesehen (wie bei zahlrei-
chen Kritiken zu Darren Aronofskys »Noah«), aber nicht die umfangreiche
rabbinische Literatur berücksichtigt, die vielleicht ebenso bei der Drehbucher-
stellung zu Rate gezogen wurde. Daher greift die Deutung viel zu kurz. David
Desser meinte, DeMilles »The Ten Commandments« hätte fast nichts mit dem
Judentum zu tun6 und Anton Kozlovic ging so weit zu behaupten, dass DeMille
die jüdischen Figuren christianisiere.7 In Cecil B. DeMilles »The Ten Com-
mandments« wird aus dem »unwürdigen« stotternden Moses der Bibel eine
messianische Rettergestalt, ein königlicher Krieger. Ist dies nun wirklich ein
christlicher Subtext in einer Geschichte der hebräischen Bibel? Selbstver-
ständlich ist die Exodus-Geschichte die Blaupause der messianischen Idee – so
wie Moses die Juden aus der Sklaverei erlöste, wird der Messias das Exil beenden.
Wenn Pharao Sethi (Cedric Hardwicke) sagt: »Among these slaves, there is a
prophecy of a deliverer who will lead them out of bondage. The star proclaims his
birth.«8 ist das nicht nur eine Annäherung an das Neue Testament, sondern die
geschickte Kombination jüdischer und christlicher Erlöser-Bilder.

4 Peter Francis, Clint Eastwood Westerns, in: Cin8ma Divinit8, Religion, Theology and the Bible
in Film, hg. von Eric S. Christianson, Peter Francis, William R. Telford, London: SCM Press
2005, S. 186.

5 Adele Reinhartz, Bible and Cinema, an Introduction, New York: Routledge 2013, S. 22.
6 David Desser, ›Transcendental Style in Tender Mercies‹, Religious Communication Today,

vol. 8, 1985, S. 21.
7 Anton Karl Kozlovic, The Construction of a Christ-Figure within the 1956 and 1923 Versions

of Cecil B. DeMille’s The Ten Commandments, in: The Journal of Religion and Film 10/1 (April
2006), S. 1–3.

8 The Ten Commandments, 0:10:15–0:10:20.

Einführung10

http://www.v-r.de/de


© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732

»That the birth of Moses is prophesied based on an ascending star has a distinct echo of
the birth of Jesus, and also echoes the midrashic account of the birth of Abraham, which
may well draw on Christian sources. As presented here, the birth of Moses fulfills God’s
promise to the children of Israel that a redeemer would be born. This is described as a
universal event, involving all the stars, who bow down to the infant Moses. In fact, the
kind of birth described in this myth strongly implies a kind of messianic role for Moses,
who serves as a model for the concept of the Messiah. This shows that there was a Jewish
tradition beyond that of the Samaritans in which Moses was viewed as a figure of
messianic proportions beyond even the role of the redeemer that the Bible attributes to
him.«9

Der Historiker Henry S. Noerdlinger arbeitete seit »Samson and Delilah« (USA
1949) für DeMille. Er veröffentlichte eine über 200 Seiten starke Dokumentation
über die umfangreichen Recherchen für die »Ten Commandments«, in der nicht
nur die Quellen, sondern auch alle wissenschaftlichen und religiösen Hinter-
gründe dargestellt werden. DeMille schrieb in der Einführung:

»In our research for The Ten Commandments, we have consulted some 1,900 books and
periodicals, collected nearly 3,000 photographs, and used the facilities of 30 libraries and
museums in North America, Europe, and Africa. (…) This book is the first to attempt a
complete documentation of this kind of research and the first of its kind to be offered to
the general public as well as to scholars. (…) Here, I hope, Jewish, Christian, and Moslem
believers and the clergy of all faiths will find the light of archaeological and historical
science illuminating the Word of God. (…) Motion picture producers have sometimes
been criticized for spending so much money on research—in the case of The Ten
Commandments more than ever before. I do not agree with the criticism. I consider it
money well spent to bring to the screen the results of the work of so many patient and
selfless scholars whose labors, with spade and with pen, have helped us make the days of
Moses live again. Research does not sell tickets at the box office, I may be told. But
research does help bring out the majesty of the Lawgiver and the eternal verity of the
Law.«10

Durch Noerdlinger erfahren wir, welche Quellen für jeden Teil des Films – von
der Geburt Moses bis zur Landnahme – herangezogen wurden. Der Philosoph
Philo von Alexandrien (gest.40), der Historiker Titus Flavius Josephus (37 –
ca. 100) und rabbinische Midraschsammlungen wie Exodus Rabba spielen dabei
eine wichtige Rolle. Noerdlinger zitiert und verweist dabei ausführlich auf
wissenschaftliche Standardwerke, wichtige Übersetzungen wie Louis Ginzbergs
Midrash-Sammlung »Legends of the Jews« oder Denker wie Martin Buber :

9 Howard Schwartz, Tree of Souls, the Mythology of Judaism, Oxford: Oxford University Press
2004, S. 373.

10 Cecil B. Demille »Introduction«, in: Henry S. Noerdlinger, Moses in Egypt, the Docu-
mentation of the Motion Picture The Ten Commandments, Los Angeles: University of
Southern California Press 1956, S. 2–3.

Einführung 11

http://www.v-r.de/de


© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732

»The ancient authors who have provided us with extrabiblical information on the life of
Moses need to be discussed briefly. On the Life of Moses was written by Philo Judaeus of
Alexandria. (…) His approach to the subject at hand was to ›tell the story of Moses as I
have learned it, both from the sacred books . . . and from some of the elders of the nation;
for I always interwove what I was told with what I read, and thus believed myself to have
a closer knowledge than others of his life’s history.‹ The historian Flavius Josephus
produced a work of considerable importance, the Jewish Antiquities. With it Josephus
wished to inform the Roman world with the history and traditions of his people. He based
his writings on ›Hebrew records.‹ Of a slightly more recent date are the writings of an
early church father, Eusebius of Caesarea. In his Preparation for the Gospel he quotes
ancient authors who wrote about Moses and whose works are no longer extant anywhere
else.(…) The Midrash particularly studied by us in our research was the Midrash
Rabbah on Exodus, which is haggadic in character.«11

Diese ungewöhnlich aufwendige Recherche für die Drehbucherstellung wird zu
Beginn des Films auf ebenso ungewöhnliche Weise dem Zuschauer nahe ge-
bracht. Man sieht einen geschlossenen Vorhang auf der Leinwand, vor den Cecil
B. DeMille tritt und persönlich in den Film einführt. Er erklärt, wie das Problem
der »fehlenden Jahre« in der biblischen Moses-Darstellung fürs Drehbuch gelöst
wurde:

»To fill in those missing years, we turned to ancient historians such as Philo and
Josephus. Philo wrote at the time that Jesus of Nazareth walked the Earth, and Josephus
wrote some 50 years later and watched the destruction of Jerusalem by the Romans.
These historians had access to documents long since destroyed, or perhaps lost.«12

DeMille kombiniert seine antiken Quellen und zeichnet Moses als König, Pro-
pheten und messianische Figur. Bei Philo ist Moses nur »König, Priester und
Prophet«. Sein Zielpublikum ist in erster Linie die nichtjüdische Leserschaft.

»But Moses will be seen not only to have displayed all these powers—I mean the genius of
the philosopher and of the king—in an extraordinary degree at the same time, but three
other powers likewise, one of which is conversant about legislation, the second about the
way of discharging the duties of high priest, and the last about the prophetic office.«13

Josephus zeigt Moses analog zu den Helden der Griechen (wie Aeneas bei Vergil)
und Römer als idealen tugendhaften Führer. Auch sein Zielpublikum ist laut
Louis Feldman die nicht-jüdische Leserschaft.14 Moses ist ein Gesetzgeber wie
Minos, ein »Führer und Ratgeber«, der wie Minos die Gesetze auf einen Gott

11 Noerdlinger, Moses, S. 15–16.
12 The Ten Commandments, 0:02:41–0:03:09.
13 Philo, Vita Mosis II, 2.
14 Vgl. Louis H. Feldman, Josephus’ Portrait of Moses, in: The Jewish Quarterly Review 82, 3–4

(1992), S. 285–328; 83,1–2 (1992), S. 7–50; 83, 3–4 (1993), S. 301–330; Louis H. Feldman,
Philo’s Portrayal of Moses in the Context of Ancient Judaism, Notre Dame: University of
Notre Dame Press 2007.

Einführung12

http://www.v-r.de/de


© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732

zurückführt, »sei es, dass sie selbst daran glaubten, sei es, dass sie, indem sie dies
vorgaben, eher Glauben zu finden hofften.«15

Moses selbst ist aber für Flavius Josephus kein Halbgott, hat aber einen
»direkteren« Zugang zu Gott als andere Menschen. Durch die Kombination
unterschiedlicher Quellen wird so aus dem Moses der Bibel bei DeMille eine
messianische Führerfigur – eine kühne »jüdisch-christliche« Melange, die zwar
die antiken Autoren benutzt, sie aber der eigenen Vision unterordnet. So wun-
dert es nicht, wenn Jochebet (Martha Scott), die Mutter Moses, von sich be-
hauptet:

»God of our fathers, who has appointed an end to the bondage of Israel, blessed am I
among all mothers in the land, for my eyes have beheld thy deliverer.«16

Dieser Text erinnert natürlich sehr an Marias Magnificat aus Lukas 1, 46–55.
Trotz der religiösen Elemente kann man auch sehr gut die zeitgeschichtlichen
Bezüge des Films erkennen. Er entstand zu einer Zeit, in der der »Kalte Krieg«
zwischen der USA und der Sowjetunion seine ersten Höhepunkte erlebt hatte
und der amerikanische Antikommunismus auf dem Zenit angekommen war.17

Der Koreakrieg war gerade beendet worden und die grausame Hexenjagd durch
Senator McCarthy hatte die Jahre zuvor geprägt. DeMille besetzte den Schau-
spieler Edward G. Robinson als Dathan, der unter McCarthy »blacklisted« war
und ermöglichte ihm ein Comeback. Zugleich erzeugte er aber mit Dathan eine
durch und durch antisemitische Figur. Dathan ist ein geiler geldgieriger »Judas«,
der zusammen mit seinem Geld am Ende untergeht. So ist das Comeback Ro-
binsons ein sehr ambivalentes Vergnügen.

»In the early Cold War era, biblical themes were attractive to an industry seeking to
defend itself against charges of Communist infiltration. The officially atheist stance of
the Soviet Bloc meant that the foregrounding of religious subjects could serve as an
assertion of loyalty to the American way of life. ›In God We Trust‹, adopted as the
country’s official motto in 1956, the year of Commandments’ release, could easily have
been the film’s tagline.«18

Der Film selbst wird mit seiner Geschichte der Befreiung der Sklaven zur Folie
für den Kampf gegen den Ostblock. So erklärt DeMille sehr eindeutig zu Beginn
des Films die Botschaft seiner »Ten Commandments«:

»Are men the property of the state? Or are they free souls under God? This same battle
continues throughout the world today.«19

15 Flavius Josephus, Contra Apionem 2, S. 16.
16 The Ten Commandments, 1:04:18–1:04:34.
17 Vgl. Wright, Moses in America, S. 90ff.
18 Wright, Religion in Film, S. 57.
19 The Ten Commandments, 0:03:23–0:03:35.

Einführung 13

http://www.v-r.de/de


© 2017, V&R unipress GmbH, Göttingen
ISBN Print: 9783847106739 – ISBN E-Book: 9783847006732

DeMille bringt es am Ende seiner Rede sehr markant auf den Punkt, indem er
»dictatorship« »Gods Law« gegenüberstellt. So zeigt für ihn sein Film »The story
of the birth of freedom. The story of Moses.« Moses wird für DeMille zum
Erlöser, der den Menschen die Freiheit bringt – so wie die USA den Kampf gegen
aktuelle Diktaturen führt. So sieht DeMille die kommunistische »gottlose« So-
wjetunion als die Gefahr der Gegenwart für die USA, in der Gottes Gesetze noch
blühen würden.

Die Rolle der USA als Weltpolizist im Kampf gegen die neuen Sklavenhalter
im Gewand des Kommunismus wird in einer kleinen Textänderung am Ende des
Films deutlich. Als Moses zurückbleibt und die Führung an Josua (John Derek)
übergibt, spricht er »Go! Proclaim liberty throughout all the lands, unto all the
inhabitants thereof!«20Der Originaltext in der Bibel (Leviticus 25,10) hat nur
»Land« im Singular.

Am Ende hält Moses die Fackel der Freiheit in deutlicher Anspielung auf die
Freiheitsstatue in Händen, »his rhetoric looks forward to the triumph of de-
mocracy.«21

DeMille gelingt es auf diese Weise eine Moses-Figur zu erschaffen, die antike
Quellen benutzt, aber zugleich zutiefst amerikanisch ist – ideal verkörpert durch
Charlton Heston, der durch seine Porträts übergroßer Helden und Erlöserge-
stalten wie »Ben Hur« (USA 1959, R: William Wyler) berühmt geworden ist.
DeMille schuf mit den »Ten Commandments« den bis heute »definitiven«
Moses-Film.

Wir wir eben bei »The Ten Commandments« im Bereich des Bibel-Films
gesehen haben, sind solche Darstellungen der »alttestamentarischen« Helden-
gestalten nicht nur reine Unterhaltung. Filme, die sich mit jüdischen Lebens-
welten und jüdisch traditioneller Literatur auseinandersetzen, sind als moderner
Midrasch zu verstehen. Sie sind zeitgenössische Kommentare und mischen die
Elemente der jüdischen Tradition oft bunt und mehr oder weniger geschickt
durcheinander. Ich verwende den Begriff Midrasch nicht in der strengen Defi-
nition als rabbinischen Kommentar, sondern deute Midrasch auf offene Weise.22

Ich verstehe in diesem Zusammenhang Filme als modernen Midrasch zu jüdi-
schen Texten und Lebenswelten. Dies ist ein Weg, den bereits Nathan Abrams in
Zusammenhang mit den Filmen von Stanley Kubrick beschritten hat.23 Genauso
wie die Texte der Bibel, so hat auch die kabbalistische Literatur ihren Weg auf die
Leinwand gefunden. In einer Reihe von Spielfilmen wurden kabbalistische

20 The Ten Commandments, 3:45:34–3:45:41.
21 Babington, Evans, Biblical epics, S. 55.
22 Vgl. Gerhard Langer, Midrasch, Tübingen: Mohr Siebeck 2016, S. 270–273.
23 Vgl. Nathan Abrams, ›A double set of glasses‹: Stanley Kubrick and the Midrashic Mode of

Interpretation, in: De-Westernizing Film Studies, ed. Saer Maty Ba und Will Higbee, London:
Routledge 2012, S. 141–151.

Einführung14

http://www.v-r.de/de

