


Gerhard Wehr

Thomas Müntzer



Über dieses Buch

Thomas Müntzer (um 1490–1525) hat als Zeitgenosse und
Widerpart von Martin Luther Geschichte geschrieben.
Seine Überzeugung, die Kirche müsse für die
Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden arbeiten,
machte ihn zum Gegner der etablierten Theologie; seine
Empörung über die Willkürherrschaft der Fürsten ließ ihn
zum Anführer der aufständischen Bauern werden. An der
Spitze eines Bauernheeres wurde er im Mai 1525 verhaftet,
gefoltert und in der Nähe von Mülhausen hingerichtet.

 
Das Bildmaterial der Printausgabe ist in diesem E-Book
nicht enthalten.



Über Gerhard Wehr

Gerhard Wehr, geboren 1931 in Schweinfurt. Zunächst
Ausbildung zum Diakon, Tätigkeiten im Bereich der
kirchlichen Sozialarbeit und der Erwachsenenbildung.
1971 bis 1990 Lehrauftrag an der Diakonenschule in
Rummelsberg, danach freier Schriftsteller. Mitglied
zahlreicher Fachgesellschaften; für sein theologisch-
publizistisches Schaffen wurde er von der Augustana-
Hochschule Neuendettelsau zum Dr. theol. h. c. ernannt.
Gerhard Wehr starb 2015 in Schwarzenbruck.

Herausgeber und Autor von Sachbüchern zur
Tiefenpsychologie (speziell zur analytischen Psychologie)
und esoterischen Themen mit dem Schwerpunkt christliche
Mystik; Verfasser zahlreicher Biographien – insbesondere
über Jakob Böhme, Martin Buber, C. G. Jung und Rudolf
Steiner; editorische Arbeiten zum Werk Jakob Böhmes,
Meister Eckharts und Rudolf Steiners; zahlreiche Beiträge
in internationalen Enzyklopädien und Sammelwerken. Für
«rowohlts monographien» schrieb er die Bände über
Martin Buber, C. G. Jung, Jakob Böhme, Thomas Müntzer,
Paul Tillich und Meister Eckhart.



Reformation von unten

Vieles haben die kleinen Leute, die Hungrigen, die
Gebundenen, die Entrechteten, die «Bettler um Geist» den
Satten, den Etablierten, den vermeintlich Freien voraus:
den Durchblick durch die allzu engen Horizonte, das
Verlangen, aufzubrechen, um selbst Unmögliches zu
erreichen, eine Hoffnung, die mehr ist als ein abstraktes
Prinzip, Hoffnung als eine Gewissheit und als Triebkraft auf
dem Richtweg nach vorne.

Das bekamen die Sklavenhalter Altägyptens zu spüren,
als die Söhne Jakob-Israels ihren Stammesgott als den Gott
des Exodus, des Aufbruchs und des Voranschreitens
begriffen und als sie sich auf den Weg machten. Im Namen
dieses Gottes wurde der Kleinbauer und Schafzüchter
Arnos von Tekoa zum Propheten wider die Unterdrücker
und Ausbeuter, wider die Opferpriester und Verwalter eines
veräußerlichten, geistig ausgehöhlten Kultus. Und der
Rabbi Jesus von Nazareth, «der Zöllner und der Sünder
Geselle» – all denen ein Dorn im Auge, die seit eh und je
Heiliges wie ein Gewerbe treiben –, nährte die
unauslöschliche Sehnsucht in den Herzen seiner
Nachfolger, als er sie inbrünstig beten lehrte: Dein Reich



komme! Das musste viele beunruhigen, ja den «ganzen
Weltkreis erregen» (Apostelgeschichte 17, 6).

Thomas Müntzer ist einer von ihnen, ein tief Erregter,
Erregender, Beunruhigender, einer, der für die
Vergessenen, immer wieder Eingeschüchterten eingetreten
ist; der sich nicht gescheut hat, im Blick auf den Anbruch
des Reiches im Zeitalter der Reformation zum Anwalt der
Revolution zu werden. Ernst Bloch hat recht: «Mit Zeus,
Jupiter, Marduk, Ptah, gar Vitzliputzli hätte Thomas Münzer
das nicht geschafft, was er mit dem Auszug aus Ägypten
und dem gar nicht so sanften Jesus zu läuten anfing.» [1]

Um Müntzer und um jene zu verstehen, für die er den
Mund auftat und sein Leben riskierte, muss man das 15.,
16. Jahrhundert als zwei Jahrhunderte großer religiöser
und gesellschaftlicher Unruhe zu verstehen suchen.

Wann und wo fing das an? Es ist schwierig, einen Punkt
zu bezeichnen, von dem aus die Entwicklung ihren Lauf
genommen hat, die zu Thomas Müntzer und über ihn
hinaus führte. Der Ruf nach einer umfassenden
«Reformation an Haupt und Gliedern» ging im 15. und
16. Jahrhundert durch die gesamte Christenheit. Gewiss ist
das religiöse Moment dieser Forderung nicht zu verkennen.
Es war zunächst in erster Linie die Kirche, bei der die
Reform anzusetzen hatte. Die Einheitskultur des
Spätmittelalters ist aber schwerlich in eine geistliche und
in eine weltliche Sphäre aufzuspalten. Richtig ist daher



auch, dass das Verlangen nach einer grundlegenden
Reformation Kirche und Welt, den religiösen und den
gesellschaftlichen Bereich umfasste. Reformation wollen
und Reformation auch tatsächlich betreiben war aber
offenbar zweierlei, bedeutete doch gerade die
reformatorische Tat massive Kritik an den alteingesetzten
Institutionen, an der so gut wie unangreifbaren Kirche und
den oft fragwürdigen Praktiken ihrer Führungsschicht.
Nicht wenigen ist es übel bekommen, die folgerichtig die
Konsequenzen aus dem allgemeinen Wunsch nach einer
Veränderung aller Dinge gezogen haben. Die
Ketzergeschichte, vornehmlich des ausgehenden
Mittelalters, kann mit Belegmaterial aufwarten.

Am 4. Mai 1415 fällte das in Konstanz tagende «Reform»-
Konzil der römischen Kirche sein Urteil über 45 Sätze des
englischen Theologen John Wyclif, der ähnlich wie Petrus
Waldus, der Kaufmann aus Lyon, und später der Italiener
Girolamo Savonarola zu den Vorreformatoren gezählt wird.
Wyclifs Theologie, die der Selbstentfremdung der
katholischen Kirche zu Leibe ging, hatte in Böhmen ebenso
entschiedene Parteigänger wie Gegner gefunden. Am 6. Juli
1415 stand der Tscheche Jan Hus, Theologieprofessor und
Prediger in Prag, in Konstanz auf dem Scheiterhaufen, weil
er sich nicht nur zu Wyclifs Thesen bekannt hatte, sondern
einer Reform der Kirche den Weg bereiten wollte. «Das
Konzil hatte über ihn triumphiert. Aber nur dem äußeren



Schein nach war er unterlegen», schreibt Renate Riemeck
in ihrer bemerkenswerten Hus-Biographie. [2] Ein Schrei
der Entrüstung ging durch Böhmen. In der hussitischen
Bewegung der Utraquisten und der radikalen Taboriten
brach sich der reformerische und der revolutionäre Wille
Bahn. Mit Feuer und Schwert verkündeten die Taboriten
ihre Botschaft vom Anbruch des Jüngsten Gerichts, als
dessen Vollstrecker sie sich fühlten. Während die
Gemäßigten (Kalixtiner) für den Laienkelch bei der
Austeilung des Abendmahls, für eine communio sub
utraque specie, für eine Kommunion unter beiderlei Gestalt
(Brot und Wein), eintraten, verfolgten die Radikalen nicht
zuletzt sozialrevolutionäre Ziele.

Was von Böhmen aus in den übrigen mitteleuropäischen
Umkreis hinein ausstrahlte, entsprach im 15. Jahrhundert
der allgemeinen Erwartung großer Dinge. Die große
Verderbnis in der Kirche, bei Klerikern und Mönchen, war
ebenso wenig zu übersehen wie der Egoismus der
Grundherren und Adeligen. Volksprediger wie Geiler von
Kaysersberg und Satiriker von der Art eines Sebastian
Brant («Das Narrenschiff») haben je auf ihre Weise die
Zeitlage mit scharfem Wort und mit spitzer Feder kritisiert.
«Der Himmel selbst ist käuflich geworden!», so lautete eine
der bitteren Anklagen. Nikolaus von Kues, der spätere
große Kardinal, schrieb noch als unbekannter Theologe
und Teilnehmer beim Baseler Konzil sein Buch «De



concordantia catholica», in dem er die «Verunstaltungen
und Gefahren» in Kirche und Reich als eine «tödliche
Krankheit» charakterisierte. Aber die Konzile von Pisa und
Konstanz (1409–18) bzw. von Basel und Ferrara-Florenz
(1431–49) gaben keine Antwort auf die brennenden Fragen
der Zeit. Die zur politischen Führung Berufenen wussten
keinen Ausweg, um die Bedrängnis der Geringen, das heißt
der kleinen Bauern und der unbemittelten Handwerker und
Kleinbürger, zu beseitigen. Vor allem fehlte es an dem
nötigen Mut zu einer Veränderung der Gesellschaft, die
dem im aufblühenden Humanismus sich
herausgestaltenden Bild vom autonomen Menschen
entsprochen hätte.

Wie groß die Hoffnung auf die Neuwerdung aller Dinge
war, drückt auch die politisch-kirchenpolitische
Programmschrift eines Ungenannten aus, die unter der
Bezeichnung «Reformatio Sigismundi» um das Jahr 1439 in
Umlauf kam und bis ins 16. Jahrhundert hinein mehrere
Auflagen erlebte. «Die hohen Häupter sind nicht zu
mahnen, wann sie das Unrecht innehaben mit Gewalt»,
heißt es da. «Aller Gebrechen Grund aber liegt in zwei
Stücken: an der Simonie, das ist der Hang zum Wucher bei
der Geistlichkeit und bei den Weltlichen am Hang zum
Geiz.» Damit ist das Grundübel auf eine kapitalistische
Gesinnung zurückgeführt. Die Reformatio, die als ein
Traum des Kaisers Sigismund vorgestellt wird, zielt auf



Umgestaltung der sozialen und politischen Ordnung hin,
eine Umgestaltung, die beim «Haus des Herrn», bei der
Kirche also, beginnen müsse. Das Papsttum, die Bischöfe,
Kirchengemeinden, Klöster und geistlichen Orden sind in
die reformatorischen Maßnahmen einzubeziehen. «Soll
man aber kommen zu göttlicher Ordnung, so muß es
geschehen durch Gottes und durch das weltliche Schwert.
Man soll es brauchen in rechten Nöten um Gottes und des
Glaubens willen und um Gerechtigkeit.» Voraussetzung für
die Neuwerdung ist das richtige Verständnis der sieben
Sakramente. Es unterliegt keinem Zweifel, dass einige
Gesichtspunkte der Reformation Luthers durch die
«Reformatio Sigismundi» bereits vorweggenommen
erscheinen, zumal das Prinzip eines allgemeinen
Priestertums aller Gläubigen zur Sprache kommt.

Hauptziel des ungenannten Verfassers wie das anderer
Kritiker seiner Zeit ist die Herstellung einer gerechten und
vollkommenen Weltordnung, in der das alte, das
überkommene Recht zurückgewonnen werden soll, die
iustitia dei (Gerechtigkeit Gottes) im Gegensatz zu dem
späteren, vor allem von den Bauern nicht verstandenen
Römischen Recht, dessen sich die Unterdrücker bedienten.
Eine Unterscheidung von «göttlichem» und «natürlichem»
Recht, wie sie etwa in Luthers Zwei-Reiche-Lehre
begegnet, kennt die «Reformatio Sigismundi» nicht. Alles
Recht, alle Rechtsprechung habe letztlich von dem Kaiser



auszugehen. Und da sich die Schrift gleichzeitig mit der
ländlichen Bevölkerung beschäftigt, gilt es, die Interessen
des kleinen Mannes, des Bauern, des Handwerkers und
Tagelöhners zu schützen. An der Änderung der Dinge wird
ein geweissagter, hier und andernorts oftmals anvisierter
«Kaiser Friedrich» beteiligt sein. Bald ist der erhoffte
Reformator ein «oberster Pfarrer», der über die Autorität
verfügt, um selbst den Papst einzusetzen und abzuberufen,
ein «starker Mann» also, vor dem die Machthaber und
Gewaltigen dieser Zeit nicht bestehen können. Was Kaiser
Sigismund über die nach ihm benannte Reformatio träumt,
erschaut drei Jahrzehnte danach einer aus dem Volk, Hans
Böhm, Hirt im fränkischen Taubergrund, genannt der
Pfeifer (oder Pauker) von Niklashausen.

«Zum ersten untersteht er sich, ohne Unterlaß vor dem
Volk zu predigen und zu sagen, so wie im folgenden
geschrieben steht: Wie ihm die Jungfrau Maria, die Mutter
Gottes, erschienen sein soll und ihm offenbart habe den
Zorn Gottes wider das Menschengeschlecht und
insbesondere wider die Priesterschaft. Daß Gott daher
habe strafen wollen und Wein und Korn auf den Kreuztag
hätten sollen erfroren sein, das aber habe er abgewandt
durch sein Gebet. Wie im Taubertal ebenso große,
vollkommene Gnade sein soll und noch mehr als zu Rom
oder sonstwo. Welcher Mensch ins Taubertal kommt, der
erlange alle vollkommene Gnade, und wenn er sterbe, so



fahre er vom Mund (aus dem die Seele entfleucht) auf zum
Himmel.» Aber nicht nur dies berichtet einer der
Informanten, den die kirchliche Obrigkeit nach
Niklashausen geschickt hat. Der «heilige Jüngling», der zur
Fastenzeit des Jahres 1476 als ungelernter Laie zu
predigen begann und dem die Bauern von nah und fern zu
Tausenden zuströmten, bis ihn der Würzburger Bischof
gefangen nehmen ließ und mundtot machte, erregte nicht
allein um des Predigens willen Ärgernis. Die revolutionäre
Note erweckte tiefes Erschrecken, denn in dem Bericht
über diese Predigt heißt es weiter: «Wie der Kaiser ein
Bösewicht sei, und mit dem Papst ist es nichts. Der Kaiser
verleihe dem Fürsten, Grafen und Ritter und Knecht,
geistlichen und weltlichen Zoll und Steuer über das
gemeine Volk, ach weh, ihr armen Dummköpfe! Die
Geistlichen haben viele Pfründen, das soll nicht sein. Sie
sollen nicht mehr haben als von Mal zu Mal. Sie werden
erschlagen, und in Kürze werde es dazu kommen, daß der
Priester sein kahles Haupt mit der Hand bedecken möchte,
damit man ihn nicht erkennt. Wie der Fisch im Wasser und
das Wild auf dem Feld Gemeineigentum sein soll … Es
kommt noch dazu, daß die Fürsten und Herren um einen
Taglohn arbeiten müssen … Er wolle noch eher die Juden
[die kein sonderliches Ansehen hatten] bessern als die
Geistlichen und Schriftgelehrten … Die Priester sagen, ich
sei ein Ketzer, und wollen mich verbrennen. Wüßten sie,



was ein Ketzer ist, sie erkennten, daß sie Ketzer sind und
ich keiner. Verbrennen sie mich aber – weh ihnen! Sie
werden wohl merken, was sie getan haben, und der
Schaden wird an ihnen abgehen!» [3]

Im Jahre 1476 genügten solche Sätze, als gefährlicher
Ketzer und Volksaufwiegler durch Verbrennung gerichtet
zu werden. Im Juli ereilte Hans Böhm dies Schicksal, das er
geahnt hatte. Und die Prophetie seiner Worte, die die
geistlichen und weltlichen Herren betraf? – Weniger als ein
halbes Jahrhundert später wütete der Bauernkrieg in den
deutschen Gauen. Die Ungeduld der Bauern, der
Lohnknechte und der noch Ärmeren war nicht länger zu
zügeln. Böhms Flammentod wurde zum Fanal für die
unzähligen, meist unbekannt gebliebenen kleinen und
großen Bauernführer samt ihren Genossen, die sich endlich
mit Gewalt das Recht verschaffen wollten, das ihnen und
ihren Vorfahren durch Bitten und durch Fronen nicht
zuteilgeworden war. Und als die verschiedenen
Bauernbünde im süddeutschen Raum, in der Schweiz und
in Österreich, im Südschwarzwald, am Oberrhein, in
Franken und in Mitteldeutschland ihre Fahnen entrollten,
hatte sich längst einer mit ihnen solidarisiert, der zwar
nicht ihrem Stand angehörte, aber für ihr Recht eiferte und
für den die Gerechtigkeit Gottes eine Sache war, bei der es
um Sein oder Nichtsein ging, eine Sache, die man nicht nur
mit religiös Begabten erörtern oder vor einer



beschaulichen Gemeinde im umfriedeten Kirchenraum
predigen konnte, sondern die man den Betroffenen –
 Bauern wie Herren – Auge in Auge sagen musste. Thomas
Müntzer war dieser Mann, ein Umstrittener und
Angefochtener, jedenfalls kein Leisetreter. Und da er
scheiterte und zu seinen Lebzeiten keinen ebenbürtigen
Anwalt seiner Sache fand, dafür aber prominente, nicht
weniger eifrige Gegner und Verleumder, fiel von Anfang an
ein tiefer Schatten auf sein Leben und Wirken.

Der prominenteste Widerpart, einer der ganz wenigen,
die Müntzers Elan geistig und religiös gewachsen waren,
wurde Martin Luther. Der Erfurter, später Wittenberger
Augustiner hatte der mächtigen römischen Kurie den
offenen Kampf anzusagen gewagt, als er die florierende,
kirchlich geförderte Himmelslotterie des Ablassgeschäftes
demaskierte (1517), als er verschiedene Glaubensverhöre
und theologische Disputationen (1518/19) durchstand, in
denen er sich gegen die Unfehlbarkeit von Päpsten und
Konzilen wandte, die päpstliche Bannandrohungsbulle
(1520) öffentlich verbrannte, in Worms (1521) vor Kaiser
und Reich sich auf die Schrift und sein Gewissen berief und
dadurch die alten Autoritäten durch neue ersetzte. Hätte
der Feuergeist dieses Mönchs den Eiferer für die gerechte
Sache der Bauern nicht begeistern müssen? Es geschah.
Müntzer ergriff zunächst Luthers Partei. Und doch zeigte
der rasche Verlauf des Reformationsgeschehens, dass der



Wittenberger lediglich eine theologisch-kirchliche Reform,
keinesfalls aber eine religiös motivierte Revolution wollte,
die auch die materiellen Voraussetzungen der
gesellschaftlich Deklassierten änderte. So konnte Luther
die in ihn gesetzten Hoffnungen und Sympathien der
Bauern ebenso wenig erfüllen wie die der Ritter (Franz von
Sickingen, Ulrich von Hutten) oder der Humanisten
(Erasmus von Rotterdam). Mit großem Misstrauen blickte
der Reformator auf die entschiedenen und eilfertigen
Verfechter seiner Lehre, die von der Predigt flugs zur
Aktion schritten und die gewohnte Kindertaufe durch die in
Verbindung mit ernsthafter Christusnachfolge geübte
Glaubenstaufe der Erwachsenen ersetzten. Aufrührern,
Empörern wider die Obrigkeit und Bilderstürmern
gegenüber konnte Luther nur mit dem Ausdruck des
Abscheus und des Hasses reagieren.

So war der Reformation binnen kurzer Zeit vor und nach
dem Jahr 1525 ein «linker Flügel» erwachsen. Er setzte
sich aus Täufern und Spiritualisten, aus
Sozialrevolutionären wie Müntzer und sogenannten
Schwärmern zusammen, zu denen Luther selbst die
oberdeutschen und schweizerischen Reformatoren wie
Huldrych Zwingli oder Johannes Oekolampadius rechnete.
Besonnene Historiker, die Luthers Bewertung dieser
Gruppen mit kritischer Distanz beurteilen, erblicken in
ihnen Anzeichen von «Mangelerscheinungen der sich



damals unter Luthers Einfluß konstituierenden
evangelischen Christenheit» [4]. Es ist aber auch nicht so,
dass heute Thomas Müntzer allein von seinen
sozialistischen Schülern gegen manche allzu orthodox-
lutherischen Verleumder in Schutz genommen wird. Seine
Parteigänger finden sich an allen Fronten.



«Ich, Thomas Müntzer  …»

Thomas Müntzers Aktivität, durch die er berühmt und
berüchtigt geworden ist, scheint auf ein halbes Jahrzehnt
zusammengedrängt. Es sind die Jahre von 1520 bis Ende
Mai 1525, die zugleich zu den bewegtesten des
Reformationsdramas gehören. In diesen fünf Jahren fallen
wichtige Entscheidungen: für Martin Luther und die
Reformation, für die Bauern in ihrem Ringen um
elementare Menschenrechte, für Thomas Müntzer und die
gesellschaftliche Revolution in Mitteldeutschland. Ins Licht
der Geschichte tritt die Gestalt eines dreißig- bis
fünfunddreißigjährigen Theologen und Predigers, den die
Leidenschaft der reformatorischen Lehre ergriffen hat,
über dessen Herkunft, Jugendentwicklung und erste
Mannesjahre wir nur wenig wissen. Ein Biograph Müntzers
muss sich daher mit einem Minimum an zuverlässigen
Daten zufriedengeben.

1490 gilt als Müntzers Geburtsjahr, ist jedoch nicht exakt
feststellbar. In Stolberg am Harz wird er als Sohn eines
nicht ganz unvermögenden Handwerksmeisters geboren.
Ich, Thomas Müntzer, bürtig von Stolberg [5], beginnt er
selbstbewusst sein Prager Manifest im November 1521. In



seiner Protestation von 1524 heißt es: Ich, Thomas Müntzer
von Stolberg aus dem Harze, ein Knecht des lebendigen
Gottessohns durch den unwandelbaren Willen und
unverrückliche Barmherzigkeit Gottes … [6]

Die weiteren Stationen seines Lebensganges sind rasch
aufgezählt. In Quedlinburg wächst der Junge heran. In
Leipzig und Frankfurt an der Oder studiert er und erwirbt
den Magistergrad. Es sind die Jahre zwischen 1506 und
1512. Das Wissen, das er sich angeeignet hat, übersteigt
die Qualifikation eines Priesters bei weitem. Eine
umfassende humanistische Bildung steht ihm zu Gebote.
Neben der selbstverständlichen Kirchen- und
Gelehrtensprache, dem Latein, beherrscht er das
Griechische und das Hebräische. Die erste brauchbare
hebräische Grammatik («De rudimentis hebraicis libri
tres») hatte Johannes Reuchlin 1506, und die erste
kritische Ausgabe des griechischen Neuen Testaments
hatte Erasmus von Rotterdam zehn Jahre danach
herausgebracht. Der literarisch gebildete Müntzer liest die
antiken Schriftsteller, von Platons «Staat» bis Apuleius’
«Metamorphosen». Er nennt eine für die damalige Zeit
umfangreiche Bibliothek sein Eigen. Neben einem
intensiven Studium der Bibel, dessen Ertrag sich auf jeder
Seite seiner mit Zitaten und Anspielungen angereicherten
Schriften findet, steht das Studium der frühchristlichen
Kirchenväter. Nachhaltigen Einfluss übt die mittelalterliche



deutsche Mystik auf den späteren revolutionären Prediger
und Flugschriftenautor aus. Durch Luther lässt sich
Müntzer auf Johannes Tauler aufmerksam machen. Taulers
Predigten begleiten ihn auf seinen zahlreichen
Wanderschaften. Laufend informiert er sich über
literarische Neuerscheinungen. «Buchführer», reisende
Buchhändler wie Hans Hut, gehören daher auch zu seinen
Briefpartnern.

Was die äußeren Ereignisse von Müntzers kurzem Leben
anlangt, gestand er angeblich während der Gefangenschaft
nach der Schlacht von Frankenhausen im Mai 1525, er sei
in seiner Jugend zu Aschersleben und Halle an einem
«Verbündnis» gegen Erzbischof Ernst von Magdeburg-
Halberstadt beteiligt gewesen. [7] Da der Kirchenfürst
bereits 1513 starb, wäre der – nicht sicher belegbare
Vorgang – entsprechend früh anzusetzen. In Dresden wird
eine Pergamenturkunde aufbewahrt, in der der Rat der
Altstadt von Braunschweig «Thomam Munther
Halber(stadensis)» für eine Altarpfründe in der Sankt
Michaelskirche von Braunschweig vorschlägt. Das
Dokument, das sich in Müntzers Briefsack gefunden haben
kann, trägt das Datum vom 6. Mai 1514.

1516 hält sich Müntzer in Frose bei Aschersleben auf, wo
er auch Unterricht erteilt. Halberstädter Bürgersöhne
gehören zu seinen Schülern. In einem Brief an ihn vom
25. Juli 1517 [8] wird er als «Thomas Monetarius»



angesprochen und als «magister ac prepositus» (Propst)
tituliert. In der Fastenzeit 1519 vertritt er Franz Günther,
den Prediger an der Nikolaikirche von Jüterbog. Ferner
bietet man ihm eine Kaplansstelle in der Nähe von
Wittenberg an. Bis April 1520 aber ist Müntzer nach seinen
eigenen Worten «confessor virginum», das heißt
Beichtvater im Nonnenkloster Beuditz östlich von
Naumburg. Mitte 1519 hält er sich in Leipzig auf. Hier ist
er sehr wahrscheinlich mit Luther zusammengetroffen. Auf
der Pleißenburg zu Leipzig findet vom 27. Juni bis 16. Juli
die wichtige Disputation zwischen Luther und dem
Ingolstädter Theologen Johannes Eck statt. Mitdisputant ist
Andreas Bodenstein aus Karlstadt am Main, daher
Karlstadt genannt. Auch mit ihm sollte Müntzer in
Verbindung treten. Wichtig für den Fortgang der
Reformation ist die Leipziger Disputation, weil Luther nach
den vorausgegangenen Glaubensverhören zum ersten Mal
mit unmissverständlicher Schärfe die Unfehlbarkeit der
Konzilien und der Päpste bestreitet und damit die
Lehrgrundlagen der römischen Kirche in Frage stellt. «Sola
scriptura – allein die Schrift» lautet von nun an das
Formalprinzip der jungen Glaubensbewegung. Die alten
Autoritäten, die «Lehren der Kirche», sind durch eine neue
ersetzt. Indem Müntzer den Wittenbergern zustimmt,
bejaht er auch ihre Orientierung an der Bibel. Bald sollte
sich zeigen, vor welchem Missverständnis Müntzer das



reformatorische Formalprinzip der Schrift geschützt wissen
möchte.

Luther akzeptiert den jungen Parteigänger und vermittelt
ihm eine Pfarrstelle, auf der er für die gemeinsame Sache,
die Erneuerung des Evangeliums, wirken kann. Es ist die
St. Marienkirche in Zwickau, wo Müntzer im Mai 1520
Johannes Wildenauer aus Eger, genannt Egranus, einige
Monate lang zu vertreten hat. In Zwickau betritt der
Dreißigjährige das Feld, auf dem ihm seine eigentliche
Lebensaufgabe bewusst wird.

Die Stadt am Nordfuß des Erzgebirges ist damals der
Kreuzungspunkt wichtiger Handelsstraßen, die einerseits
West und Ost, andererseits Böhmen und die aufstrebende
Messestadt Leipzig verbinden. Der Kornhandel und das
Bierbrauereiwesen («Zwickisches Bier») sind dort
heimisch. «Besonders aber blühte schon seit alters her in
Zwickau die Tuchweberei. Die Tuchmacher, die bereits im
Jahre 1348 Statuten festgesetzt hatten, waren die
vornehmste Innung, und ihre Zahl soll in den besten Jahren
(im 15. Jahrhundert) bis auf 600 gestiegen sein …» [9] Den
Wohlstand Zwickaus begründeten nicht zuletzt die
Schneeberger Silbergruben. Eine verhältnismäßig dünne
Oberschicht von Patriziern, die durch Handel und Bergbau
reich gewordenen «Fundgrübner», mehrten das Ansehen
der Stadt. Sie statteten die Kirchen mit Stiftungen und
fetten Pfründen aus. Sachsens reichster Mann war ein



Zwickauer Bürger; Zwickaus reichste Pfarrei, die
Marienkirche, war mit 23 Altären bestückt, für die
27 Messpfaffen zur Verfügung standen. Groß waren die
sozialen Gegensätze und Spannungen. Kein Wunder, dass
die verarmten Webermeister und die in totaler
wirtschaftlicher Abhängigkeit lebenden Tuchknappen an
der fortschreitenden Verweltlichung und Profitgier der
Pfaffen und Mönche Anstoß nahmen. Kein Wunder, dass sie
innerlich und äußerlich jenen Gruppierungen zuneigten,
die nicht nur Gleichheit, Gemeinbesitz aller und
Brüderlichkeit forderten, sondern auch zu verwirklichen
suchten. Waldensisches und taboritisches Gedankengut,
das «Winkelprediger» und Sendboten eines freien Geistes
lehrten, fand bei den Zusammenkünften der kleinen Leute
Gehör – auch die Kunde, die von Wittenberg her nach
Zwickau getragen wurde. Hermann Mühlpfort, dem
Bürgermeister, widmete Luther eine seiner
reformatorischen Grundschriften von 1520: «Von der
Freiheit eines Christenmenschen». Und Egranus, seit 1517
Pfarrer an der Marienkirche, ein feinsinniger, humanistisch
gebildeter Theologe, war früh auf Luthers Seite getreten.
Die Franziskaner wiesen sich indessen als Hüter des alten
Glaubens aus. So kamen zu den gesellschaftlichen
Spannungen religiöse.

Dies ist in Grundzügen die Situation, die der neue
Prediger von St. Marien vorfindet. Er muss die Lage rasch



erkannt haben, denn schon seine Antrittspredigt am 13.
oder 17. Mai verrät ein Programm: Abrechnung mit den
Heuchlern, mit den Profitgierigen, mit der Zudringlichkeit
der altgläubigen Mönche, die – Pater Tiburtius von
Weißenfels an der Spitze – von Menschengeboten mehr
halten als von evangelischer Armut, vom Vollzug der
herkömmlichen Zeremonien mehr als von der gelebten
Christusnachfolge. Von Kanzel zu Kanzel tobt ein Streit.
Der Magistrat, der zunächst den neuen Prediger stützt, hält
im Herbst des gleichen Jahres eine Versetzung Müntzers an
die Katharinenkirche für angebracht. Dies entspricht
durchaus der Aufgabe, die Müntzer in Angriff genommen
hat. Denn die Katharinenkirche hat nicht nur weniger
Altäre, nicht nur weniger Messpriester; unter ihrer Kanzel
versammeln sich vor allem diejenigen, deren Partei
Müntzer zu ergreifen sich gedrungen fühlt: die
Tuchknappen und die kleinen Handwerksleute, während
sich die großen Hansen, wie Müntzer sie bald nennt, nach
des Egranus Rückkehr vor allem in St. Marien versammeln.

Aber was hat der Prediger von St. Katharinen zu
verkünden? Müntzer kennt die wirtschaftliche Not und die
gesellschaftliche Deklassierung seiner Gemeindeglieder
und ruft aus: Keiner mag sagen, daß er ein Christ sei, so er
durch sein Kreuz nicht vorhin empfindlich wird, Gottes
Wort und Werk zu erwarten … Es kostet viel Mühe, Gottes
Werk zu erdulden! [10] Das Thema, das in diesen Sätzen



anklingt, ist die Predigt vom bitteren Christus, der alles
andere ist als ein sanftes Jesulein, das, wie Ernst Bloch
einmal sagt, «nicht beißt», von dem aber so mancher
modern sich dünkender Bruder Sanftleben schwärmt.
Dietrich Bonhoeffer, Rebell gegen Hitler im Namen dieses
bitteren Christus, nannte die letztlich auf Luthers theologia
crucis sich stützende Verkündigung eine Absage an die
«billige Gnade». Müntzer weiß, was er wenige Monate
später im Prager Manifest so ausdrückt: Gott redet alleine
in die Leidlichkeit der Kreaturen, welche die Herzen der
Ungläubigen nicht haben … Der Ungläubige will durch
keinen Weg mit seinem Leiden Christi gleichförmig werden
(Röm. 8, 29), er wills nur mit honigsüßen Gedanken
ausrichten. [11] Oder in der Auslegung des Buches Daniel:
Wann ein Mensch will seiner Wollust stetiglich pflegen –
Müntzer sieht vor sich die allzu erfolgreichen
«Fundgrübner» und die feisten Pfründenbesitzer unter
seinen Kollegen – mit Gottes Werk zu schaffen haben und in
keinem Betrübnis sein, so kann ihn auch die Kraft des
Wortes Gottes nicht umschatten, Lukas 9, 34f. Gott der
Allmächtige weiset die rechten Gesichte und Träume
seinen geliebten Freunden am allermeisten in ihrem
höchsten Betrübnis. [12] Diese Texte nehmen schon
Inhaltliches der späteren Schriften vorweg; auch zeigen sie
an, an welchem Punkt der zunächst noch in lutherischem
Geist wirkende Prediger das lutherische Formalprinzip



«allein die Schrift» kritisieren wird. «Nun war die spärliche
Rede um, er hatte offenen Strom erreicht, gegen ihn, mit
ihm zu schwimmen.» [13] «Gleichzeitig (d.h. seit Mitte 1520)
traten die Widersprüche zwischen der bürgerlichen
Reformation Luthers und den anderen Richtungen, die sich
ihr angeschlossen hatten, deutlicher zutage. Für die
Volksopposition wurde die Abkehr von Luther
unvermeidlich.» [14] M.M. Smirin meint, dass das, was die
marxistische Geschichtsdeutung die «Volksreformation
Müntzers» (im Gegensatz zu der bürgerlichen bzw.
«Fürstenreformation Luthers») bezeichnet, schon 1520/21
als Idee greifbar sei. [15] Auffällig ist zudem, dass der
altgläubige Luther-Gegner Tiburtius und der Luther-
freundliche Egranus bisweilen mit ähnlichen theologischen
Argumenten gegen Müntzer vorgehen.

Der Kampf der Parteien beginnt zunächst innerhalb der
Stadt, wobei der Magistrat dem Prediger von
St. Katharinen jede mögliche Unterstützung zuteilwerden
lässt, auch als Müntzers Gegner Anfang 1521 das
zuständige bischöfliche Gericht in Zeitz anrufen. Wenn
sowohl Müntzer als auch seine Widersacher es an der
notwendigen Sachlichkeit und Besonnenheit fehlen lassen,
so ist andererseits die im Theologischen begründete
Meinungsdifferenz nicht zu leugnen. Während Müntzer und
sein Anhang sich auf die Gegenwart des Geistes berufen,
der sich auf vielfältige Weise manifestiere, meint Egranus,



die Kirche bedürfe dessen nicht, ja sie habe seit den Tagen
der Apostel diesen Geist nicht mehr nötig, weil er
inzwischen Institution und begreifbarer Buchstabe
geworden sei. Tiburtius verachtet seinerseits jegliche
«experimentia fidei in mundo», eine innerweltliche
Glaubenserfahrung, die sich dem Menschen mitteilt. In
einer seiner Thesen gegen Müntzer heißt es daher: «Die
ewige Seligkeit kann nicht das Reich des in uns wohnenden
Glaubens genannt werden, weil sie selbst erst im
zukünftigen Vaterland sein wird. Hier sind wir unserer
Seligkeit nicht sicher.» [16] Diese Position teilt Müntzer in
seinem Brief an Luther vom 13. Juli 1521 mit. Für ihn ist
eben dieser immer wieder angefochtene und zu
bewährende Glaube eine Erfahrungstatsache, die
allerdings nicht im Stadium mystisch-kontemplativer
Beschaulichkeit gehalten werden dürfe – Müntzer ist ja
durch Luther auf die Mystik Taulers neu verwiesen
worden! –, sondern zur Triebkraft christlicher Aktivität
werden müsse. Die Gegensätze innerhalb Zwickaus
erweisen sich als unüberbrückbar. Am wenigsten ist
Müntzer zu Kompromissen bereit. Und von Wittenberg her
rät man ihm Mäßigung. Dies geschieht wohl nicht nur, weil
Luthers Reformation mit dem Wormser Edikt von 1521 und
mit der notwendig gewordenen «Schutzhaft» auf der Feste
Wartburg in ein Stadium eingetreten ist, wobei der
Reformator die Entstehung einer zweiten Front, nämlich


