e wohlt

E-BOOKERS




Gerhard Wehr

Thomas Muntzer

% wohlt

€-BOOKERR



Uber dieses Buch

Thomas Muntzer (um 1490-1525) hat als Zeitgenosse und
Widerpart von Martin Luther Geschichte geschrieben.
Seine Uberzeugung, die Kirche miisse fiir die
Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden arbeiten,
machte ihn zum Gegner der etablierten Theologie; seine
Emporung uber die Willkurherrschaft der Fursten lief3 ihn
zum Anfuhrer der aufstandischen Bauern werden. An der
Spitze eines Bauernheeres wurde er im Mai 1525 verhaftet,
gefoltert und in der Nahe von Mulhausen hingerichtet.

Das Bildmaterial der Printausgabe ist in diesem E-Book
nicht enthalten.



Uber Gerhard Wehr

Gerhard Wehr, geboren 1931 in Schweinfurt. Zunachst
Ausbildung zum Diakon, Tatigkeiten im Bereich der
kirchlichen Sozialarbeit und der Erwachsenenbildung.
1971 bis 1990 Lehrauftrag an der Diakonenschule in
Rummelsberg, danach freier Schriftsteller. Mitglied
zahlreicher Fachgesellschaften; fur sein theologisch-
publizistisches Schaffen wurde er von der Augustana-
Hochschule Neuendettelsau zum Dr. theol. h. c. ernannt.
Gerhard Wehr starb 2015 in Schwarzenbruck.

Herausgeber und Autor von Sachbuchern zur
Tiefenpsychologie (speziell zur analytischen Psychologie)
und esoterischen Themen mit dem Schwerpunkt christliche
Mystik; Verfasser zahlreicher Biographien - insbesondere
uber Jakob Bohme, Martin Buber, C. G. Jung und Rudolf
Steiner; editorische Arbeiten zum Werk Jakob Bohmes,
Meister Eckharts und Rudolf Steiners; zahlreiche Beitrage
in internationalen Enzyklopadien und Sammelwerken. Fur
«rowohlts monographien» schrieb er die Bande uber
Martin Buber, C. G. Jung, Jakob Bohme, Thomas Muntzer,
Paul Tillich und Meister Eckhart.



Reformation von unten

Vieles haben die kleinen Leute, die Hungrigen, die
Gebundenen, die Entrechteten, die «Bettler um Geist» den
Satten, den Etablierten, den vermeintlich Freien voraus:
den Durchblick durch die allzu engen Horizonte, das
Verlangen, aufzubrechen, um selbst Unmogliches zu
erreichen, eine Hoffnung, die mehr ist als ein abstraktes
Prinzip, Hoffnung als eine Gewissheit und als Triebkraft auf
dem Richtweg nach vorne.

Das bekamen die Sklavenhalter Altagyptens zu spuren,
als die Sohne Jakob-Israels ihren Stammesgott als den Gott
des Exodus, des Aufbruchs und des Voranschreitens
begriffen und als sie sich auf den Weg machten. Im Namen
dieses Gottes wurde der Kleinbauer und Schafzuchter
Arnos von Tekoa zum Propheten wider die Unterdrucker
und Ausbeuter, wider die Opferpriester und Verwalter eines
veraulSerlichten, geistig ausgehohlten Kultus. Und der
Rabbi Jesus von Nazareth, «der Zollner und der Sunder
Geselle» - all denen ein Dorn im Auge, die seit eh und je
Heiliges wie ein Gewerbe treiben -, nahrte die
unausloschliche Sehnsucht in den Herzen seiner
Nachfolger, als er sie inbrunstig beten lehrte: Dein Reich



komme! Das musste viele beunruhigen, ja den «ganzen
Weltkreis erregen» (Apostelgeschichte 17, 6).

Thomas Muntzer ist einer von ihnen, ein tief Erregter,
Erregender, Beunruhigender, einer, der fur die
Vergessenen, immer wieder Eingeschuchterten eingetreten
ist; der sich nicht gescheut hat, im Blick auf den Anbruch
des Reiches im Zeitalter der Reformation zum Anwalt der
Revolution zu werden. Ernst Bloch hat recht: «Mit Zeus,
Jupiter, Marduk, Ptah, gar Vitzliputzli hatte Thomas Munzer
das nicht geschafft, was er mit dem Auszug aus Agypten
und dem gar nicht so sanften Jesus zu lauten anfing.» [1]
Um Muntzer und um jene zu verstehen, fur die er den
Mund auftat und sein Leben riskierte, muss man das 15.,
16. Jahrhundert als zwei Jahrhunderte grofSer religioser
und gesellschaftlicher Unruhe zu verstehen suchen.

Wann und wo fing das an? Es ist schwierig, einen Punkt
zu bezeichnen, von dem aus die Entwicklung ihren Lauf
genommen hat, die zu Thomas Muntzer und uber ihn
hinaus fuhrte. Der Ruf nach einer umfassenden
«Reformation an Haupt und Gliedern» ging im 15. und
16. Jahrhundert durch die gesamte Christenheit. Gewiss ist
das religiose Moment dieser Forderung nicht zu verkennen.
Es war zunachst in erster Linie die Kirche, bei der die
Reform anzusetzen hatte. Die Einheitskultur des
Spatmittelalters ist aber schwerlich in eine geistliche und
in eine weltliche Sphare aufzuspalten. Richtig ist daher



auch, dass das Verlangen nach einer grundlegenden
Reformation Kirche und Welt, den religiosen und den
gesellschaftlichen Bereich umfasste. Reformation wollen
und Reformation auch tatsachlich betreiben war aber
offenbar zweierlei, bedeutete doch gerade die
reformatorische Tat massive Kritik an den alteingesetzten
Institutionen, an der so gut wie unangreifbaren Kirche und
den oft fragwurdigen Praktiken ihrer Fuhrungsschicht.
Nicht wenigen ist es ubel bekommen, die folgerichtig die
Konsequenzen aus dem allgemeinen Wunsch nach einer
Veranderung aller Dinge gezogen haben. Die
Ketzergeschichte, vornehmlich des ausgehenden
Mittelalters, kann mit Belegmaterial aufwarten.

Am 4. Mai 1415 fallte das in Konstanz tagende «Reform»-
Konzil der romischen Kirche sein Urteil uber 45 Satze des
englischen Theologen John Wyclif, der ahnlich wie Petrus
Waldus, der Kaufmann aus Lyon, und spater der Italiener
Girolamo Savonarola zu den Vorreformatoren gezahlt wird.
Wyclifs Theologie, die der Selbstentfremdung der
katholischen Kirche zu Leibe ging, hatte in Bohmen ebenso
entschiedene Parteiganger wie Gegner gefunden. Am 6. Juli
1415 stand der Tscheche Jan Hus, Theologieprofessor und
Prediger in Prag, in Konstanz auf dem Scheiterhaufen, weil
er sich nicht nur zu Wyclifs Thesen bekannt hatte, sondern
einer Reform der Kirche den Weg bereiten wollte. «Das
Konzil hatte uber ihn triumphiert. Aber nur dem aulSeren



Schein nach war er unterlegen», schreibt Renate Riemeck
in ihrer bemerkenswerten Hus-Biographie.[2] Ein Schrei
der Entrustung ging durch Bohmen. In der hussitischen
Bewegung der Utraquisten und der radikalen Taboriten
brach sich der reformerische und der revolutionare Wille
Bahn. Mit Feuer und Schwert verkundeten die Taboriten
ihre Botschaft vom Anbruch des Jungsten Gerichts, als
dessen Vollstrecker sie sich fuhlten. Wahrend die
Gemaligten (Kalixtiner) fur den Laienkelch bei der
Austeilung des Abendmabhls, fur eine communio sub
utraque specie, fur eine Kommunion unter beiderlei Gestalt
(Brot und Wein), eintraten, verfolgten die Radikalen nicht
zuletzt sozialrevolutionare Ziele.

Was von BOhmen aus in den ubrigen mitteleuropaischen
Umkreis hinein ausstrahlte, entsprach im 15. Jahrhundert
der allgemeinen Erwartung grolser Dinge. Die grof3e
Verderbnis in der Kirche, bei Klerikern und Monchen, war
ebenso wenig zu ubersehen wie der Egoismus der
Grundherren und Adeligen. Volksprediger wie Geiler von
Kaysersberg und Satiriker von der Art eines Sebastian
Brant («Das Narrenschiff») haben je auf ihre Weise die
Zeitlage mit scharfem Wort und mit spitzer Feder kritisiert.
«Der Himmel selbst ist kauflich geworden!», so lautete eine
der bitteren Anklagen. Nikolaus von Kues, der spatere
grolSe Kardinal, schrieb noch als unbekannter Theologe
und Teilnehmer beim Baseler Konzil sein Buch «De



concordantia catholica», in dem er die «Verunstaltungen
und Gefahren» in Kirche und Reich als eine «todliche
Krankheit» charakterisierte. Aber die Konzile von Pisa und
Konstanz (1409-18) bzw. von Basel und Ferrara-Florenz
(1431-49) gaben keine Antwort auf die brennenden Fragen
der Zeit. Die zur politischen Fuhrung Berufenen wussten
keinen Ausweg, um die Bedrangnis der Geringen, das heilst
der kleinen Bauern und der unbemittelten Handwerker und
Kleinburger, zu beseitigen. Vor allem fehlte es an dem
notigen Mut zu einer Veranderung der Gesellschaft, die
dem im aufbluhenden Humanismus sich
herausgestaltenden Bild vom autonomen Menschen
entsprochen hatte.

Wie grol$ die Hoffnung auf die Neuwerdung aller Dinge
war, druckt auch die politisch-kirchenpolitische
Programmschrift eines Ungenannten aus, die unter der
Bezeichnung «Reformatio Sigismundi» um das Jahr 1439 in
Umlauf kam und bis ins 16. Jahrhundert hinein mehrere
Auflagen erlebte. «Die hohen Haupter sind nicht zu
mahnen, wann sie das Unrecht innehaben mit Gewalt»,
heilst es da. «Aller Gebrechen Grund aber liegt in zwei
Stucken: an der Simonie, das ist der Hang zum Wucher bei
der Geistlichkeit und bei den Weltlichen am Hang zum
Geiz.» Damit ist das Grundubel auf eine kapitalistische
Gesinnung zuruckgefuhrt. Die Reformatio, die als ein
Traum des Kaisers Sigismund vorgestellt wird, zielt auf



Umgestaltung der sozialen und politischen Ordnung hin,
eine Umgestaltung, die beim «Haus des Herrn», bei der
Kirche also, beginnen musse. Das Papsttum, die Bischofe,
Kirchengemeinden, Kloster und geistlichen Orden sind in
die reformatorischen MalBnahmen einzubeziehen. «Soll
man aber kommen zu gottlicher Ordnung, so mulS es
geschehen durch Gottes und durch das weltliche Schwert.
Man soll es brauchen in rechten Noten um Gottes und des
Glaubens willen und um Gerechtigkeit.» Voraussetzung fur
die Neuwerdung ist das richtige Verstandnis der sieben
Sakramente. Es unterliegt keinem Zweifel, dass einige
Gesichtspunkte der Reformation Luthers durch die
«Reformatio Sigismundi» bereits vorweggenommen
erscheinen, zumal das Prinzip eines allgemeinen
Priestertums aller Glaubigen zur Sprache kommt.
Hauptziel des ungenannten Verfassers wie das anderer
Kritiker seiner Zeit ist die Herstellung einer gerechten und
vollkommenen Weltordnung, in der das alte, das
uberkommene Recht zuruckgewonnen werden soll, die
iustitia dei (Gerechtigkeit Gottes) im Gegensatz zu dem
spateren, vor allem von den Bauern nicht verstandenen
Romischen Recht, dessen sich die Unterdrucker bedienten.
Eine Unterscheidung von «gottlichem» und «naturlichem»
Recht, wie sie etwa in Luthers Zwei-Reiche-Lehre
begegnet, kennt die «Reformatio Sigismundi» nicht. Alles
Recht, alle Rechtsprechung habe letztlich von dem Kaiser



auszugehen. Und da sich die Schrift gleichzeitig mit der
landlichen Bevolkerung beschaftigt, gilt es, die Interessen
des kleinen Mannes, des Bauern, des Handwerkers und
Tagelohners zu schiitzen. An der Anderung der Dinge wird
ein geweissagter, hier und andernorts oftmals anvisierter
«Kaiser Friedrich» beteiligt sein. Bald ist der erhoffte
Reformator ein «oberster Pfarrer», der uber die Autoritat
verfugt, um selbst den Papst einzusetzen und abzuberufen,
ein «starker Mann» also, vor dem die Machthaber und
Gewaltigen dieser Zeit nicht bestehen konnen. Was Kaiser
Sigismund uber die nach ihm benannte Reformatio traumt,
erschaut drei Jahrzehnte danach einer aus dem Volk, Hans
Bohm, Hirt im frankischen Taubergrund, genannt der
Pfeifer (oder Pauker) von Niklashausen.

«Zum ersten untersteht er sich, ohne Unterlal’ vor dem
Volk zu predigen und zu sagen, so wie im folgenden
geschrieben steht: Wie ihm die Jungfrau Maria, die Mutter
Gottes, erschienen sein soll und ihm offenbart habe den
Zorn Gottes wider das Menschengeschlecht und
insbesondere wider die Priesterschaft. DalsS Gott daher
habe strafen wollen und Wein und Korn auf den Kreuztag
hatten sollen erfroren sein, das aber habe er abgewandt
durch sein Gebet. Wie im Taubertal ebenso grolse,
vollkommene Gnade sein soll und noch mehr als zu Rom
oder sonstwo. Welcher Mensch ins Taubertal kommt, der

erlange alle vollkommene Gnade, und wenn er sterbe, so



fahre er vom Mund (aus dem die Seele entfleucht) auf zum
Himmel.» Aber nicht nur dies berichtet einer der
Informanten, den die kirchliche Obrigkeit nach
Niklashausen geschickt hat. Der «heilige Jungling», der zur
Fastenzeit des Jahres 1476 als ungelernter Laie zu
predigen begann und dem die Bauern von nah und fern zu
Tausenden zustromten, bis ihn der Wurzburger Bischof
gefangen nehmen lie3 und mundtot machte, erregte nicht
allein um des Predigens willen Argernis. Die revolutionare
Note erweckte tiefes Erschrecken, denn in dem Bericht
uber diese Predigt heilst es weiter: «Wie der Kaiser ein
Bosewicht sei, und mit dem Papst ist es nichts. Der Kaiser
verleihe dem Fursten, Grafen und Ritter und Knecht,
geistlichen und weltlichen Zoll und Steuer uber das
gemeine Volk, ach weh, ihr armen Dummkopfe! Die
Geistlichen haben viele Pfrunden, das soll nicht sein. Sie
sollen nicht mehr haben als von Mal zu Mal. Sie werden
erschlagen, und in Kurze werde es dazu kommen, dals der
Priester sein kahles Haupt mit der Hand bedecken mochte,
damit man ihn nicht erkennt. Wie der Fisch im Wasser und
das Wild auf dem Feld Gemeineigentum sein soll ... Es
kommt noch dazu, dal$ die Fursten und Herren um einen
Taglohn arbeiten mussen ... Er wolle noch eher die Juden
[die kein sonderliches Ansehen hatten] bessern als die
Geistlichen und Schriftgelehrten ... Die Priester sagen, ich

sei ein Ketzer, und wollen mich verbrennen. Wulsten sie,



was ein Ketzer ist, sie erkennten, dalS sie Ketzer sind und
ich keiner. Verbrennen sie mich aber - weh ihnen! Sie
werden wohl merken, was sie getan haben, und der
Schaden wird an ihnen abgehen!» [3]

Im Jahre 1476 genugten solche Satze, als gefahrlicher
Ketzer und Volksaufwiegler durch Verbrennung gerichtet
zu werden. Im Juli ereilte Hans Bohm dies Schicksal, das er
geahnt hatte. Und die Prophetie seiner Worte, die die
geistlichen und weltlichen Herren betraf? - Weniger als ein
halbes Jahrhundert spater wutete der Bauernkrieg in den
deutschen Gauen. Die Ungeduld der Bauern, der
Lohnknechte und der noch Armeren war nicht langer zu
zugeln. Bohms Flammentod wurde zum Fanal fur die
unzahligen, meist unbekannt gebliebenen kleinen und
grofSen Bauernfuhrer samt ihren Genossen, die sich endlich
mit Gewalt das Recht verschaffen wollten, das ihnen und
ihren Vorfahren durch Bitten und durch Fronen nicht
zuteilgeworden war. Und als die verschiedenen
Bauernbunde im suddeutschen Raum, in der Schweiz und
in Osterreich, im Stidschwarzwald, am Oberrhein, in
Franken und in Mitteldeutschland ihre Fahnen entrollten,
hatte sich langst einer mit ihnen solidarisiert, der zwar
nicht ihrem Stand angehorte, aber fur ihr Recht eiferte und
fur den die Gerechtigkeit Gottes eine Sache war, bei der es
um Sein oder Nichtsein ging, eine Sache, die man nicht nur

mit religios Begabten erortern oder vor einer



beschaulichen Gemeinde im umfriedeten Kirchenraum
predigen konnte, sondern die man den Betroffenen -
Bauern wie Herren - Auge in Auge sagen musste. Thomas
Muntzer war dieser Mann, ein Umstrittener und
Angefochtener, jedenfalls kein Leisetreter. Und da er
scheiterte und zu seinen Lebzeiten keinen ebenburtigen
Anwalt seiner Sache fand, dafur aber prominente, nicht
weniger eifrige Gegner und Verleumder, fiel von Anfang an
ein tiefer Schatten auf sein Leben und Wirken.

Der prominenteste Widerpart, einer der ganz wenigen,
die Muntzers Elan geistig und religios gewachsen waren,
wurde Martin Luther. Der Erfurter, spater Wittenberger
Augustiner hatte der machtigen romischen Kurie den
offenen Kampf anzusagen gewagt, als er die florierende,
kirchlich geforderte Himmelslotterie des Ablassgeschaftes
demaskierte (1517), als er verschiedene Glaubensverhore
und theologische Disputationen (1518/19) durchstand, in
denen er sich gegen die Unfehlbarkeit von Papsten und
Konzilen wandte, die papstliche Bannandrohungsbulle
(1520) offentlich verbrannte, in Worms (1521) vor Kaiser
und Reich sich auf die Schrift und sein Gewissen berief und
dadurch die alten Autoritaten durch neue ersetzte. Hatte
der Feuergeist dieses Monchs den Eiferer fur die gerechte
Sache der Bauern nicht begeistern mussen? Es geschah.
Muntzer ergriff zunachst Luthers Partei. Und doch zeigte
der rasche Verlauf des Reformationsgeschehens, dass der



Wittenberger lediglich eine theologisch-kirchliche Reform,
keinesfalls aber eine religios motivierte Revolution wollte,
die auch die materiellen Voraussetzungen der
gesellschaftlich Deklassierten anderte. So konnte Luther
die in ihn gesetzten Hoffnungen und Sympathien der
Bauern ebenso wenig erfullen wie die der Ritter (Franz von
Sickingen, Ulrich von Hutten) oder der Humanisten
(Erasmus von Rotterdam). Mit grofSem Misstrauen blickte
der Reformator auf die entschiedenen und eilfertigen
Verfechter seiner Lehre, die von der Predigt flugs zur
Aktion schritten und die gewohnte Kindertaufe durch die in
Verbindung mit ernsthafter Christusnachfolge geubte
Glaubenstaufe der Erwachsenen ersetzten. Aufruhrern,
Emporern wider die Obrigkeit und Bildersturmern
gegenuber konnte Luther nur mit dem Ausdruck des
Abscheus und des Hasses reagieren.

So war der Reformation binnen kurzer Zeit vor und nach
dem Jahr 1525 ein «linker Flugel» erwachsen. Er setzte
sich aus Taufern und Spiritualisten, aus
Sozialrevolutionaren wie Muntzer und sogenannten
Schwarmern zusammen, zu denen Luther selbst die
oberdeutschen und schweizerischen Reformatoren wie
Huldrych Zwingli oder Johannes Oekolampadius rechnete.
Besonnene Historiker, die Luthers Bewertung dieser
Gruppen mit kritischer Distanz beurteilen, erblicken in

ihnen Anzeichen von «Mangelerscheinungen der sich



damals unter Luthers Einfluls konstituierenden
evangelischen Christenheit» [4]. Es ist aber auch nicht so,
dass heute Thomas Muntzer allein von seinen
sozialistischen Schulern gegen manche allzu orthodox-
lutherischen Verleumder in Schutz genommen wird. Seine

Parteiganger finden sich an allen Fronten.



«lch, Thomas Muntzer ...»

Thomas Miintzers Aktivitat, durch die er berihmt und
beruchtigt geworden ist, scheint auf ein halbes Jahrzehnt
zusammengedrangt. Es sind die Jahre von 1520 bis Ende
Mai 1525, die zugleich zu den bewegtesten des
Reformationsdramas gehoren. In diesen funf Jahren fallen
wichtige Entscheidungen: fur Martin Luther und die
Reformation, fur die Bauern in ihrem Ringen um
elementare Menschenrechte, fur Thomas Muntzer und die
gesellschaftliche Revolution in Mitteldeutschland. Ins Licht
der Geschichte tritt die Gestalt eines dreilSig- bis
funfunddreilSigjahrigen Theologen und Predigers, den die
Leidenschaft der reformatorischen Lehre ergriffen hat,
uber dessen Herkunft, Jugendentwicklung und erste
Mannesjahre wir nur wenig wissen. Ein Biograph Muntzers
muss sich daher mit einem Minimum an zuverlassigen
Daten zufriedengeben.

1490 gilt als Muntzers Geburtsjahr, ist jedoch nicht exakt
feststellbar. In Stolberg am Harz wird er als Sohn eines
nicht ganz unvermogenden Handwerksmeisters geboren.
Ich, Thomas Miintzer, birtig von Stolbergl5], beginnt er
selbstbewusst sein Prager Manifest im November 1521. In



seiner Protestation von 1524 heilst es: Ich, Thomas Miintzer
von Stolberg aus dem Harze, ein Knecht des lebendigen
Gottessohns durch den unwandelbaren Willen und
unverruckliche Barmherzigkeit Gottes ...[6]

Die weiteren Stationen seines Lebensganges sind rasch
aufgezahlt. In Quedlinburg wachst der Junge heran. In
Leipzig und Frankfurt an der Oder studiert er und erwirbt
den Magistergrad. Es sind die Jahre zwischen 1506 und
1512. Das Wissen, das er sich angeeignet hat, ubersteigt
die Qualifikation eines Priesters bei weitem. Eine
umfassende humanistische Bildung steht ihm zu Gebote.
Neben der selbstverstandlichen Kirchen- und
Gelehrtensprache, dem Latein, beherrscht er das
Griechische und das Hebraische. Die erste brauchbare
hebraische Grammatik («De rudimentis hebraicis libri
tres») hatte Johannes Reuchlin 1506, und die erste
kritische Ausgabe des griechischen Neuen Testaments
hatte Erasmus von Rotterdam zehn Jahre danach
herausgebracht. Der literarisch gebildete Muntzer liest die
antiken Schriftsteller, von Platons «Staat» bis Apuleius’
«Metamorphosen». Er nennt eine fur die damalige Zeit
umfangreiche Bibliothek sein Eigen. Neben einem
intensiven Studium der Bibel, dessen Ertrag sich auf jeder
Seite seiner mit Zitaten und Anspielungen angereicherten
Schriften findet, steht das Studium der fruhchristlichen
Kirchenvater. Nachhaltigen Einfluss ubt die mittelalterliche



deutsche Mystik auf den spateren revolutionaren Prediger
und Flugschriftenautor aus. Durch Luther lasst sich
Muntzer auf Johannes Tauler aufmerksam machen. Taulers
Predigten begleiten ihn auf seinen zahlreichen
Wanderschaften. Laufend informiert er sich uber
literarische Neuerscheinungen. «Buchfuhrer», reisende
Buchhandler wie Hans Hut, gehoren daher auch zu seinen
Briefpartnern.

Was die aulSeren Ereignisse von Muntzers kurzem Leben
anlangt, gestand er angeblich wahrend der Gefangenschaft
nach der Schlacht von Frankenhausen im Mai 1525, er sei
in seiner Jugend zu Aschersleben und Halle an einem
«Verbundnis» gegen Erzbischof Ernst von Magdeburg-
Halberstadt beteiligt gewesen.[7] Da der Kirchenfurst
bereits 1513 starb, ware der - nicht sicher belegbare
Vorgang - entsprechend fruh anzusetzen. In Dresden wird
eine Pergamenturkunde aufbewahrt, in der der Rat der
Altstadt von Braunschweig «Thomam Munther
Halber(stadensis)» fur eine Altarpfrunde in der Sankt
Michaelskirche von Braunschweig vorschlagt. Das
Dokument, das sich in Muntzers Briefsack gefunden haben
kann, tragt das Datum vom 6. Mai 1514.

1516 halt sich Muntzer in Frose bei Aschersleben auf, wo
er auch Unterricht erteilt. Halberstadter Burgersohne
gehoren zu seinen Schulern. In einem Brief an ihn vom

25. Juli 1517181 wird er als «Thomas Monetarius»



angesprochen und als «magister ac prepositus» (Propst)
tituliert. In der Fastenzeit 1519 vertritt er Franz Gunther,
den Prediger an der Nikolaikirche von Juterbog. Ferner
bietet man ihm eine Kaplansstelle in der Nahe von
Wittenberg an. Bis April 1520 aber ist Muntzer nach seinen
eigenen Worten «confessor virginum», das heilst
Beichtvater im Nonnenkloster Beuditz ostlich von
Naumburg. Mitte 1519 halt er sich in Leipzig auf. Hier ist
er sehr wahrscheinlich mit Luther zusammengetroffen. Auf
der PleilSenburg zu Leipzig findet vom 27. Juni bis 16. Juli
die wichtige Disputation zwischen Luther und dem
Ingolstadter Theologen Johannes Eck statt. Mitdisputant ist
Andreas Bodenstein aus Karlstadt am Main, daher
Karlstadt genannt. Auch mit ihm sollte Muntzer in
Verbindung treten. Wichtig fur den Fortgang der
Reformation ist die Leipziger Disputation, weil Luther nach
den vorausgegangenen Glaubensverhoren zum ersten Mal
mit unmissverstandlicher Scharfe die Unfehlbarkeit der
Konzilien und der Papste bestreitet und damit die
Lehrgrundlagen der romischen Kirche in Frage stellt. «Sola
scriptura - allein die Schrift» lautet von nun an das
Formalprinzip der jungen Glaubensbewegung. Die alten
Autoritaten, die «Lehren der Kirche», sind durch eine neue
ersetzt. Indem Muntzer den Wittenbergern zustimmt,
bejaht er auch ihre Orientierung an der Bibel. Bald sollte

sich zeigen, vor welchem Missverstandnis Muntzer das



reformatorische Formalprinzip der Schrift geschutzt wissen
mochte.

Luther akzeptiert den jungen Parteiganger und vermittelt
ihm eine Pfarrstelle, auf der er fur die gemeinsame Sache,
die Erneuerung des Evangeliums, wirken kann. Es ist die
St. Marienkirche in Zwickau, wo Muntzer im Mai 1520
Johannes Wildenauer aus Eger, genannt Egranus, einige
Monate lang zu vertreten hat. In Zwickau betritt der
DreifSigjahrige das Feld, auf dem ihm seine eigentliche
Lebensaufgabe bewusst wird.

Die Stadt am Nordfuld des Erzgebirges ist damals der
Kreuzungspunkt wichtiger HandelsstralSen, die einerseits
West und Ost, andererseits Bohmen und die aufstrebende
Messestadt Leipzig verbinden. Der Kornhandel und das
Bierbrauereiwesen («Zwickisches Bier») sind dort
heimisch. «Besonders aber bluhte schon seit alters her in
Zwickau die Tuchweberei. Die Tuchmacher, die bereits im
Jahre 1348 Statuten festgesetzt hatten, waren die
vornehmste Innung, und ihre Zahl soll in den besten Jahren
(im 15. Jahrhundert) bis auf 600 gestiegen sein ...» [91 Den
Wohlstand Zwickaus begrundeten nicht zuletzt die
Schneeberger Silbergruben. Eine verhaltnismaldig dunne
Oberschicht von Patriziern, die durch Handel und Bergbau
reich gewordenen «Fundgrubner», mehrten das Ansehen
der Stadt. Sie statteten die Kirchen mit Stiftungen und
fetten Pfrunden aus. Sachsens reichster Mann war ein



Zwickauer Burger; Zwickaus reichste Pfarrei, die
Marienkirche, war mit 23 Altaren bestuckt, fur die
27 Messpfaffen zur Verfugung standen. Grols waren die
sozialen Gegensatze und Spannungen. Kein Wunder, dass
die verarmten Webermeister und die in totaler
wirtschaftlicher Abhangigkeit lebenden Tuchknappen an
der fortschreitenden Verweltlichung und Profitgier der
Pfaffen und Monche Anstols nahmen. Kein Wunder, dass sie
innerlich und aulSerlich jenen Gruppierungen zuneigten,
die nicht nur Gleichheit, Gemeinbesitz aller und
Bruderlichkeit forderten, sondern auch zu verwirklichen
suchten. Waldensisches und taboritisches Gedankengut,
das «Winkelprediger» und Sendboten eines freien Geistes
lehrten, fand bei den Zusammenkunften der kleinen Leute
Gehor - auch die Kunde, die von Wittenberg her nach
Zwickau getragen wurde. Hermann Muhlpfort, dem
Burgermeister, widmete Luther eine seiner
reformatorischen Grundschriften von 1520: «Von der
Freiheit eines Christenmenschen». Und Egranus, seit 1517
Pfarrer an der Marienkirche, ein feinsinniger, humanistisch
gebildeter Theologe, war fruh auf Luthers Seite getreten.
Die Franziskaner wiesen sich indessen als Huter des alten
Glaubens aus. So kamen zu den gesellschaftlichen
Spannungen religiose.

Dies ist in Grundzugen die Situation, die der neue
Prediger von St. Marien vorfindet. Er muss die Lage rasch



erkannt haben, denn schon seine Antrittspredigt am 13.
oder 17. Mai verrat ein Programm: Abrechnung mit den
Heuchlern, mit den Profitgierigen, mit der Zudringlichkeit
der altglaubigen Monche, die - Pater Tiburtius von
Weillenfels an der Spitze - von Menschengeboten mehr
halten als von evangelischer Armut, vom Vollzug der
herkommlichen Zeremonien mehr als von der gelebten
Christusnachfolge. Von Kanzel zu Kanzel tobt ein Streit.
Der Magistrat, der zunachst den neuen Prediger stutzt, halt
im Herbst des gleichen Jahres eine Versetzung Muntzers an
die Katharinenkirche fur angebracht. Dies entspricht
durchaus der Aufgabe, die Muntzer in Angriff genommen
hat. Denn die Katharinenkirche hat nicht nur weniger
Altare, nicht nur weniger Messpriester; unter ihrer Kanzel
versammeln sich vor allem diejenigen, deren Partei
Muntzer zu ergreifen sich gedrungen fuhlt: die
Tuchknappen und die kleinen Handwerksleute, wahrend
sich die grolsen Hansen, wie Muntzer sie bald nennt, nach
des Egranus Ruckkehr vor allem in St. Marien versammeln.
Aber was hat der Prediger von St. Katharinen zu
verkunden? Muntzer kennt die wirtschaftliche Not und die
gesellschaftliche Deklassierung seiner Gemeindeglieder
und ruft aus: Keiner mag sagen, dalS er ein Christ sei, so er
durch sein Kreuz nicht vorhin empfindlich wird, Gottes
Wort und Werk zu erwarten ... Es kostet viel Muhe, Gottes
Werk zu erdulden!l10] Das Thema, das in diesen Satzen



anklingt, ist die Predigt vom bitteren Christus, der alles
andere ist als ein sanftes Jesulein, das, wie Ernst Bloch
einmal sagt, «nicht beilSt», von dem aber so mancher
modern sich dunkender Bruder Sanftleben schwarmt.
Dietrich Bonhoeffer, Rebell gegen Hitler im Namen dieses
bitteren Christus, nannte die letztlich auf Luthers theologia
crucis sich stutzende Verkundigung eine Absage an die
«billige Gnade». Muntzer weils, was er wenige Monate
spater im Prager Manifest so ausdruckt: Gott redet alleine
in die Leidlichkeit der Kreaturen, welche die Herzen der
Unglaubigen nicht haben ... Der Unglaubige will durch
keinen Weg mit seinem Leiden Christi gleichformig werden
(Rom. 8, 29), er wills nur mit honigsulSen Gedanken
ausrichten.[11] Oder in der Auslegung des Buches Daniel:
Wann ein Mensch will seiner Wollust stetiglich pflegen -
Muntzer sieht vor sich die allzu erfolgreichen
«Fundgrubner» und die feisten Pfrundenbesitzer unter
seinen Kollegen - mit Gottes Werk zu schaffen haben und in
keinem Betrubnis sein, so kann ihn auch die Kraft des
Wortes Gottes nicht umschatten, Lukas 9, 34f. Gott der
Allmachtige weiset die rechten Gesichte und Traume
seinen geliebten Freunden am allermeisten in ihrem
hochsten Betrubnis.[12]1 Diese Texte nehmen schon
Inhaltliches der spateren Schriften vorweg; auch zeigen sie
an, an welchem Punkt der zunachst noch in lutherischem

Geist wirkende Prediger das lutherische Formalprinzip



«allein die Schrift» kritisieren wird. «Nun war die sparliche
Rede um, er hatte offenen Strom erreicht, gegen ihn, mit
ihm zu schwimmen.» [13] «Gleichzeitig (d.h. seit Mitte 1520)
traten die Widerspruche zwischen der burgerlichen
Reformation Luthers und den anderen Richtungen, die sich
ihr angeschlossen hatten, deutlicher zutage. Fur die
Volksopposition wurde die Abkehr von Luther
unvermeidlich.» [14] M.M. Smirin meint, dass das, was die
marxistische Geschichtsdeutung die «Volksreformation
Muntzers» (im Gegensatz zu der burgerlichen bzw.
«Furstenreformation Luthers») bezeichnet, schon 1520/21
als Idee greifbar sei.[15] Auffallig ist zudem, dass der
altglaubige Luther-Gegner Tiburtius und der Luther-
freundliche Egranus bisweilen mit ahnlichen theologischen
Argumenten gegen Muntzer vorgehen.

Der Kampf der Parteien beginnt zunachst innerhalb der
Stadt, wobei der Magistrat dem Prediger von
St. Katharinen jede mogliche Unterstutzung zuteilwerden
lasst, auch als Muntzers Gegner Anfang 1521 das
zustandige bischofliche Gericht in Zeitz anrufen. Wenn
sowohl Muntzer als auch seine Widersacher es an der
notwendigen Sachlichkeit und Besonnenheit fehlen lassen,
so ist andererseits die im Theologischen begrundete
Meinungsdifferenz nicht zu leugnen. Wahrend Muntzer und
sein Anhang sich auf die Gegenwart des Geistes berufen,
der sich auf vielfaltige Weise manifestiere, meint Egranus,



die Kirche bedurfe dessen nicht, ja sie habe seit den Tagen
der Apostel diesen Geist nicht mehr notig, weil er
inzwischen Institution und begreifbarer Buchstabe
geworden sei. Tiburtius verachtet seinerseits jegliche
«experimentia fidei in mundo», eine innerweltliche
Glaubenserfahrung, die sich dem Menschen mitteilt. In
einer seiner Thesen gegen Muntzer heilSt es daher: «Die
ewige Seligkeit kann nicht das Reich des in uns wohnenden
Glaubens genannt werden, weil sie selbst erst im
zukunftigen Vaterland sein wird. Hier sind wir unserer
Seligkeit nicht sicher.» [16] Diese Position teilt Muntzer in
seinem Brief an Luther vom 13. Juli 1521 mit. Fur ihn ist
eben dieser immer wieder angefochtene und zu
bewahrende Glaube eine Erfahrungstatsache, die
allerdings nicht im Stadium mystisch-kontemplativer
Beschaulichkeit gehalten werden durfe - Muntzer ist ja
durch Luther auf die Mystik Taulers neu verwiesen
worden! -, sondern zur Triebkraft christlicher Aktivitat
werden musse. Die Gegensatze innerhalb Zwickaus
erweisen sich als unuberbruckbar. Am wenigsten ist
Muntzer zu Kompromissen bereit. Und von Wittenberg her
rat man ihm Malsigung. Dies geschieht wohl nicht nur, weil
Luthers Reformation mit dem Wormser Edikt von 1521 und
mit der notwendig gewordenen «Schutzhaft» auf der Feste
Wartburg in ein Stadium eingetreten ist, wobei der
Reformator die Entstehung einer zweiten Front, namlich



