Uber .
Kompromisse

und s faule
Kompromiss

Suhrkamp

33 =1
=

'-.\

——y
[ B

[ _.-:l

4

Y Avishai
S iViargalit

-




Uber .
Kompromisse

und mmmmfaule
Kompromisse

Suhrkamp

Y Avishai %

eMargalit




Avishai Margalit

Uber Kompromisse — und faule
Kompromisse

Aus dem Englischen von Michael Bischoff

Suhrkamp



Titel der Originalausgabe:
On Compromise and Rotten Compromises
Erstmals verdffentlicht 2010 bei Princeton University Press
Copyright © 2010 by Princeton University Press

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© der deutschen Ausgabe Suhrkamp Verlag Berlin 2011
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das des dffentlichen Vortrags sowie der Ubertragung durch
Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.

Kein Teil desWerkes darf in irgendeiner Form (durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert oder unter Verwendung elektronischer
Systeme verarbeitet, vervielfdltigt oder verbreitet werden.

Satz: Hiimmer GmbH, Waldbiittelbrunn
ISBN 978-3-518-74691-2
www.suhrkamp.de


http://dnb.d-nb.de/
http://www.suhrkamp.de/

Zum Gedenken an meine Eltern
Miriam und Moshe



Inhalt

Einleitung
Warum Kompromisse?

Erstes Kapitel
Zwei Bilder des politischen Kompromisses

Zweites Kapitel
Arten von Kompromissen

Drittes Kapitel
Kompromisse um des Friedens willen

Viertes Kapitel
Kompromif$ und politische Notwendigkeit

Fiinftes Kapitel
Die Moral fauler Kompromisse

Sechstes Kapitel
Sektierertum und Kompromif

Schluf3

Zwischen Bosem und radikal Bosem

Danksagung
Anmerkungen
Register



Einleitung
Warum Kompromisse?

Worum es geht

Albert Einstein soll einmal gesagt haben: »Hiitet euch vor faulen
Kompromissen!«! In meinem Buch mdéchte ich versuchen, diese Warnung zu
erldutern und zu untermauern.

Doch es geht um mehr. Es geht um Frieden und Kompromisse.

Oder genauer gesagt um die Frage, welche Kompromisse wir auch um des
Friedens willen nicht eingehen diirfen.

Die knappe Antwort lautet: Faule, das heifSt verwerfliche Kompromisse
darf es nicht geben, auch nicht um des Friedens willen. Andere Kompromisse
sind jeweils einzeln zu priifen und sollten nach ihren Vorteilen beurteilt
werden. Nur verwerfliche Kompromisse sollten pauschal ausgeschlossen sein.
Das Buch handelt zwar von Kompromissen, die wir unter allen Umstdnden
vermeiden sollten, mdchte aber solchen Kompromissen (moralisch)
grofsitmogliche Chancen einrdumen, die um des Friedens willen geschlossen
werden, und das selbst dann, wenn der Frieden auf Kosten der Gerechtigkeit
geht. Bei meinen Uberlegungen geht es mir um Frieden iiberhaupt und nicht
um einen gerechten Frieden. Der Frieden lif3t sich auch dann rechtfertigen,
wenn er nicht gerecht ist.

Das ist kein leicht einzulésender Anspruch, aber es ist derjenige, den ich
stellen will.

Bei den hier erdrterten Kompromissen handelt es sich eher um politische
als um personliche Kompromisse. Die Unterscheidung ist nicht immer
eindeutig. Auch persénliche Abmachungen haben gelegentlich gewaltige
politische Folgen. Robert Oppenheimers Rolle beim Bau der ersten
Atombombe wird als faustischer Handel beschrieben, der nach Freeman
Dyson in folgendem bestand: eine Atombombe im Austausch gegen die


https://calibre-pdf-anchor.a/#a460

Maglichkeit, in groflem Stil Physik zu betreiben®, oder genauer gegen die
Maéglichkeit fiir Oppenheimer, in eigener Regie Physik im grofSen Stil zu
betreiben. Wie die Details des von Oppenheimer geschlossenen faustischen
Pakts im einzelnen auch gelautet haben mdgen, die politischen Folgen der
Atombombe sind so offenkundig wie ein Atompilz.

Ein fauler, das heif$t verwerflicher politischer Kompromif§ ist in meinen
Augen eine Ubereinkunfl, die ein unmenschliches Regime, ein Regime der
Grausamkeit und der Erniedrigung, etabliert oder stiitzt, also ein Regime,
das Menschen nicht wie Menschen behandelt. In diesem Buch werde ich den
Ausdruck »unmenschlich« zur Kennzeichnung extremer Formen eines
Verhaltens benutzen, das Menschen nicht wie Menschen behandelt.
Grausames, brutales, barbarisches Verhalten ist jedoch nur ein Element der
»Unmenschlichkeit«, wie ich sie hier verstehe. Ein weiteres ist die
Erniedrigung und Demiitigung. Erniedrigung bedeutet bereits, daf3
Menschen nicht wie Menschen behandelt werden, doch eine durch
Grausamkeit intensivierte Erniedrigung ergibt »Unmenschlichkeit«. Ein
unmenschliches System ist also durch eine Verbindung aus Grausamkeit und
Erniedrigung gekennzeichnet.

Die Vorstellung eines unmenschlichen Regimes, eines Regimes der
Grausamkeit und der Erniedrigung, steht im Zentrum meines
Verstdndnisses fauler Kompromisse. Der Kerngedanke lautet, wir sollten uns
hiiten, Regime der Grausamkeit und der Erniedrigung, also unmenschliche
Regime, zu etablieren oder zu stiitzen, und sei es auch nur passiv.

Viele schlimme Dinge sind der Biichse der Pandora entwichen, und es
bedarf einer Rechtfertigung, wenn ich unmenschliche Regime hier als das
Ubel kennzeichne, das wir unter allen Umstdnden vermeiden sollten.

Unmenschliche Regime zerstoren die Grundlagen der Moral. Moral
basiert darauf, daf3 wir Menschen wie Menschen behandeln. Wer Menschen
nicht wie Menschen behandelt, untergribt die Grundvoraussetzungen der
Moral. Ich unterscheide zwischen Moral und Ethik. Die Moral bezieht sich
auf zwischenmenschliche Beziehungen, wie sie allein aufgrund unseres
Menschseins beschaffen sein sollten.


https://calibre-pdf-anchor.a/#a461

Bei der Ethik geht es dagegen um die Frage, wie unser Verhalten
gegeniiber Menschen beschaffen sein sollte, zu denen wir in besonderen
Beziehungen stehen, zum Beispiel zu Angehdrigen oder Freunden.

Moral basiert also ihrem Wesen nach auf dem Menschsein, auf der
Zugehorigkeit zur Gattung Mensch. Angriffe auf die Menschlichkeit, wie sie
etwa vorliegen, wenn Menschen nicht wie Menschen behandelt werden,
untergraben somit das Kernprojekt der Moral, das Projekt ndmlich, die
zwischenmenschlichen Beziehungen so zu gestalten, wie sie sein sollen.

Um der Verteidigung der Moral willen landen wir daher schlufSendlich bei
einem strengen Gebot: Faule Kompromisse sind um jeden Preis zu
vermeiden. Was bedeutet »um jeden Preis«? Im vierten und fiinflen Kapitel
werde ich diese Frage beantworten. Hier sei nur gesagt, daf3 wir den
Ausdruck »um jeden Preis« sehr wortlich nehmen miissen.

Es sei nochmals betont, daf3 dieses Buch zwar eine ernste Warnung vor
faulen Kompromissen ausspricht, sich aber insgesamt sehr entschieden fiir
Kompromisse im allgemeinen und fiir Kompromisse um des Friedens willen
im besonderen einsetzt. Es beschrdnkt Pauschalverbote fiir Kompromisse auf
ein Minimum. Aber das heifst wiederum nicht, daf3 alle Kompromisse
gerechtfertigt wdren. Es kann durchaus gute Griinde geben, einen
bestimmten Kompromif$ abzulehnen, weil er unfair oder unverniinftig wdre
oder zur Unzeit kdme. Als die eingeborenen Amerikaner Manhattan (1624)
fiir Waren im Gesamtwert von 60 Gulden verkauften, war ' das keine gute
Idee und auch nicht als die Russen Alaska (1867) fiir 7,2 Millionen Dollar
verscherbelten.

Ich halte nichts von dem Spruch: »Ein diinner Kompromif ist besser als
ein fetter Prozef3.«’> Aber ich behaupte, dafS nur verwerfliche Kompromisse
unter allen Umstdnden verhindert werden miissen. Andere Kompromisse
sollte man nach ihren Verdiensten beurteilen, Fall fiir Fall. Manche von ihnen
mogen sich als zwielichtiges Geschdft (mit zweifelhaften Motiven) oder als
schlechtes Geschdft (als Tausch wertloser Waren wie »Glasperlen und
Knopfe« gegen echte Werte) oder als schdbiges Geschdft erweisen (als
Ausbeutung, die auf der Verwundbarkeit der schwdcheren Seite basiert). All
diese Geschdfte sind moralisch zu beanstanden, aber angesichts der


https://calibre-pdf-anchor.a/#a462

Alternativen mogen sie unter Umstdnden gerechtfertigt sein. Bei faulen
Kompromissen im hier verstandenen Sinne ist das anders. Sie sind niemals
gerechtfertigt. Bestenfalls kann man sie entschuldigen.

Faule Kompromisse fiihren uns gewdhnlich ins Herz der Finsternis.
Extreme Formen rassistischer Regime sind Inbegriff eines Verhaltens, das
Menschen nicht wie Menschen behandelt, und stellen einen unmittelbaren
Angriff auf die Prdmisse gemeinsamen Menschseins dar. Ein Kompromif3,
der ein rassistisches Regime etabliert oder stiitzt, ist Inbegriff der
Niedertracht und Verwerflichkeit.

Ein deprimierendes Beispiel fiir eine verwerfliche Ubereinkunft zeigt die
Merkmale, die Joseph Conrad in seinem beriihmten Roman Herz der
Finsternis beschrieben hat.* Obwohl es sich bei diesem Beispiel eindeutig um
einen faulen Kompromif$ handelt, werden hier die Grenzen zwischen einem
personlich niedertrdichtigen und einem kollektiv niedertrdchtigen Handel
verwischt. Es geht um die private Inbesitznahme des Kongo durch Kénig
Leopold 1. von Belgien, und das unter dem Vorwand, »Afrika zu
erleuchten«. Wenn es jemals Regime der Grausamkeit und der Erniedrigung

gegeben hat, dann gehérte die personliche Herrschaft, die dieser Konig
von 1880 bis 1908 iiber seine Kolonie ausiibte, zu diesen Regimen. Die
Bevélkerung des Kongo wurde nicht nur versklavt und auf unmenschliche
Weise mif$handelt, die Hadlfte der Einwohner (acht bis zehn Millionen
Menschen) wurden aufSerdem abgeschlachtet, um »die Finsternis Afrikas zu
erleuchten«.” So war denn Conrads Roman, wie wir in Adam Hochschilds
Schatten iiber dem Kongo erfahren, keine Allegorie, sondern Realitdit.
Leopolds Kongo-Freistaat stellte einen direkten Angriff auf den Gedanken
gemeinsamen Menschseins [shared humanity] dar.’

Zwei Arten von Ubereinkiinften waren an Entstehung und Funktionsweise
des Kongo-Freistaats beteiligt. Die eine betraf den Erwerb von Land im
Kongo, meist von lokalen Hduptlingen. Ubereinkiinfte dieser Art kénnen
kaum als Kompromisse bezeichnet werden, beruhten sie doch auf Drohungen
und direkter Einschiichterung. Die zweite Art von Ubereinkiinften wie die
zwischen Leopold 1., Frankreich und den Vereinigten Staaten (1884-1885)
abgeschlossenen Vertrdge waren zwar Kompromisse — jedoch duflerst


https://calibre-pdf-anchor.a/#a463
https://calibre-pdf-anchor.a/#a464
https://calibre-pdf-anchor.a/#a465

verwerfliche. Darin gewdhrte Leopold beiden Staaten Handelsvorteile im
Austausch gegen eine Anerkennung seines unmenschlichen Regimes. Diese
faulen Kompromisse unterscheiden sich insofern von zwielichtigen,
schlechten und schdbigen Kompromissen, als sie zu jeder Zeit moralisch
falsch sind. Leopold 11. verwaltete den Kongo als Privatbesitz. Man konnte
daher einwenden, bei den Vertrigen mit Leopold habe es sich um private
Vertrige und nicht um politische Kompromisse zwischen zwei Kollektiven
gehandelt. Das ist im juristischen Sinne korrekt — aber auch nur im
juristischen Sinne.

Kompromif3 — ein zweideutiger Begriff

Der Begriff des Kompromisses sollte meines Erachtens eine zentrale Stellung
in der Mikromoral (die das Handeln von einzelnen betrifft) wie auch in der
Makromoral erhalten (die sich mit politischen Einheiten befaf3t). Schlieflich
erreichen wir als einzelne wie als Kollektive nur selten, was ganz oben auf
der Liste unserer Prioritdten steht. Die Umstdnde zwingen uns dazu, uns mit
weit weniger zufriedenzugeben, als wir eigentlich wollen. Wir schlief3en
einen Kompromif3. Ich denke, wir sollten eher nach unseren Kompromissen
beurteilt werden als nach unseren Idealen und Normen. Ideale sagen etwas
dariiber aus, wie wir sein mdochten. Kompromisse zeigen, wer wir sind.”

Die Kompromisse, auf die wir uns, wenn wir Gliick haben, am Ende
einlassen, sind nur die zweitbeste Wahl und oft nicht einmal das. Aber
nochmals, sie sagen mehr iiber unsere moralischen Qualititen aus als eine
Darstellung unserer eigentlichen Priorititen.’

Doch der Begriff des Kompromisses steht in der philosophischen
Diskussion weder im Mittelpunkt noch am Rande. Ein Grund, weshalb der
Kompromif3 in der Philosophie nicht zum Thema gemacht wird, liegt in der
Vorliebe der Philosophen fiir ideale Theorien. Der Kompromif3 erscheint als
etwas Chaotisches, als das langweilige Geschidft der alltdglichen Politik. Aus
der Sicht einer idealen Theorie der Mikro- oder Makromoral sieht er ganz


https://calibre-pdf-anchor.a/#a466
https://calibre-pdf-anchor.a/#a467

anders aus. Die ideale Theorie befaf3t sich mit Normen und Idealen, nicht mit
zweitbesten Losungen. Aber wenn man den Kompromifs aus der
Moraltheorie entfernt, ist das so, als entfernte man die Reibung aus der
Physik und wiese sie der Ingenieurwissenschaft zu.

Der Kompromif ist ein zweideutiger Begriff. Er vereinigt gegensdtzliche
Bedeutungen in sich. Er ist ein »Buh-Hurra«-Begriff — eine positive
Vorstellung, die auf menschliche Kooperation verweist, verwoben mit einer
negativen Vorstellung, die den Verrat an hochgesinnten Prinzipien
signalisiert. Kompromisse gelten manchmal als Ausdruck guten Willens, und
bei anderer Gelegenheit empfindet man sie als Wischiwaschi.

Zweideutige Begriffe sind etwas anderes als grundsdtzlich umstrittene
Begriffe.’ Letztere besitzen eine unumstritten und unbestreitbar positive
Konnotation, und der Streit geht nur um die Frage nach dem besten Beispiel
dafiir. Wihrend des Kalten Kriegs war der Ausdruck »Demokratie«
zwischen Kommunisten und Liberalen grundsdtzlich umstritten. Fiir die
Kommunisten waren die Volksrepubliken Osteuropas »reale«, die liberalen
Staaten dagegen nur »formale« Demokratien, wihrend die Liberalen in den
liberalen Demokratien Westeuropas die »realen« Demokratien erblickten
und in der Bezeichnung »Volksrepublik« nur die euphemistische
Umschreibung fiir eine repressive Parteidiktatur sahen. Entscheidend ist hier
jedoch die Tatsache, daf3 beide Seiten » Demokratie« fiir etwas Gutes hielten
und die positiven Konnotationen fiir ihre jeweilige Ideologie zu reklamieren
versuchten. Bei zweideutigen Begriffen ist das anders. Sie sind sowohl gut als
auch schlecht.

Hier sollten wir uns allerdings daran erinnern, daf3 Politik keine Ubung in
Sprachphilosophie ist und daf3 es bei einem Streit um den Gebrauch von
Worten niemals nur um Worte geht. Umstritten im Fall des Ausdrucks
» KompromifS« ist vielmehr die Grundidee des Kompromisses: Ist es eine gute
Sache — wie Freundschaft und Frieden — oder eine schlechte Sache — wie
Angstlichkeit und Mangel an Riickgrat?

Auf den ersten Blick mag die Frage, ob Kompromisse gut oder schlecht
sind, so unsinnig erscheinen wie die Frage, ob Bakterien gut oder schlecht
sind. Wir konnen ohne Bakterien nicht leben, auch wenn wir manchmal an


https://calibre-pdf-anchor.a/#a468

ihnen sterben. Aber genau wegen dieser Asymmetrie ist es sinnvoll, Fragen
wie die, ob Bakterien oder Kompromisse gut oder schlecht sind, zu stellen. In
unserem Korper befinden sich zehnmal so viele Bakterien wie Zellen, und
viele davon sind fiir unser Leben unverzichtbar. Einige Bakterien sind
pathogen, das heif3t, sie lésen Krankheiten aus, und mit der richtigen
Behandlung konnen wir sie loswerden. Ganz dhnlich sind Kompromisse fiir
das soziale Leben unverzichtbar, auch wenn manche von ihnen pathogen
sind. Wir brauchen Antibiotika, um pathogenen Bakterien widerstehen zu
kénnen, und wir miissen faulen Kompromissen widerstehen, die fiir das
moralische Leben eines politischen Kérpers tidlich sein kénnen.

Die Spannung zwischen Frieden und Gerechtigkeit

Ich glaube, daf3 hinter der ambivalenten Einstellung gegeniiber dem
Kompromif$ und dem Geist des Kompromisses eine tiefe Spannung zwischen
Frieden und Gerechtigkeit steckt. Frieden und Gerechtigkeit verlangen
vielleicht sogar zwei nicht miteinander vereinbare Temperamente: eines, das
den KompromifS um des Friedens willen sucht, und eines, das stur wie
Michael Kohlhaas um jeden Preis nach Gerechtigkeit strebt.’’ In der
hebrdischen Bibel leben Frieden und Gerechtigkeit in Harmonie miteinander:
»Gerechtigkeit und Friede werden sich kiissen« (Psalm 85.11). Fiir den
dunklen Heraklit besteht zwischen Frieden und Gerechtigkeit dagegen
Disharmonie; fiir ihn ist »Gerechtigkeit Streit«.!! Der Talmud sieht die
Spannung zwischen beiden: » Wo Recht, ist ja kein Frieden, und wo Frieden,
ist ja kein Recht!«* Der Geist des Friedens ist fiir die Talmudisten der Geist
des Kompromisses, wie er sich im Schiedsverfahren zeigt. Der Geist der
Gerechtigkeit — » Das Recht durchbohre den Berg«™> — zeigt sich im Gericht.™

Moses verkorpert in den Augen der Rabbiner den Geist der Gerechtigkeit,
sein Bruder Aaron den des Kompromisses und des Friedens. Moses wird
bewundert, Aaron geliebt.


https://calibre-pdf-anchor.a/#a469
https://calibre-pdf-anchor.a/#a470
https://calibre-pdf-anchor.a/#a471
https://calibre-pdf-anchor.a/#a472
https://calibre-pdf-anchor.a/#a473

Die Spannung zwischen Frieden und Gerechtigkeit steht im

Mittelpunkt dieses Buches. Der Kompromif3 liegt dazwischen. Und mein
besonderes Interesse gilt der moralischen Stellung von Kompromissen, die
um des Friedens willen auf Kosten der Gerechtigkeit eingegangen werden.
Wie weit kénnen wir fiir den Frieden gehen, wenn wir dafiir Abstriche bei
der Gerechtigkeit machen miissen? Recht weit, sage ich. Aber nicht so weit,
daf3 die Gerechtigkeit dabei ganz auf der Strecke bliebe. Das ist die knappe
Antwort. Die ausfiihrliche Antwort ist dieses Buch.

Wer behauptet, zwei Groflen stiinden in einem Spannungsverhdltnis
zueinander, der riihrt oft nur Schlamm auf, um dann zu erkldren, das Wasser
sei tief. Das Spannungsverhdltnis zwischen Frieden und Gerechtigkeit bedarf
der Erlduterung. Wir neigen dazu, Freiheit und Gerechtigkeit fiir
komplementdre Giiter wie Fish and Chips zu halten, wdhrend es sich in
Wirklichkeit um konkurrierende Giiter wie Tee und Kaffee handelt. Das
Spannungsverhdltnis beruht auf der Mdglichkeit einer Abwdgung zwischen
beidem. Um den Frieden zu gewinnen, miissen wir unter Umstdinden
Abstriche zu Lasten der Gerechtigkeit machen.

Levi Eshkol, ehemaliger israelischer Premierminister und einer meiner
Helden, hatte den Ruf, unermiidlich nach Kompromissen zu suchen. Uber ihn
gibt es eine erfundene Geschichte, wonach er auf die Frage, ob er Tee oder
Kaffee wolle, geantwortet haben soll: »Halb und halb« — womit gesagt sein
sollte, der Geist des Kompromisses kénne uns auch blind fiir die Tatsache
machen, daf$ man zwischen konkurrierenden Giitern wdhlen muf3. Doch die
Abwigung zwischen Frieden und Gerechtigkeit ist durchaus nicht zum
Lachen. Sie kann auch tragisch sein, und das Gefiihl der Tragik einer solchen
Wahl durchzieht das ganze Buch.

Nicht alle stimmen der Ansicht zu, daf3 Frieden und Gerechtigkeit in
Konflikt miteinander geraten konnen. Ein Einwand gegen diese Vorstellung
ist der Gedanke, wonach der Frieden konstitutiver Bestandteil der
Gerechtigkeit sei: je mehr Frieden, desto mehr . Gerechtigkeit. Eine etwas
andere, aber eng damit verbundene Ansicht besagt, daf3 der Frieden nur
beildufig mit der Gerechtigkeit verbunden sei. Danach ist es moglich, daf3

mehr Frieden auch mehr Gerechtigkeit bedeutet.”


https://calibre-pdf-anchor.a/#a475

Das ist nicht meine Ansicht. Ich méchte meine Position mit einem
Vergleich verdeutlichen. Koffein galt einst als Wesensmerkmal des Kaffees
oder zumindest als ein Faktor, der einen Beitrag zu dessen Hauptmerkmal
leistete, ndmlich ein Stimulans zu sein. Daf3 man das Koffein aus dem Kaffee
entfernen konnte, war unvorstellbar. Aber wir konnen heute das Koffein aus
den Kaffeebohnen entfernen und so ein Getrink schaffen, das mit dem
Kaffee konkurriert: koffeinfreien Kaffee. Der Frieden ist gleichsam das
Koffein der Gerechtigkeit. Aber dhnlich dem koffeinfreien Kaffee kann der
Frieden in Konkurrenz zur Gerechtigkeit treten. Es kann zu einer Abwdgung
zwischen Frieden und Gerechtigkeit kommen, wie man zwischen Kaffee und
koffeinfreiem Kaffee abwdgen kann. Wegen dieser Abwdgung zwischen
Frieden und Gerechtigkeit spreche ich von einem Spannungsverhdltnis
zwischen beiden.

Das Schwanken zwischen dauerhaftem und gerechtem Frieden

Politische Philosophen haben sich mit dem Begriff eines dauerhaften
Friedens, aber kaum jemals mit dem eines gerechten Friedens
auseinandergesetzt. Vielleicht glauben sie, die Idee eines gerechten Friedens
konne — nach der Klischeevorstellung, wonach das Bessere der Feind des
Guten ist — zum Feind der Idee eines Friedens iiberhaupt werden. Danach ist
es besser, sich um die Stabilitit des Friedens zu sorgen, als um die Frage, ob
er gerecht ist oder nicht. Ein weiterer Grund kénnte in dem Gedanken liegen,
Frieden und die Herstellung von Frieden seien an sich so gut und gerecht,
daf3 ' sie keiner Rechtfertigung bediirften. Doch diese Erkldrung hilft nicht
weiter. SchliefSlich sind die meisten Philosophen keine Pazifisten, die den
Frieden um jeden Preis fiir gerechtfertigt halten. Viele Denker sind der
Ansicht, daf3 es gerechte Kriege gebe, die extrem ungerechten
Friedenszustdnden vorzuziehen seien. Natiirlich gibt es einen Unterschied
zwischen einem gerechten und einem zu rechtfertigenden Krieg. Nicht jede
Ungerechtigkeit rechtfertigt einen Krieg. Doch obwohl viele intensive



Debatten iiber gerechte und ungerechte Kriege gefiihrt werden, gibt es keine
entsprechenden und davon unabhdngigen Debatten iiber gerechten und
ungerechten Frieden.

Das Problem der grausamen Erniedrigung

Die Frage der grausamen Erniedrigung ist eines der groffen moralischen
Probleme, die hinter meinem Buch Politik der Wiirde stehen. Diesmal befasse
ich mich jedoch mit extremen Formen der Erniedrigung, ndmlich einer mit
Grausamkeit gekoppelten Erniedrigung. Es geht mir also um Demiitigung
und Erniedrigung als Verlust an menschlicher Wiirde und nicht so sehr um
soziale oder nationale Ehre. Doch das Gefiihl nationaler Demiitigung spielt
eine wichtige Rolle bei Bemiihungen, einen Kompromif$ in Gestalt eines
Friedensabkommens zu finden.

Die orthopddische Aufgabe eines Friedensvertrags — die Haltung der
Nation zu festigen — scheint fast unmdglich zu erfiillen. Ein
Friedensabkommen erfordert seinem Wesen nach schmerzhafte Kompromisse,
und es wird immer Menschen geben, die jeden Kompromif$ fiir eine
schéindliche Kapitulation halten und die der Ansicht sind, »mit dem Schwert
in der Hand« zu sterben sei besser, als irgendeinen Kompromif einzugehen.
Doch diese Tatsache als solche — daf3 es immer Menschen geben wird, die
einen Friedensvertrag fiir eine Kapitulation halten - sollte den
Friedensstiftern in moralischer Hinsicht keine allzu grofSen Sorgen bereiten.
Es gibt hier jedoch eine verwandte Uberlegung, die jeder Friedensvertrag im
Auge behalten sollte: die moralische Beriicksichtigung der Ehre und der
Erniedrigung.

Das Miinchen-Syndrom



Es war Isaiah Berlin, der mich in das Problem des Kompromisses und des
faulen Kompromisses einfiihrte, indem er mir ein ausgeprdigtes Gefiihl fiir
die Bedeutung vermittelte, die dem Geist des Kompromisses in der Politik
zukommt, aber auch indem er eine fiir seine Generation prdgende Erfahrung
weitergab: das Miinchener Abkommen als eindeutig fauler, verwerflicher
Kompromifs.

Das Appeasement-Trauma wurden Berlin und seine Generation nie
wieder los. Wihrend der Suez-Krise von 1956 teilte Berlin ein paar Tage lang
Edens obsessive Erinnerung an die Appeasement-Politik wie auch dessen
Vorstellung, wenn man Nasser jetzt nicht Einhalt gebiete, werde man ihm
vielleicht nie mehr Einhalt gebieten kénnen — bis ihm klar wurde, daf3 der
Vergleich zwischen dem realen Hitler und dem »Mussolini vom Nil« villig
iibertrieben war.

Wir sprachen iiber die Suez-Krise, und ich beklagte mich ziemlich heftig
iiber den Mif$brauch des Miinchener Abkommens durch paranoide Politiker,
die Chamberlains Regenschirm, das Symbol des Defitismus, iiberall
erblickten.

Berlin pflichtete mir bei und erzdihlte eine Geschichte. Ein Mann
hdimmerte wild auf einen pfeifenden Teekessel ein. » Was machen Sie da«,
fragte man ihn. »Ich kann Dampflokomotiven nicht ausstehen«, erwiderte er.
»Aber das ist ein Teekessel und keine Dampflokomotive.« — »7Ja, ja, ich
weifS. Aber man muf3 sie toten, solange sie noch klein sind.«

Ich habe den Verdacht, bei dem oft benutzten Vergleich, der Nasser als den
Mussolini vom Nil oder Saddam als den Hitler vom Tigris bezeichnete,
verhielt es sich dhnlich wie bei der Kennzeichnung der Teekessel als junge
Lokomotiven.

Sosehr ich das Miinchener Abkommen auch als Inbegriff eines faulen
Kompromisses heranziehen mdochte, bin ich mir seiner anstofSigen Rolle in
der politischen Propaganda doch sehr wohl bewuft.

Was Berlin anging, so wurde sein Appeasement-Trauma in Schach
gehalten von einer tiefen (mit seinem Mentor H.A.L. Fisher geteilten)
Uberzeugung, wonach die Geschichte »eine verdammte Sache nach der
anderen« ist. Daher gibt es hier keinen Raum fiir eine Interpretation, die in



der Geschichte eine Serie von Urbildern erblickt, in der eine Figur — etwa
Hitler — andere zukiinftige Figuren ankiindigt und Chamberlains Schirm alle
Kompromisse unter sich faf3t. Das Problem des Kompromisses war in Berlins
Augen die Kehrseite der goldenen Medaille moralischen Muts und
moralischer Integritit. Persénlich fiirchtete er, seine Neigung, nach
Kompromissen zu suchen, sei ein Zeichen von Angstlichkeit. Dennoch maf3
er dem Kompromif$ grofSe Bedeutung bei, wie schon Edmund Burke es in
seiner beriihmten Ansprache vom 22. Mdrz 1775 zur Frage einer Vers6hnung
mit Amerika getan hatte: »Jeder Staat — wie iiberhaupt jeder menschliche
Nutzen und Genuf3, jede Tugend und jedes kluge Aushandeln — griindet in
Kompromif3 und Handel.«® Mit »Aushandeln« meinte Burke, wie ich
vermute, Geben und Nehmen. Auch in seinen Augen ist der Kompromif3
nicht einfach eine Angelegenheit der Politik, sondern der persénlichen
Strategie. Doch damit scheint der Kompromif§ zu jenen Werten zu gehéren,
die notwendig und zugleich unmoglich sind. Und mehr noch, er ist gerade
dann notwendig und unmdoglich, wenn es am ~ meisten darauf ankommt —
ndmlich dann, wenn wir um des Friedens willen einen Kompromif$ im Blick
auf die Gerechtigkeit eingehen miissen.

Das fiihrt mich zu einer weiteren Sorge, die Berlin zeitlebens umtrieb und
die mich tief beeindruckt hat: zu seinem beharrlichen Hinweis auf die
Tatsache, daf3 Werte in Konflikt miteinander geraten kénnen und sich nicht
aufeinander zuriickfiihren lassen. Berlin schdtzte den Wertekonflikt als
Ausdruck menschlicher Vielfalt, auch wenn er die tragische Seite solcher
Konflikte durchaus sah. Ich habe fast noch seine Stimme im Ohr, wenn er in
Whitmans iiberschwenglicher Manier sagte: » Wenn wir an unseren Werten
festhalten, widersprechen wir uns selbst. Na gut, dann widersprechen wir
uns eben. Aber immerhin besitzen wir Weite und Vielfalt.«

Der Konflikt oder scheinbare Konflikt im Herzen des politischen Denkens
besteht zwischen Freiheit und Gleichheit. Ich glaube, der Konflikt, der uns die
grofste Sorge bereiten sollte, ist der zwischen Frieden und Gerechtigkeit.


https://calibre-pdf-anchor.a/#a476

Die Frage nach der passiven Seite

Ein typischer fauler Kompromif$ im Sinne eines verwerflichen Kompromisses
hat zwei Seiten. Auf der einen Seite steht ein verbrecherisches Regime der
Grausamkeit und Erniedrigung, auf der anderen ein passiv Beteiligter, der
dieses Regime unterstiitzt, indem er den betreffenden Kompromif§ eingeht.
Mich interessiert eher die passive Seite. Fiir das verbrecherische Regime
gehort der faule Kompromif§ noch zu den am wenigsten schlimmen Untaten.
Seine Verwerflichkeit liegt darin begriindet, daf3 er ein unmenschliches
Regime systematischer Grausamkeit und Erniedrigung stiitzt. Die
Niedertracht der passiven Seite liegt in ihrer Unterstiitzung fiir die ~ aktive
Seite. Am Miinchener Abkommen interessiert mich die passive Seite, also die
der Briten, und nicht die aktive, also die der Nazis. Das Nazi-Regime ist
nicht vor allem deshalb als niedertrichtig einzustufen, weil es dieses
Abkommen unterzeichnete, sondern weil es die Realitit schuf, die dafiir
sorgte, daf3 es sich beim Miinchener Abkommen um einen verwerflichen
Vertrag handelte.

Wenn beide Seiten eines Vertrags verbrecherische Regime der Grausamkeit
und Erniedrigung sind, wie es etwa bei dem am 23. August 1939
unterzeichneten Molotow-Ribbentrop-Pakt der Fall war, der auch als Hitler-
Stalin-Pakt bezeichnet wird, geht es nicht um den verwerflichen Charakter
des Vertrags, sondern um die von beiden Regimen begangenen
Grausamkeiten.

Die Wahl zwischen Stalin und Hitler

Eine wichtige Frage bleibt noch zu erortern: Wie ist es zu beurteilen, wenn
eine passive Seite (etwa Churchill) eine Ubereinkunft mit einem Verbrecher
(Stalin) gegen einen anderen Verbrecher (Hitler) schlief3t? Ist auch solch ein
Vertrag verwerflich? Das ist allerdings eine recht irrefiihrende Darstellung
der Wahlsituation, da Deutschland die Sowjetunion iiberfallen hatte. Die



Frage, auf die Seite welchen Verbrechers man sich stellen sollte, war nicht
einfach nur eine Frage des Kompromisses. Dennoch hatte Churchill sich der
Wahl zwischen beiden zu stellen.

Dabei ging es nicht um die Frage nach dem geringeren Ubel, sondern um
die Wahl zwischen dem radikal Bésen und dem Bdsen, wobei Hitler fiir das
radikal Bose stand. Jedenfalls halte ich den moralischen Vergleich zwischen
Stalinismus und Hitlerismus fiir unumgdnglich.

Personlich empfinde ich diesen Vergleich als schmerzhaft. Ich bin mir sehr
wohl bewuf3t, daf$ Heroismus und Opferbereitschaft ~ der Roten Armee und
der sowjetischen Zivilbevilkerung mehr als irgend etwas anderes die
Niederlage Nazideutschlands herbeifiihrten. AufSerdem bin ich mir als Jude
nur allzusehr der Tatsache bewuf3t, daf3 viele Juden von der Roten Armee
gerettet wurden — ganz unabhdngig von der immer noch offenen Frage, ob
die Rote Armee bei der Evakuierung 1941 besondere Anstrengungen zur
Rettung der Juden unternahm. Die Behauptung, wonach der Kreml der
Evakuierung der Juden wdhrend des schnellen Vormarschs der deutschen
Truppen in einem Sonderbefehl besondere Prioritdt einrdumte, mag nicht
mehr als ein Propagandamythos sein. Es ist jedoch kein Mythos, daf3 viele
Juden — ob nun mit oder ohne Sonderbefehl — dank der Sowjets gerettet
wurden, darunter leider nur sehr wenige Mitglieder meiner umfangreichen
erweiterten Familie. Wie viele andere empfinde ich groffe Dankbarkeit
gegeniiber Sowjetrufland fiir die Rolle, die das Land bei der Rettung der Welt
vor Hitler gespielt hat, und ich halte Versuche, die Bedeutung der
Sowjetunion beim Sieg iiber Deutschland herunterzuspielen, fiir
verachtenswert. Doch mit der moralischen Frage, die sich jemandem wie
Churchill im Kontext der Situation im Vorkriegseuropa stellte, ob er sich an
Stalins oder Hitlers Seite stellen sollte, die beide ein Regime der Grausamkeit
und Erniedrigung fiihrten, miissen wir uns befassen. Und im letzten Kapitel
dieses Buchs werde ich auch einen moralischen Vergleich zwischen beiden
anstellen.

Die moralische Bedeutung des Zweiten Weltkriegs ist ein Thema, iiber das
ich endlose Diskussionen mit Stuart Hampshire gefiihrt habe. Der Krieg war
seine prdgende Erfahrung, und er tiberzeugte mich davon, dafl der Krieg



auch fiir meine Generation den Mittelpunkt ihres Denkens bilden sollte.
Hampshire besaf3 ein ausgeprdgtes Gespiir fiir moralische Mehrdeutigkeit.
Ich bemiihte mich, von ihm zu lernen, vielleicht durch Osmose, wie man das
20. Jahrhundert nicht nur mit dem Verstand, sondern auch mit dem ganzen
Empfindungsvermogen erfassen kann.

Dieses Buch warnt nicht nur sehr entschieden vor faulen
Kompromissen, sondern auch vor einer starrsinnig kompromifSlosen
Geisteshaltung — dem Denken von Sektierern. Ich selbst erhielt einmal eine
strenge Ermahnung dieser Art von niemand Geringerem als Irving Howe,
die bei mir einen bleibenden Eindruck hinterlief3. Hier die Geschichte meiner
ersten Begegnung mit Irving Howe, die mit dieser Warnung endete.

In den diisteren Tagen nach dem Yom-Kippur-Krieg kam eine Delegation
amerikanischer Intellektueller nach Jerusalem und stieg dort im King David
Hotel ab. Zu dieser Zeit gab es in Israel keine ausldndischen Besucher, und
diese Gruppe diirfte die erste gewesen sein, die nach dem Kriegsende und
unmittelbar vor den Wahlen dorthin kam. Ich kandidierte damals fiir eine
kleine Friedenspartei namens Moked, die fast alle ihre Wdihler namentlich
kannte. Die Qualitit der Unterstiitzung stand niemals in Zweifel, es war die
Partei der Intelligenzija, doch die Zahlen waren sehr fragwiirdig.

Damals errangen wir gerade einmal einen der 120 Sitze in der Knesset.
Die Partei trat fiir eine Zwei-Staaten-Losung ein: Israel und Paldstina. Zu
Zeiten Golda Meirs war schon die bloffe Erwdhnung eines
Paldstinenserstaates eine Hdresie, die ihren Anhdngern einen Platz im
gefrorenen See in Dantes neuntem Kreis der Hélle sicherte. Der gefrorene
See ist inzwischen geschmolzen. Die Idee zweier Staaten ist heute ein
israelischer Konsens, den viele Israelis in der Offentlichkeit zum Ausdruck
bringen, an den aber nicht genug Israelis auch im Privaten glauben.

Ariel Sharon — Kommandeur meiner Einheit in diesem Krieg — war
damals der grofie Einiger der Rechten. Er zwang Begins Partei und die
Allgemeine Zionistische Partei zur Bildung eines Wahlblocks — dem es spdter
gelang, Begin an die Macht zu bringen. Gegen alle Vorschriften begann
Sharon mit dem Wahlkampf fiir diesen Wahlblock bereits, als er noch
Uniform trug. Aus Angst, Sharons Aktivititen kénnten zu Unruhen in



der Armee fiihren, bestimmte die Regierung, daf3 jeder, der fiir eine Partei
kandidierte, fiir die Dauer des Wahlkampfs vom Militirdienst suspendiert
wurde. So fand denn auch ich mich wie Sharon vom aktiven Dienst
suspendiert und kehrte vom Suezkanal nach Israel zuriick.

Am Tag meiner Riickkehr nach Jerusalem sollte ich mit der Delegation aus
den Vereinigten Staaten im King David Hotel zusammentreffen und ihnen
die Ansichten unserer Moked-Partei vorstellen, wie auch andere Parteien
ihnen ihre Ansichten vorstellten. Ich war relativ jung und sehr zornig, und so
hielt ich denn, nehme ich an, die Rede eines zornigen jungen Mannes, weil
ich der Uberzeugung war und heute noch bin, daf3 die Politik der Regierung
Golda Meir uns diesen grauenhaflen Krieg eingebracht hatte. Als alles
voriiber war, kamen zwei Herren zu mir: »Ich heifSe Irving Howe.« — »Ich
heifle Michael Walzer.« Da beide Namen eine grofe Glocke in mir lduten
liefSen, war ich iiberrascht und beeindruckt. Dann sagte Howe zu mir: »Ich
stimme weitgehend mit dem iiberein, was Sie gesagt haben. Aber warum
setzen Sie sich fiir eine Partei ein, die keine Chancen hat, die Wahlen zu
gewinnen? Warum schliefSen Sie sich nicht der Arbeitspartei an und
verdndern sie von innen her? Man wird dort sicher dulden, daf3 Sie dort aktiv
werden. Sharon betreibt Politik. Sie nicht.« Dann folgte die Pointe. »Ich
mochte Thnen einen Rat geben. Nach meiner Erfahrung sollten Sie eines
unter allen Umstdnden vermeiden, ndmlich zu einer Sekte zu werden.
Sektiererische Politik ist eine fiirchterliche Verschwendung. Ich habe das
Gefiihl, Sie sind in Gefahr, ein Sektierer zu werden, wie ich es in meiner
Jugend war.« Ich spiirte, daf3 Irving Howe etwas verstorend Wichtiges gesagt
hatte. In all den Jahren, die seither vergangen sind, ist mir Howes Gebot
nachgegangen: Du sollst kein Sektierer sein. Sektiererische Politik ist das
Gegenteil dessen, was den Geist des Kompromisses ausmacht.

Im sechsten Kapitel versuche ich, die Denkweise zu beschreiben, vor
der Howe mich damals warnte.
Hier also im Telegrammstil die Botschaft dieses Buches: Alles in allem sind
politische Kompromisse etwas Gutes. Politische Kompromisse um des
Friedens willen sind sogar etwas sehr Gutes. Zwielichtige, schlechte oder
schdbige Kompromisse sind schlecht, aber nicht so schlecht, daf$ man sie um



