
Jolanda Cécile Schärli

Verlag
disserta

Auffällige Religiosität

Gebetsheilungen, Besessenheitsfälle und

schwärmerische Sekten in katholischen

und reformierten Gegenden der Schweiz



Jolanda Cécile Schärli 
Auffällige Religiosität: Gebetsheilungen, Besessenheitsfälle und schwärmerische Sekten in 
katholischen und reformierten Gegenden der Schweiz 
 
Buch-ISBN: 978-3-95425-016-5
PDF-eBook-ISBN: 978-3-95425-017-2 
Herstellung: disserta Verlag, Hamburg, 2013 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
      
Dieses Werk ist urheberrechtlich geschützt. Die dadurch begründeten Rechte, insbesondere die 
der Übersetzung, des Nachdrucks, des Vortrags, der Entnahme von Abbildungen und Tabellen, 
der Funksendung, der Mikroverfilmung oder der Vervielfältigung auf anderen Wegen und der 
Speicherung in Datenverarbeitungsanlagen, bleiben, auch bei nur auszugsweiser Verwertung, 
vorbehalten. Eine Vervielfältigung dieses Werkes oder von Teilen dieses Werkes ist auch im 
Einzelfall nur in den Grenzen der gesetzlichen Bestimmungen des Urheberrechtsgesetzes der 
Bundesrepublik Deutschland in der jeweils geltenden Fassung zulässig. Sie ist grundsätzlich 
vergütungspflichtig. Zuwiderhandlungen unterliegen den Strafbestimmungen des 
Urheberrechtes. 

Die Wiedergabe von Gebrauchsnamen, Handelsnamen, Warenbezeichnungen usw. in diesem 
Werk berechtigt auch ohne besondere Kennzeichnung nicht zu der Annahme, dass solche 
Namen im Sinne der Warenzeichen- und Markenschutz-Gesetzgebung als frei zu betrachten 
wären und daher von jedermann benutzt werden dürften. 

Die Informationen in diesem Werk wurden mit Sorgfalt erarbeitet. Dennoch können Fehler nicht 
vollständig ausgeschlossen werden und der Verlag, die Autoren oder Übersetzer übernehmen 
keine juristische Verantwortung oder irgendeine Haftung für evtl. verbliebene fehlerhafte 
Angaben und deren Folgen. 

© disserta Verlag, ein Imprint der Diplomica Verlag GmbH 
http://www.disserta-verlag.de, Hamburg 2013
 



 

Vorwort 

Die vorliegende Arbeit ist im Rahmen des SNF-Projektes «Aussergewöhnliche religiöse 

Erscheinungen in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts in der Schweiz» entstanden, welches 

von 2006 bis 2010 an der Theologischen Fakultät der Universität Luzern angesiedelt war. In 

den zwei Jahren davor war ich damit beschäftigt gewesen, den Briefwechsel von 1805-1831 

zwischen dem Generalvikar von Konstanz Ignaz Heinrich von Wessenberg und dem Zürcher 

Politiker Paul Usteri zu kommentieren und herauszugegeben. Die beiden Freunde tauschten 

sich in ihren Briefen wiederholt über Ereignisse aus, die durch religiöse «Schwärmereien» 

verursacht worden waren. Vor allem Wessenberg musste sich in seiner Funktion als Generalvi-

kar immer wieder mit Wunderheilern und Besessenheitsfällen beschäftigen, über die er sich in 

mehreren Artikeln und Schriften äusserte. Damit war auch mein Interesse geweckt, was zum 

erwähnten SNF-Projekt und zur vorliegenden Untersuchung führte. 

Mein erster Dank gilt Prof. Dr. Markus Ries, der das SNF-Projekt ermöglichte. Er unterstützte 

meine Arbeit über die Jahre äusserst zuvorkommend, mit grosser Hilfsbereitschaft und mit viel 

Interesse und stand mir jederzeit mit Rat und Kritik bei. Herzlich möchte ich mich zudem bei 

Prof. Dr. Aram Mattioli bedanken für seine Bereitschaft dieses interdisziplinäre Projekt 

mitzutragen. Weiter danke ich Prof. Dr. Francisca Loetz von der Universität Zürich. Die 

Einladung von Prof. Dr. J. Jürgen Seidel zur Tagung über den Radikalpietismus vom Juni 2008 

habe ich gerne angenommen. Im 2011 erschienen Tagungsband veröffentlichte ich einen 

Aufsatz über Margaretha Peter. 

Die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter der Staatsarchive der Kantone Luzern, Zürich, St. Gallen, 

Nidwalden, Schwyz und Zug haben mich in meinen Forschungen mit grosser Geduld betreut 

und mit ihrer Fachkenntnis manche Erkenntnisse beschert. Weiter möchte ich Stephan Kemmer 

vom bischöflichen Archiv St. Gallen und Christian Schweizer vom Provinzarchiv der Schwei-

zer Kapuziner in Luzern für die Betreuung, Rolf Fäs vom bischöflichen Archiv Basel in 

Solothurn, Albert Fischer vom bischöflichen Archiv in Chur, Hansjörg Kuhn vom Staatsarchiv 

Uri und Regula Odermatt-Bürgi von der Kantonsbibliothek Nidwalden für Recherchen und 

Hinweise meinen Dank aussprechen. 



 

Hilfreiche Hinweise verdanke ich zudem Heidi Bossard-Borner, der Betreuerin des Projekts 

«Kantonsgeschichte des 19. Jahrhunderts» in Luzern, Christoph Schmider vom Erzbischöfli-

ches Archiv Freiburg und Thomas Oschmann vom Diözesanarchiv Rottenburg-Stuttgart. 

Von 2006 bis 2011 konnte ich das Gastrecht des Archivs für Frauen-, Geschlechter- und 

Sozialgeschichte Ostschweiz in St. Gallen geniessen, in dessen Räumen die vorliegende Arbeit 

entstanden ist. Ich bedanke mich ganz herzlich bei den Mitarbeiterinnen des Frauenarchivs, 

besonders Marina Widmer, Christina Genova und auch Annette Bossart, die sich meine 

Gedanken und Sorgen anhörten und mich zum Fortfahren ermunterten. Zudem möchte ich 

mich bei den St. Galler Historikerinnen Dorothée Guggenheimer, Esther Vorburger-Bossart 

und Regula Zürcher bedanken, die mit mir zusammen eine St. Galler Historikerinnengruppe 

initiiert haben und von denen ich in diesem Rahmen viele hilfreiche konzeptuelle Vorschläge 

und Hinweise erhielt. Bedanken möchte ich mich auch bei Beatrice Escher von der Integrativen 

Schreibberatung. Sie hat mir geholfen, die rohen Texte zu schleifen und die Arbeit in eine 

verständliche und angenehm zu lesende Form zu bringen. 

Ein ganz besonderer Dank gebührt meinem Mann Martin Schindler, der alle Rohtexte als Erster 

durchlas, kommentierte, kritisierte und auch die Kommasetzung nicht vergass. Ohne sein 

Vertrauen und seine Geduld, seinen Zuspruch und seine Grosszügigkeit wäre die Untersuchung 

nicht so zügig vorangekommen. Ihm und unseren Söhnen Moritz und Titus ist diese Arbeit 

gewidmet. 

 

 

St. Gallen, im Mai 2012  Jolanda Cécile Schärli 



 

Inhaltsverzeichnis 

1 Einleitung ............................................................................................................................. 11 
1.1 Auffällige Religiosität ..................................................................................................... 13 

1.1.1 Auffällige Religiosität und Devianz ......................................................................... 13 
1.1.2 Auffällige Religiosität und religiöser Nonkonformismus ........................................ 14 
1.1.3 Auffällige Religiosität und persönliche Frömmigkeit .............................................. 15 
1.1.4 Auffällige Religiosität und Virtuosenspiritualität .................................................... 16 
1.1.5 Auffällige Religiosität und Volksfrömmigkeit ......................................................... 16 

1.2 Einbettung in die Kulturgeschichte ................................................................................. 17 
1.3 Fragestellung ................................................................................................................... 18 
1.4 Forschungsstand .............................................................................................................. 19 

1.4.1 Pietismus, Erweckungsbewegung, religiöser Nonkonformismus ............................ 19 
1.4.2 Seherinnen, Stigmatisierte, Wundergläubige, Schwärmer und Besessene .............. 23 
1.4.3 Alltägliche Religiosität ............................................................................................. 27 
1.4.4 Forschungsdesiderat ................................................................................................. 28 

1.5 Methode ........................................................................................................................... 28 
1.5.1 Untersuchungsraum der Fallbeispiele ...................................................................... 28 
1.5.2 Vergleich der Fallbeispiele ....................................................................................... 30 
1.5.3 Das Prozessmodell «Stigma und Charisma» von Wolfgang Lipp ........................... 31 

1.6 Quellen ............................................................................................................................ 37 
1.6.1 Archivsituation ......................................................................................................... 37 
1.6.2 Quellenarten ............................................................................................................. 39 

1.7 Aufbau der Arbeit ............................................................................................................ 42 

2 Kirchenpolitik und religiöse Zeitströmungen ................................................................... 45 
2.1 Verhältnis von Staat und Kirche in Luzern, Zürich und St. Gallen ................................ 45 

2.1.1 Frühe Neuzeit – Staat und Kirche untrennbar verflochten ....................................... 45 
2.1.2 Helvetik .................................................................................................................... 49 
2.1.3 Nach 1803 – Ausgeprägtes Staatskirchentum .......................................................... 50 

2.2 Religiöse Zeitströmungen ............................................................................................... 58 
2.2.1 Katholizismus ........................................................................................................... 59 
2.2.2 Protestantismus ......................................................................................................... 69 
2.2.3 Volksreligiosität ....................................................................................................... 76 
2.2.4 «Religiöser Indifferentismus» .................................................................................. 77 

3 32 Fallbeispiele aus Luzern, Zürich, St. Gallen und Nidwalden ..................................... 79 
3.1 Luzern .............................................................................................................................. 79 
3.2 Zürich .............................................................................................................................. 80 
3.3 St. Gallen ......................................................................................................................... 81 
3.4 Nidwalden ....................................................................................................................... 82 



 

3.5 Ergebnis .......................................................................................................................... 82 

4 Auffällige Handlungen religiöser Frauen und Männer ................................................... 85 
4.1 Systematische Einordnung von auffälliger Religiosität ................................................. 85 
4.2 Verbotene Schriften lesen ............................................................................................... 87 

4.2.1 Das Büchlein vom «Heiligen Liebesbund zur Ehre des göttlichen Herzens Jesu» . 87 
4.2.2 Die Bekämpfung des Teufels ................................................................................... 95 
4.2.3 Das «Menne-Büchlein» über die Sakramentalien ................................................... 98 
4.2.4 Mystische Schriften ............................................................................................... 100 
4.2.5 Widerlegung von Predigerworten durch einen Laien ............................................ 103 
4.2.6 Ergebnis ................................................................................................................. 105 

4.3 Zusammenkünfte abhalten ............................................................................................ 108 
4.3.1 Die «Herz-Jesu»-Anhängerschaft in St. Gallen ..................................................... 108 
4.3.2 Häusliche Gebetskreise in katholischen Gegenden ............................................... 110 
4.3.3 Häusliche Gebetskreise in reformierten Gegenden ............................................... 111 
4.3.4 Ergebnis ................................................................................................................. 114 

4.4 «Wallfahren» ................................................................................................................ 115 
4.4.1 Die «Herz-Jesu»-Anhängerschaft .......................................................................... 115 
4.4.2 Die Terziaren ......................................................................................................... 117 
4.4.3 Gingen auch Reformierte auf «Wallfahrten»? ....................................................... 118 
4.4.4 Ergebnis ................................................................................................................. 119 

4.5 Gebetsheilung ............................................................................................................... 119 
4.5.1 Heilen in katholischen Gegenden .......................................................................... 120 
4.5.2 Heilen in reformierten Gegenden .......................................................................... 124 
4.5.3 Krankheitsverursacher: Dämonen und der Teufel ................................................. 127 
4.5.4 Heilungshoheit ....................................................................................................... 131 
4.5.5 Ergebnis ................................................................................................................. 133 

4.6 Wiedertaufen................................................................................................................. 134 
4.6.1 Kindertaufe - Geisttaufe - Glaubenstaufe - Wiedertaufen - Erwachsenentaufen .. 135 
4.6.2 Zwangstaufe ........................................................................................................... 137 
4.6.3 Bedingnistaufen im katholischen St. Gallen zur Zeit der Helvetischen Republik . 139 
4.6.4 Ergebnis ................................................................................................................. 143 

4.7 Besessen sein ................................................................................................................ 145 
4.7.1 Besessenheit als Erklärung für Krankheit .............................................................. 147 
4.7.2 Besessenheit als Sinngebung: Die Frau von Weisstannen .................................... 153 
4.7.3 Besessenheit als Auszeichnung: Anna Maria Anderau ......................................... 158 
4.7.4 Exorzismus: Methode zur Krankenheilung ........................................................... 162 
4.7.5 Gibt es Besessenheit? – Konfrontation verschiedener Lebensanschauungen ....... 165 
4.7.6 Ergebnis ................................................................................................................. 168 

4.8 Visionen empfangen ..................................................................................................... 171 



 

4.8.1 Visionärinnen mit geistiger Führung ...................................................................... 172 
4.8.2 Unabhängige Visionärinnen und Visionäre ........................................................... 178 
4.8.3 Zeitgenössischer Umgang mit dem Phänomen Vision ........................................... 181 
4.8.4 Ergebnis .................................................................................................................. 186 

4.9 Gewalt anwenden .......................................................................................................... 187 
4.9.1 Körperliche Misshandlung von Susanna Kenzig in Bauma, 1843 ......................... 188 
4.9.2 Die Tötungen von Elisabetha und Margaretha Peter in Wildensbuch, 1823 ......... 197 
4.9.3 Ergebnis .................................................................................................................. 204 

4.10 Zusammenfassung der Ergebnisse ............................................................................ 206 
4.10.1 Auffälliges Verhalten ............................................................................................. 206 
4.10.2 Schuldbewältigung durch informelle Kontrolle ..................................................... 207 
4.10.3 Schuldbewältigung durch formelle Kontrolle ........................................................ 208 
4.10.4 Schuldentlastung .................................................................................................... 209 
4.10.5 Weltbild: Gottes- und Teufelsvorstellungen .......................................................... 211 
4.10.6 Wer ist zur Bekämpfung von Krankheiten befugt? ................................................ 212 
4.10.7 Weibliche auffällige Religiosität ............................................................................ 213 

5 Auffällig religiöse Personen und ihr Publikum .............................................................. 215 
5.1 Systematische Analyse der Rollen und Strategien ........................................................ 215 
5.2 Margaretha Peter: Geistige Mutter und Blutopfer ......................................................... 217 

5.2.1 Die Botschaft der Liebe Gottes .............................................................................. 219 
5.2.2 Die geistige Mutter ................................................................................................. 221 
5.2.3 Vorbilder ................................................................................................................ 221 
5.2.4 Leiden für Gott statt Gottesliebe ............................................................................ 224 
5.2.5 Unglücklich verliebt ............................................................................................... 226 
5.2.6 Die Geburt .............................................................................................................. 227 
5.2.7 Die Auferstehung ................................................................................................... 228 
5.2.8 Margaretha Peter: eine charismatische Ekstatikerin .............................................. 229 

5.3 Philipp Borsinger: Seelsorger und Aufrührer ................................................................ 231 
5.3.1 Der Seelsorger ........................................................................................................ 232 
5.3.2 Der Aufrührer ......................................................................................................... 236 
5.3.3 Philipp Borsinger: Provokateur, Asket und Reumütiger wider Willen .................. 238 

5.4 Die Familie Anderau und der «Heilige Liebesbund» .................................................... 241 
5.4.1 Anna Maria Anderau: Das Sprachrohr göttlicher Wahrheiten ............................... 241 
5.4.2 Joachim Anderau: Der Prädikant, der provoziert ................................................... 244 
5.4.3 Anna Barbara Anderau: die Wallfahrerin .............................................................. 246 
5.4.4 Der Liebesbund: Eine verschworene Gemeinschaft .............................................. 247 

5.5 Niklaus Wolf und Dorothea Trudel: Asketische Heilige .............................................. 250 
5.5.1 Gleiches Gebet in zwei Konfessionen .................................................................... 252 
5.5.2 Gesellschaftliches und religiöses Umfeld .............................................................. 252 



 

5.5.3 Jesus im Mittelpunkt des Glaubensbekenntnisses ................................................. 254 
5.5.4 Ausstrahlung auf weitere Bevölkerungskreise ...................................................... 257 
5.5.5 Asketische Heilige ................................................................................................. 259 

5.6 Medizin versus Gebetsheilung ...................................................................................... 264 
5.6.1 Die Vorwürfe der Medizinalbehörde ..................................................................... 265 
5.6.2 Üble Nachrede ....................................................................................................... 267 
5.6.3 Trudels Gegnerschaft: Ärzte und Medizinalbehörde des Kantons Zürich ............ 268 
5.6.4 Die Behandlung von Geisteskranken ..................................................................... 271 
5.6.5 Vor Obergericht ..................................................................................................... 272 

5.7 Der Kampf um Anerkennung als unabhängige religiöse Gemeinschaft ...................... 275 
5.7.1 Umgang mit separatistischen Gruppen im Kanton Zürich .................................... 276 
5.7.2 Umgang mit separatistischen Gruppierungen im Kanton St. Gallen ..................... 295 
5.7.3 Umgang mit separatistischen Gruppierungen im Kanton Luzern ......................... 299 

5.8 Unter Schwärmereiverdacht ......................................................................................... 302 
5.8.1 Die «Herz-Jesu»-Gemeinschaft in der Umgebung der Stadt St. Gallen ................ 303 
5.8.2 Die Terziaren: Sektierer in Ruswil und Wolhusen ................................................ 305 
5.8.3 Religiöse «Schwärmerei» in der Familie Hartmann in Hohenrain ........................ 309 
5.8.4 Margaretha Peter: das Paradebeispiel einer Schwärmerin ..................................... 311 
5.8.5 Zeitgenössischer Diskurs ....................................................................................... 312 

5.9 Zusammenfassender Vergleich der Rollen und Strategien ........................................... 320 
5.9.1 Existentielle Ebene: Ekstase, Provokation und Askese ......................................... 320 
5.9.2 Soziale und kulturelle Ebenen ............................................................................... 323 
5.9.3 Weibliche auffällige Religiosität ........................................................................... 326 

6 Schlussbetrachtung ........................................................................................................... 327 
6.1 Kantonsvergleich .......................................................................................................... 328 
6.2 Konfessionsvergleich .................................................................................................... 330 
6.3 Auffällige Religiosität und die Säkularisierungstheorie ............................................... 332 
6.4 Weibliche und männliche auffällige Religiosität ......................................................... 337 
6.5 Auffällige Religiosität .................................................................................................. 339 

7 Abkürzungsverzeichnis .................................................................................................... 341 

8 Quellen- und Literaturverzeichnis .................................................................................. 343 
8.1 Quellen .......................................................................................................................... 343 
8.2 Literatur ........................................................................................................................ 348 
8.3 Lexika ........................................................................................................................... 372 

9 Anhang ............................................................................................................................... 375 



 
 

11

1 Einleitung 

Würzburg, das unter der Regierung des edeln, frommen und weisen Fürstbischofs Franz 

Ludwig v.[on] Erthal1 so aufgeklärte Würzburg, wo seither die Pöschelianer2 ihren Sitz hatten 

und vielen Unfug trieben und von wo der pöbelhafte Heggismus3 ausgieng (sic!), verwandelt 

sich jetzt auf einmal durch den Zauberschlag eines Bauers Michel von Unterwettinghausen 

und des berüchtigten Fürsten Hohenlohe, Mitglieds des Vikariats v.[on] Bamberg, in eine 

Wunderstätte; Lahme gehen, Blinde sehen, Taube hören etc. Seitdem die gelähmte Prinzessin 

von Schwarzenberg, welche Dr. Heine seit 20 Monaten besorgte, steht und geht, strömten in 

der Runde von 30 Stunden alle Presthaften nach Würzburg, um den Segen des Bauern Michel 

und des Fürsten Hohenlohe zu empfangen. Ganz Würzburg ist ein Invalidenhaus geworden.4 

Diesen ironischen Bericht widmete der damalige Generalvikar des Bistums Konstanz, Ignaz 

Heinrich von Wessenberg, seinem Zürcher Freund und Politiker Paul Usteri über die merk-

würdigen Ereignisse in Würzburg. Der Bauer und Gebetsheiler Martin Michel (1760 - ?) hatte 

am 20. Juni 1821 zusammen mit dem Priester Alexander Prinz zu Hohenlohe-Waldenburg-

Schillingsfürst (1794 - 1849) für die Heilung der gelähmten Prinzessin Mathilde von Schwar-

zenberg gebetet, die bereits seit zwei Jahren beim Orthopäden Dr. Johann Georg Heine 

(1770 - 1838) in Behandlung gewesen war, als ihre ersten Gehversuche als Wunderheilungen 

von Michel und Hohenlohe bekannt wurden. 

Wessenberg kam während seiner Amtszeit als Generalvikar selbst auch in Berührung mit 

derartigen auffälligen religiösen Phänomenen. 1802 war er mit der Eindämmung einer 

«Schwärmerey», die «vorzüglich in einigen Gemeinden des Kantons St. Gallen spukte», 

beschäftigt gewesen.5 Zudem nannte er 1808 den Kaplan von Spiringen UR Josef Anton 

Fruenz (1773 – 1812) einen «Wundermann», dem er das Benedizieren untersagen musste, um 

den Wallfahrtseifer der Bevölkerung etwas abzukühlen.6 Doch waren diese «Schwärmereyen» 

keine ureigenen katholischen Phänomene, denn 1824 stellte die Kreuzigung der reformierten 

«Heiligen Margareth» in Wildensbuch im Kanton Zürich für Wessenberg den Anlass dar, sich 

                                                 
1  Franz Ludwig von Erthal (1730 - 1795). Aufgeklärter Fürstbischof von Würzburg und Bamberg. BBKL 1 

(1990) 1540-1541; Gatz, 1648-1803 93-95. 
2  Bei den «Pöschelianern» handelte es sich um Anhänger einer katholischen «schwärmerischen» Bewegung, 

die sich auf den endzeitlichen Mystizismus des österreichischen Priesters Theodor Pöschl (1769-1837) be-
riefen. Pöschl entwickelte eine Teufelslehre, die Napoleon als lebendigen Teufel erachtete und seine Anhä-
nger als Teufelskinder. BBKL 7 (1994) 775-777. 

3  Zum «Heggismus» liess sich nichts in Erfahrung bringen. 
4  Pfyl, Wessenberg-Usteri 392. 
5  Pfyl, Wessenberg-Usteri 238. 
6  Pfyl, Wessenberg-Usteri 56. 



 
 
12

eingehender mit dem Phänomen der «Schwärmerei» zu befassen.7 Wessenberg und seine 

Zeitgenossen verstanden unter einem «Schwärmer» einen Menschen, der aus mangelnder 

Urteilskraft der christlichen Religion und zuweilen auch der Vernunft widersprechende 

Meinungen vertrat und dadurch manchmal auch öffentliche Unruhe anrichtete.8 In der Folge 

schrieb Wessenberg drei Aufsätze zu diesem  Thema, die er 1833 in eine grössere Abhand-

lung einfliessen liess.9  

Der Glaube an das Einwirken übernatürlicher Mächte auf die alltägliche Lebenswelt und an 

eine unmittelbare göttliche Leitung scheint in den schweizerischen Kantonen und in angren-

zenden Gegenden Deutschlands und Österreichs in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 

ungebrochen gewesen zu sein. Dies mutet etwas anachronistisch an, da sich im 19. Jahrhun-

dert inhaltlich aufgrund der Industrialisierung und Modernisierung, Demokratisierung und 

Nationalisierung sowie der Säkularisierung, Verbürgerlichung und Individualisierung einen 

Umbruch gegenüber der Tradition vollzog. Akzeptiert man aber, dass scheinbar moderne 

aufgeklärt-zweckrationale Weltsichten neben vermeintlich vormodernen magisch-religiösen 

existierten und ineinander griffen, verwandelt sich die im Sinne von Max Weber «entzauber-

te» in eine «verzauberte» Moderne.10 Obwohl Entkirchlichungsprozesse zu Beginn des 19. 

Jahrhunderts unbestreitbar stattfanden, sind sie nicht mit einem Nachlassen der individuellen 

Religiosität gleichzusetzen. Religion und Religiosität reichen dementsprechend über Kirche 

und Kirchlichkeit hinaus. Mit einer Geschichte der Religiosität, die sich mit der Rolle von 

Religion im lebensweltlichen Alltag beschäftigt, können auch die politischen, gesellschaftli-

chen und individuellen Dimensionen von Religion erfasst werden. Deshalb steht die Bedeu-

tung von Religion für die historischen Subjekte im Mittelpunkt dieser Forschungsarbeit.11 

Die beschriebenen Phänomene waren sicher nicht Ausdruck einer alltäglichen Religiosität 

einer breiten Bevölkerungsschicht. Vielmehr bildeten sie gesellschaftliche Randphänomene, 

die für kurze Zeit einen grösseren Bekanntheitsgrad erreichten oder über längere Zeit hinweg 

eine kleine Gruppe von Menschen in ihrem Bann hielten. In dieser Untersuchung werden sie 

als Phänomene einer «auffälligen Religiosität» bezeichnet. 
                                                 
7  Pfyl, Wessenberg-Usteri 468–469. 
8  Zedler Universal-Lexikon, Bd. 35, 912 (1795). 
9  1823 und 1824 erschienen drei Artikel im «Archiv für Pastoralkonferenzen» (APK): «Ueber Schwärmerey 

überhaupt und religiöse insbesondere» (APK 1823 289-317), «Ueber Schwärmerey überhaupt und religiöse 
insbesondere» (APK 1824, 5. Heft, 311-335) und «Ueber Schwärmerey, besonders religiöse» (APK 1824, 5. 
Heft, 336-348). 1833 erweiterte Wessenberg diese Betrachtungen zu einer umfassenderen Darstellung 
«Ueber Schwärmerei. Historisch-philosophische Betrachtungen mit Rücksicht auf die jetzige Zeit». 

10  Freytag und Sawicki arbeiten mit diesen Begriffen in ihrer Einleitung «Verzauberte Moderne. Kulturge-
schichtliche Perspektiven auf das 19. und 20. Jahrhundert» im von ihnen herausgegebenen Sammelband. 
Freytag, Wunderwelten 15.  

11  Loetz, Gott 543–544. 



 
 

13

1.1 Auffällige Religiosität 

Die vorliegende Untersuchung umfasst religiöse Phänomene in unterschiedlicher sozialer und 

kirchlicher Ausprägung: «Sekten», Separatistengruppierungen, Erweckungszirkel, «Neutäu-

fer»-Gemeinschaften, Gebetsheilerinnen und -heiler, Visionärinnen und Visionäre sowie vom 

Teufel besessene Frauen. Für all diese Ausprägungen von Religiosität wird in dieser Untersu-

chung der Begriff der «auffälligen Religiosität» benützt. Er umfasst die vielfältigen Übergän-

ge von einem Aufsehen erregenden Phänomen, über ein abweichendes bis zu einem stigmati-

sierten Verhalten. Der Begriff der «auffälligen Religiosität» wird in der Regel 

umgangssprachlich verwendet. In dieser Untersuchung benennt er historisch beobachtbare 

Erscheinungen, er wird also als phänomenologischer Terminus benutzt. «Auffällige Religiosi-

tät» ist ein neutral gehaltener Begriff, der die Grenzen von Norm und Nicht-Norm verschwin-

den lässt. Er ist religions- bzw. konfessionsungebunden, was sich u.a. auf seine Reichweite 

auswirkt. Generell stellt sich die Frage, wem und wie sich Auffälligkeit im religiösen Bereich 

zeigt. Diese Untersuchung basiert zu einem grossen Teil auf Quellenmaterial aus obrigkeitli-

chen Archiven, weshalb diese Auffälligkeit in den meisten Fällen von staatlicher oder 

kirchlicher Seite festgestellt wurde. Die Anwendung dieses Begriffs auf historisch beobacht-

bare Erscheinungen erlaubt es zudem, in einer historischen Untersuchung nicht vorschnell mit 

verwandten soziologischen Termini wie Devianz bzw. Abweichung arbeiten zu müssen. In 

der Analyse der «auffälligen Religiosität» wird jedoch durchaus auf die soziologische 

Terminologie zurückgegriffen.  

1.1.1 Auffällige Religiosität und Devianz 

Der Begriff der Devianz wird in der historischen Forschung für Häresien und andere Abwei-

chungen von der sozialen oder kulturellen Norm einer Gesellschaft verwendet. Der Begriff 

stammt jedoch aus der Soziologie und ist deshalb eng mit der modernen Gesellschaft verbun-

den. Devianz - oder zu Deutsch abweichendes Verhalten - bezeichnet stigmatisierte Eigen-

schaften oder Verhalten, die von einer dominanten Gruppe einer Minderheitengruppe zuge-

schrieben oder als Abweichung von gültigen Normen und Wertvorstellungen beurteilt 

werden.12 Der Begriff der Devianz schliesst - im Gegensatz zum Begriff der auffälligen 

Religiosität - abweichendes Verhalten aus, das zu keiner gesellschaftlichen Stigmatisierung 

führt.  
                                                 
12  Diese Definition entstammt der Theorie des Labeling Approachs, die abweichendes Verhalten erklärt. Vgl. 

dazu Lamnek, Theorien 216–236, besonders 218, oder Lamnek, neue Theorien 23–24. 



 
 
14

1.1.2 Auffällige Religiosität und religiöser Nonkonformismus 

In der historischen Forschung wird ebenfalls mit dem allgemeiner gehaltenen Begriff des 

Nonkonformismus gearbeitet. Ursprünglich war er für die als «nonconformists» oder «dissen-

ters» bezeichneten protestantischen Sekten in England benutzt worden.13 Nonkonformismus 

beschreibt die Nichtübereinstimmung der individuellen Haltung oder entsprechender Hand-

lungen mit den allgemein anerkannten Ansichten oder dem vorherrschenden Lebensstil einer 

Zeitepoche, wobei die Gültigkeit der verletzten Regeln bzw. der Norm von den Betroffenen 

bestritten wird.14 

Thomas Hanimann benützte in seiner 1990 erschienenen Dissertation «Zürcher Nonkonfor-

misten im 18. Jahrhundert. Eine Untersuchung zur Geschichte der freien christlichen Ge-

meinde im Ancien Régime» den Begriff des Nonkonformismus. Er wollte ihn jedoch nicht 

einfach mit der Separation von der Staatskirche gleichsetzen, sondern zitierte Edward Yoder, 

der neben der individuellen Haltung auch das soziale Umfeld berücksichtigt. Yoder ist der 

Ansicht, dass Separation, also ein bestimmtes Mass der Isolation oder Nonkonformität 

gegenüber der vorherrschenden Umgebung für eine moralische und spirituelle Kultur in allen 

Zeiten notwendig gewesen sei.15 Hanimann beschreibt demzufolge Nonkonformismus als 

Abweichung von der in einem bestimmten Gebiet üblichen Form der Religionsausübung. 

Generell forderten diese Nonkonformisten immer wieder die Freiheit des Kultes und des 

Bekenntnisses und damit einhergehend eigene organisatorische Strukturen. Hanimann selbst 

beschäftigte sich in seiner Untersuchung mit Gruppierungen von Täufern, Pietisten und 

Separatisten, verblieb also im reformierten Bereich. 

Das im Herbst 2010 eröffnete Graduiertenkolleg «Religiöser Nonkonformismus und kulturel-

le Dynamik» der Universität Leipzig reicht über den reformierten Bereich hinaus.16 Zentrale 

Forschungsidee ist hierbei, dass religiöser Nonkonformismus ein wesentliches Element des 

religiösen Feldes und eine potenzielle Ressource alternativer Optionen von Sinndeutung, 

Wertsetzung und Lebensformen darstellt und damit ein Element kultureller Spannung und 

Dynamik ist. Das Projekt will diese Spannung zwischen religiösem Nonkonformismus und 

Konformität untersuchen, dem Potenzial und der Dynamik des religiösen Nonkonformismus 

nachgehen sowie die soziale Formation, interne Vernetzung und mediale Repräsentation von 

                                                 
13  RGG 2 (1999) 877–879. 
14  Lamnek, Theorien 300. 
15  Hanimann, Nonkonformisten 3-4. 
16  Das Forschungsprogramm des DFG-Graduiertenkollegs «Religiöser Nonkonformismus und kulturelle 

Dynamik» (21 Seiten) kann auf der Website der Universität Leipzig eingesehen werden: https://mahara.uni-
leipzig.de/view/view.php?id=54&new= [30.04.2012]. 



 
 

15

religiös nonkonformen Gruppen durchleuchten. Das Graduiertenkolleg ist interdisziplinär 

angelegt und will Forschungen zu religiösem Nonkonformismus in unterschiedlichen geogra-

fischen und zeitlichen Räumen zusammenführen. Einzelne der Dissertationsprojekte werden 

sich mit Themen aus dem islamischen oder dem buddhistischen Kulturraum beschäftigen.  

Nonkonformismus wird im Forschungsprogramm des Leipziger Graduiertenkollegs nicht nur 

als historischer, sondern auch als theoretischer Begriff verwendet. In diesem Sinne wird unter 

Nonkonformismus eine spezifische Form der Devianz verstanden und kann damit als allge-

meines soziales Phänomen betrachtet werden. Der Begriff des religiösen Nonkonformismus 

wird hier also nicht nur als Klassenbegriff gebraucht, sondern als heuristisches Instrument zur 

Generierung von Fragestellungen und Hypothesen.  

Der Grundannahme des Projekts, «dass nämlich das religiöse und politische Feld als ein 

dynamisches Geflecht von Relationen zwischen verschiedenen Akteuren zu begreifen ist – 

Relationen, die durch Interaktion ständig neu arrangiert werden»17, kann auch für die hier 

vorliegende Untersuchung gutgeheissen werden. Trotzdem wird der Begriff der auffälligen 

Religiosität beibehalten. Mit auffälliger Religiosität lassen sich nämlich auch historisch 

beobachtbare Phänomene erfassen, die nicht eindeutig als nonkonform oder deviant eingestuft 

werden. Explizit zu erwähnen sind hier Praktiken bzw. Denkweisen, die vor allem im katholi-

schen Bereich – aber nicht nur – auffallen, beispielsweise der Teufelsglaube im Zusammen-

hang mit Besessenheitsfällen oder dem geistigen Heilen. 

1.1.3 Auffällige Religiosität und persönliche Frömmigkeit 

In Bezug auf auffällige religiöse Einzelpersonen, die weder mit dem Staat noch der Gesell-

schaft in Konflikt gerieten, könnte auch der Begriff der persönlichen Frömmigkeit angewandt 

werden, wie ihn Bernhard Lang einführt.18 Persönliche Frömmigkeit stellt eine Mentalität dar, 

die der Lebensbewältigung dient. Sie ist gemäss Lang einfach, unreflektiert, populär, diffus 

tradiert, ohne Regelung. Die Gläubigen zeichnen sich durch ein unerschütterliches Gottver-

trauen aus, so dass sie die alltägliche Erfahrung machen, von einem sie liebenden göttlichen 

Wesen umsorgt zu werden. Dementsprechend wurde das Erbauungsbuch von Thomas von 

Kempen «Die Nachfolge Christi» (1418) von vielen religiösen Laien gelesen, um ihre 

                                                 
17 DFG-Graduiertenkolleg der Universität Leipzig, Forschungsprogramm, Religiöser Nonkonformismus und 

kulturelle Dynamik 5. 
18  Lang, Frömmigkeit 747–769. 



 
 
16

persönliche Frömmigkeit zu stärken. Auch Kirchenlieder und die Losungen der Herrnhuter 

Brüdergemeine unterstützen die persönliche Frömmigkeit.  

1.1.4 Auffällige Religiosität und Virtuosenspiritualität 

Andere religiös auffällige Personen begnügten sich nicht mit persönlicher Frömmigkeit. Aus 

diesem Grund wollten sie etwas tun, um dem Ziel der Vollkommenheit und Heiligung näher 

zu kommen. Demzufolge betrieben sie eine methodische Religiosität, wobei sie sich u.a. 

selbst erzogen: Des Weiteren wandten sie sich von der menschlichen Lasterhaftigkeit ab und 

pflegten einen Kult der Innerlichkeit. Lang nennt diese Art von Religiosität Virtuosenspiritua-

lität. Diese ist komplex, anspruchsvoll, elitär, lern- und lehrbar, durch Vorschriften geregelt 

und kommt in zwei Varianten vor, nämlich einerseits als introvertierte Spiritualität, die 

kontemplativ ist und bei der man sich von der Welt abwendet, andererseits als extrovertierte, 

die durch das Dienen in der Welt auf Heiligung zielt.19 

1.1.5 Auffällige Religiosität und Volksfrömmigkeit 

Manche der religiösen Auffälligkeiten liessen sich ebenfalls dem Bereich der Volksfrömmig-

keit zuordnen. Unter Volksfrömmigkeit ist hier «die synkretistische Form des religiösen 

Denkens, Empfindens und Handelns von Individuen und Gruppen gemeint, welche die von 

den offiziellen Kirchen und ihren Amtsträgern vorgegebenen Glaubensinhalte und Praxisfor-

men den eigenen Bedürfnissen anpasst, sie amalgamiert und kreativ umwandelt.»20 Das 

Konzept der Volksfrömmigkeit ist jedoch umstritten, denn zum einen ist es ideologisch 

belastet, zum anderen konstruierte die Sozialgeschichte bis in die 1980er-Jahren einen zu 

starken Gegensatz zwischen Volksreligion und Elitenreligion.21 Heute geht die historische 

Forschung von einer lebendigen Dynamik und einem intensiven Austausch aus: Die religiö-

sen Laien eigneten sich neue Elemente der Elitenreligion an, wohingegen viele Elitenangehö-

rige traditionellen Vorstellungen und Verhaltensformen der Volksreligion anhingen.22 

In der vorliegenden Untersuchung wird der Begriff der auffälligen Religiosität insbesondere 

deshalb gewählt, weil er neben einer grossen Reichweite auch eine gewisse Neutralität 

                                                 
19  Lang, Frömmigkeit 762–673. Zu dem auf Friedrich Schleiermacher zurückgehenden Begriff des religiösen 

Virtuosen und Max Webers Begriffsverwendung vgl. Lang, Prophet. 
20  P. Hugger, Volksfrömmigkeit, in: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), Version vom 09.09.2010, URL: 

http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11511.php. 
21  Schieder, Volksreligiosität 7–13. 
22  Reinhard, Lebensformen 551–552. 



 
 

17

aufweist, insbesondere deshalb, weil er nicht durch frühere Definitionen besetzt ist. Demzu-

folge grenzt er nicht gewisse Typen von Religiosität aus, wie dies bei den anderen, oben 

erläuterten Begriffen der Fall ist. Mit der Verwendung der Bezeichnung auffälliger Religiosi-

tät lässt sich m.M. adäquat der Frage nachgehen, welche Arten von Religiosität neben dem 

«Mainstream» damals in der Gesellschaft zu finden waren. Zudem können mit diesem Begriff 

interkonfessionelle Vergleiche gemacht werden.  

1.2 Einbettung in die Kulturgeschichte 

Die vorliegende Untersuchung beschäftigt sich mit der Rolle von Religion im lebensweltli-

chen Alltag. Sie hat einen kulturgeschichtlichen Fokus und bedient sich eines weiten Kultur-

begriffs, wie er auch für die Neue Kulturgeschichte konstitutiv ist. Kultur wird nicht als 

abgegrenzter Bereich jenseits politischer, ökonomischer und sozialer Handlungsfelder 

definiert, sondern als Rahmen, innerhalb dessen jegliche Form menschlicher Erfahrung und 

Tätigkeit zu situieren ist. Zwar herrscht innerhalb der Disziplin eine grosse Vielfalt von 

Ansätzen, allen gemeinsam ist aber, dass der Mensch selbst im Fokus der historischen 

Forschung steht. Die Kulturgeschichte zeigt wie historisches Denken, Fühlen und Handeln 

durch den jeweiligen kulturellen Hintergrund der Akteure beeinflusst ist. Sie geht davon aus, 

dass Kategorien wie Rasse, Klasse, Nation und Geschlecht keine anthropologischen Konstan-

ten sind, sondern über Diskurse und soziale Praktiken aktiv konstruiert werden.23 

Auch der Kultursoziologe Wolfgang Lipp hebt die Handlungsgebundenheit, Konflikthaf-

tigkeit und Vieldeutigkeit kultureller Wirklichkeiten hervor. Interessant für die vorliegende 

Untersuchung ist Lipps Verständnis von Kultur. Hierbei versteht er Kultur insbesondere als 

Drama, «das eingebettet ist in Phasen der Normalität, des Alltags und der Routine. Sie geht 

vonstatten als Prozess, der in Schüben der Dramatisierung, des Umschlags und der Läuterung, 

der Stiftung erneuerten Sinns durch ‚Heroen’ erfolgt.»24 Dramatisches Handeln versucht 

gemäss Lipp in Zeiten von Krisen Sinn zu vermitteln. Drama stellt dadurch die Mächte der 

alten Ordnung in Frage. Lipp entwickelte in seiner Habilitationsschrift ein Prozessmodell, das 

gleichzeitig seine Kulturdefinition beinhaltet.25 Dieses Prozessmodell ist insofern für die 

folgende Untersuchung interessant, als dass es für einen phänomenologischen Vergleich der 

                                                 
23  Vgl. dazu beispielsweise die Einführung in die Grundfragen der Kulturgeschichte von Silvia Serena 

Tschopp und Wolfgang E. J. Weber, zum weiten Kulturbegriff besonders 80–81. 
24  Lipp, Drama 25. 
25  Lipp, Stigma. 



 
 
18

unterschiedlichen Phänomene von auffälliger Religiosität gewinnbringend sein kann. Lipp 

schliesst in seinen Überlegungen an Max Webers Arbeiten über Charismatisierungen an.26 

Während sich Weber hingegen auf die Auflösungsprozesse von Charisma konzentrierte, 

untersuchte Lipp die Entstehungsprozesse von Charisma, da diese seiner Meinung nach bei 

Weber zu wenig Berücksichtigung fanden. 

1.3 Fragestellung  

Die Quellenbestände dieser Untersuchung werden in staatlichen und kirchlichen Archiven 

aufbewahrt. Denn auffällige Religiosität kam aus verschiedensten Gründen ins Blickfeld 

staatlicher und kirchlicher Kontrollinstanzen. Welche gesellschaftlichen Regeln, Konventio-

nen und Strukturen verletzten aber auffällig Religiöse mit ihren Handlungen? Gefährdeten sie 

die gesellschaftliche Norm oder waren sie sogar Mitverursacher des sozialen Wandels?  

Auffällige Religiosität lässt sich zwar als gesellschaftliches Randphänomen bezeichnen, ihre 

Träger waren aber zugleich Teil des sozialen und kulturellen Systems, weshalb sie aufgrund 

ihrer alternativen Formen der Lebensführung und Weltdeutungen die geltenden Normen in 

Frage stellen konnten. 

Ziel ist es zudem, auffällige Religiosität aus mehreren Perspektiven zu betrachten, indem u.a. 

das Selbstverständnis und das Wirken weltlicher und kirchlicher Behörden sowie einzelner 

ihrer Vertreter untersucht werden soll. Des Weiteren werden die Rollen gewisser Bevölke-

rungsgruppen und der jeweilige Handlungsspielraum, die Strategien sowie der subjektive 

Umgang mit Ängsten und Wünschen einzelner auffällig religiöser Menschen dargestellt.  

In der Forschungsarbeit wird deshalb überprüft, inwieweit die Verletzung, Umdeutung oder 

Ablehnung religiöser Rituale und Symbole bei auffälliger Religiosität eine Rolle spielte. Denn 

auffällig religiöse Personen und die Vertreter der Obrigkeiten gingen generell von unter-

schiedlichen Religionskonzepten aus. In diesem Zusammenhang entschieden aber immer 

einzelne Persönlichkeiten, die an wichtigen Schaltstellen sassen, aufgrund ihres eigenen 

Religionskonzeptes, ob auffällige Religiosität akzeptiert, integriert oder bekämpft wurde. Des 

Weiteren ist die Frage nach der Rolle sowie der Stellung des «Teufels» im jeweiligen Religi-
                                                 
26  Hettlage, Rezension Lipp 62. – Max Weber hat seine Überlegungen zu Charisma in seinem soziologischen 

Werk «Wirtschaft und Gesellschaft» festgehalten. Es wurde 1920 und 1922 in vier Lieferungen postum von 
seiner Frau Marianne als 3. Abteilung des «Grundriss der Sozialökonomik» veröffentlicht. Webers Überle-
gungen zu Charisma wurden 2005 im von Edith Hanke herausgegebenen Band 22-4: Herrschaft, im Rahmen 
der Max Weber Gesamtausgabe, neu publiziert. 

 



 
 

19

onskonzept von Interesse. Hier schliesst sich zudem die Frage an, ob auffällige Religiosität 

des 19. Jahrhunderts an Traditionen der vorigen Jahrhunderte anschliesst, ob also beispiels-

weise Magie, Hexerei oder andere «häretische» Traditionen weitergeführt oder neu aufge-

nommen wurden.  

Die Frage nach den Motiven von religiös auffälligen Personen erscheint facettenreich: Gab es 

ausserreligiöse Motive, welche die Menschen anspornten, ihren eingeschlagenen Weg 

weiterzugehen? Inwieweit war das soziale Milieu der religiös auffälligen Personen relevant? 

Ferner spielt die Geschlechterfrage hierbei eine Rolle, da bei den meisten Fällen von auffälli-

ger Religiosität Frauen involviert waren, in einigen gar in einer Führungsposition.  

Da auffällige Religiosität sowohl in katholischen als auch in reformierten Gegenden vorkam, 

sind die Motivationen und Praktiken der Betroffenen derart analysiert worden, dass - aus 

Gründen der Vergleichbarkeit – einerseits konfessionsgebundene kulturelle Praktiken ausser 

Acht gelassen wurden. Andererseits führte dies dazu, Vergleiche zwischen der auffälligen 

Religiosität von Gläubigen in katholischen, reformierten und paritätischen Gegenden ziehen 

zu können. Zudem wird der Frage nachgegangen, wie die zu untersuchenden religiös auffälli-

gen Phänomene gegenüber übergeordneten Forschungsthesen wie der Säkularisierungstheorie 

oder des zweiten konfessionellen Zeitalters einzuordnen sind.27 

1.4 Forschungsstand 

Zu auffälliger Religiosität existiert keine Literatur, da der Begriff bisher in der Forschung 

nicht verwendet wurde. Dementsprechend wurden die einzelnen religiösen Phänomene in 

ganz verschiedenen Forschungszusammenhängen erfasst und untersucht. Die folgenden 

Ausführungen geben einen kurzen Überblick über die neuesten Publikationen, die «auffällige 

Religiosität» in unterschiedlichen Forschungsbereichen berücksichtigen. 

1.4.1 Pietismus, Erweckungsbewegung, religiöser Nonkonformismus 

Ein Teil der Phänomene auffälliger Religiosität stammen aus protestantischen Gegenden und 

können in die aus dem Pietismus entstandene Erweckungsbewegung eingebettet werden. Das 

Standardwerk zu Pietismus, zur Erweckungsbewegung, zum religiösen Nonkonformismus 

sowie zum christlichen Fundamentalismus bildet die vierbändige «Geschichte des Pietismus», 

                                                 
27  Eine aktuelle Übersicht über diese Debatte bietet Pollack, Säkularisierungstheorie 482-522. 



 
 
20

gesamthaft herausgegeben von Martin Brecht. Die einzelnen Bände erschienen in den Jahren 

zwischen 1993 und 2004.28 Der Herausgeber weitet den Begriff des Pietismus dermassen aus, 

dass er ihn in Bezug auf die konventionelle Datierung (üblicherweise im 17. - 18. Jahrhun-

dert) als Ausdruck einer historischen Erscheinung sowohl früher ansetzt als auch dessen 

zeitliche Dauer ausdehnt. Die Bände umfassen deshalb pietistische Phänomene aus Deutsch-

land, England, den Niederlanden, der Schweiz, Skandinavien, Osteuropa und den Vereinigten 

Staaten und verfolgen deren Entwicklung bis in die Gegenwart. Des Weiteren beschränkt sich 

das Handbuch nicht auf den protestantischen Raum, sondern berücksichtigt auch pietistische 

Phänomene aus katholischen Gegenden, wie beispielsweise die Allgäuer Erweckungsbewe-

gung am Ende des 18. Jahrhunderts. Für die vorliegende Untersuchung erwies sich einerseits 

vor allem der dritte Band über den «Pietismus im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhun-

dert»29 als relevant, der im Jahr 2000 von Ulrich Gäbler herausgegeben wurde, andererseits 

der 2004 von Hartmut Lehmann herausgegebene vierte und letzte Band über pietistische 

Glaubens- und Lebenswelten, der sich mit der besonderen Wirkung pietistischen Denkens und 

Handelns in ausgewählten Lebensbereichen befasst.30  

Von Hartmut Lehmann, dem renommierten Pietismusforscher, erschienen in den letzten 

Jahren mehrere Publikationen und zahlreiche Sammelbände, die sich mit dem Pietismus bzw. 

der Erweckungsbewegung und religiöser Gemeinschaftsbildung im 19. Jahrhundert befassen 

oder die Säkularisierungsthese hinterfragen.31 Hierbei untersucht Lehmann die Entwicklung 

des Religiösen in der modernen Welt, wobei er in seinen neueren Arbeiten die eurozentrisch 

verengte Perspektive zu überwinden sucht.32 Der Umgang religiöser Personen mit den durch 

die Säkularisierung hervorgebrachten Entwicklungen bildet Thema zahlreicher Untersuchun-

gen. Beispielsweise ist der von Fred von Lieburg 2008 herausgegebene Band «Pietism, 

revivalism and modernity 1650 – 1850» dem Bemühen gewidmet, wie Pietismus und Erwe-

ckungsbewegungen den Säkularisationstendenzen der modernen Welt widerstehen wollten.33 

Auch Thomas K. Kuhns theologische Habilitationsschrift «Religion und neuzeitliche Gesell-

                                                 
28  Brecht, Pietismus. – 2005 erschien das Handbuch «Der Pietismus» des Theologen und Kirchenhistorikers 

Johannes Wallmann, der jedoch einen engeren Pietismusbegriff verwendet, der sich zeitlich auf das 17. und 
18. Jahrhundert beschränkt. Wallmann, Pietismus. 

29  Gäbler, Pietismus. 
30  Lehmann, Glaubenswelten. 
31  Lehmann, Dechristianisierung; Lehmann, Weltsichten; Lehmann, Neupietismus; Lehmann, Säkularisierung; 

Lehmann, Säkularisierungsthese; Lehmann, Gemeinschaftsbildung; Lehmann, Jansenismus. 
32  Lehmann, Religionsgeschichte; Strom, Pietism. Dieses Geschichtsfeld ist auch von anderen Autoren und 

Autorinnen in letzter Zeit bearbeitet worden. Zum Beispiel untersuchte Gisela Mettele in ihrer Habilitations-
schrift «Weltbürgertum oder Gottesreich. Die Herrnhuter Brüdergemeine als globale Gemeinschaft 1727 – 
1857» ein pietistisches Phänomen unter dem Gesichtspunkt einer länderübergreifenden Geschichte.  

33  Lieburg, Pietism. 



 
 

21

schaft. Studien zum sozialen und diakonischen Handeln in Pietismus, Aufklärung und 

Erweckungsbewegung» stellt die Frage nach der Rolle der Religion und ihrem Beitrag zum 

Prozess der Modernisierung in der Neuzeit. Deshalb überprüfte er religiöse Ausdrucksformen, 

wie sie im Pietismus, der Aufklärung und den Erweckungsbewegungen manifest wurden, auf 

Kontinuitäten und Diskontinuitäten hin.34 Ulrike Gleixner untersuchte in ihrem Buch «Pietis-

mus und Bürgertum. Eine historische Anthropologie der Frömmigkeit» die kulturelle Dimen-

sion von Religion im württembergischen Pietismus des 18. und 19. Jahrhunderts.35 Sie 

arbeitete hauptsächlich mit autobiografischem und biographischem Schrifttum, wobei sie u.a. 

die weibliche Quellenproduktion einbezog. Gleixner gab 2007 ausserdem den Sammelband 

«Gendering tradition» heraus, der sich mit den Rollen von Frauen in der protestantischen 

Frömmigkeitsbewegung beschäftigt. Die Beiträge von Marianne Jehle-Wildberger, Elisabeth 

Joris und Elsbeth Hebeisen untersuchten die Rolle von Anna Schlatter-Bernet bzw. Dorothea 

Trudel innerhalb des schweizerischen Pietismus bzw. der Erweckungsbewegung und diejeni-

ge der Frauen in der deutschen Christentumsgemeinschaft.36 Erika Hebeisen publizierte 2005 

ihre Dissertation «leidenschaftlich fromm. Die pietistische Bewegung in Basel 1750 - 1830», 

die der Frage nachging, wie man in der Stadt Basel im Zeitalter der Aufklärung zur Pietistin 

bzw. zum Pietisten wurde und wie sich Frömmigkeit über Generationen verbreitete. Dabei 

legte sie ihr Augenmerk u.a. auf die geschlechtsspezifischen Unterschiede im religiösen 

Leben.37 Ebenfalls zum Themenbereich pietistisches Basel erschien 2002 der von Thomas K. 

Kuhn herausgegebene Tagungsband «Das "Fromme Basel". Religion in einer Stadt des 19. 

Jahrhunderts».38 

Neuere Forschungsliteratur zum schweizerischen Pietismus bzw. zu den Erweckungsbewe-

gungen liegt ebenfalls aus anderen Teilen der Schweiz vor. Christine Stuber zog in ihrer 2002 

erschienenen theologischen Dissertation «Eine fröhliche Zeit der Erweckung für viele. 

Quellenstudien zur Erweckungsbewegung in Bern 1818 - 1831» neues Quellenmaterial bei, 

konnte aber auch auf Vorarbeiten von Rudolf Dellsperger zurückgreifen.39 Das neueste Werk 

zum zürcherischen Pietismus von Kaspar Bütikofer ist dem frühen Pietismus (17. und 18. 

Jahrhundert) gewidmet.40 Chronologisch schliesst hier Thomas Hanimanns theologische 

Dissertation von 1990 zu den Zürcher Nonkonformisten des 18. Jahrhunderts an. Hanimann 
                                                 
34  Kuhn, Religion. 
35  Gleixner, Pietismus. 
36  Gleixner, Gendering tradition. 
37  Hebeisen, leidenschaftlich. 
38  Kuhn, Basel. 
39  Stuber, Erweckung. Eine Auswahl an Arbeiten zum bernischen Pietismus und Täufertum: Dellsperger, 

Wahrheit; Dellsperger, Frauenemanzipation; Dellsperger, Anfänge; Noth, Ekstatischer Pietismus.  
40  Bütikofer, Zürcher Pietismus. 



 
 
22

interessierte sich allgemein für nonkonformistische Religiosität täuferischen und pietistischen 

Ursprungs.41 Zur Zürcher Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts sind neuere, kleinere 

Arbeiten des Zürcher Theologieprofessors Jürgen J. Seidel erschienen, in denen er sich mit 

Dorothea Trudel und dem Führer der Zürcher «Neugläubigen» , Carl Joseph de Campagne, 

befasste.42 Seidel schrieb zudem eine Studie über die Anfänge des Pietismus in Graubünden, 

wobei er insbesondere die grossen pietistischen Pfarrer, ihre Glaubenssysteme und ihr 

Verhältnis zur Kirche berücksichtigte.43 Der St. Galler Pietismus wird in erster Linie von 

einer Frau repräsentiert: Anna Schlatter-Bernet (1773 – 1826). Sie war gemäss Marianne 

Jehle eine resolute und eigenständig denkende Pietistin mit internationalen Kontakten, u.a. 

auch zu katholischen Vertretern der Erweckungsbewegung. Von Seiten ihrer männlichen 

Bewunderer kam es nach ihrem Tod zu einer Stilisierung, ja Hagiographisierung ihrer 

Person.44 Eine weitere Frau aus dem Umkreis der Erweckungsbewegung ist an dieser Stelle 

zu erwähnen, nämlich die baltische Baronin Juliane Barbara von Krüdener (1764 – 1824), die 

während der Hungerjahre 1816/1817 durch die Schweiz reiste und viel Aufmerksamkeit auf 

sich zog. Christine Nöthiger-Strahm publizierte mehrere Aufsätze über diese faszinierende 

Persönlichkeit.45 

Aus der älteren Pietismusforschung ist die 1901 erschienene detailreiche «Geschichte des 

Pietismus in den schweizerischen reformierten Kirchen» des der pietistischen Tradition nahe 

stehenden Könizer Pfarrers Wilhelm Hadorn zu erwähnen. Hadorn widmete das vierte Buch 

als fast hundertseitiges Kapitel dem Pietismus im 19. Jahrhundert. Darin handelt er auch 

Phänomene auffälliger Religiosität ab, die der vorliegenden Untersuchung zugrunde liegen.46 

Ferner gibt Paul Wernles «Geschichte des schweizerischen Protestantismus im 18. Jahrhun-

dert» von 1923 einen guten ersten Überblick.47  

                                                 
41  Hanimann, Nonkonformisten. 
42  Seidel, Campagne; Seidel, Trudel; Seidel, Nonkonformist; Seidel, Theosophie. 
43  Seidel, Graubünden. 
44  Marianne Jehle hat eine Monografie und mehrere Aufsätze zu Anna Schlatter-Bernet verfasst. Zum 

Beispiel: Jehle, Schlatter-Bernet; Jehle, Heiligsprechung; Jehle, Weltoffen; Jehle, Oekumenikerin. – Weitere 
neuere Publikationen: Jung, Nachfolger; Zimmerling, Frauen. 

45  Nöthiger-Strahm, Volk; Nöthiger-Strahm, Botschaft. Juliane von Krüdener wird in weiteren neueren 
Publikationen behandelt. Zum Beispiel: Zimmerling, Krüdener; Zimmerling, Frauen; Hieber, Krüdener-
Vietinghoff; Schläpfer, Künderin; Specker, Heimsuchung.  

46  Hadorn, Pietismus. 
47  Wernle, Protestantismus. 



 
 

23

1.4.2 Seherinnen, Stigmatisierte, Wundergläubige, Schwärmer und Besessene 

Auffällig religiöse Phänomene aus dem katholischen Bereich summiert Irmtraud Götz von 

Olenhusen in ihrem 1995 herausgegebenen Sammelband unter den Begriff «wunderbare 

Erscheinungen».48 Damit deckt sie ein ganzes Spektrum von auffälliger Religiosität ab, so 

dass sich die Autorinnen und Autoren des Bandes u.a. mit Seherinnen und Stigmatisierten49, 

mit fundamentalistischen Bewegungen im Katholizismus50, mit Marienerscheinungen51 sowie 

der spezifischen weiblichen Religiosität im 19. Jahrhundert beschäftigten.52 Ziel des Bandes 

war es, den Zusammenhang von Moderne, traditioneller Volksfrömmigkeit und weiblicher 

Religiosität im 19. und 20. Jahrhundert aufzuzeigen. Das Festhalten am Wunderglauben und 

an Stigmatisationen wird als Zeichen der Resistenz einer katholischen Subkultur gesehen, die 

sich gegen die sich entwickelnde Industriegesellschaft auflehnte.  

Die österreichische Historikerin Edith Saurer publizierte 1995 in ihrem Sammelband «Die 

Religion der Geschlechter» Artikel zu religiösen Mentalitäten im Katholizismus, insbesondere 

was die Geschlechterbeziehungen anging. Saurer selber untersuchte eine kleine katholische 

Erweckungsbewegung in Österreich, wobei sie den Einfluss von Lektüre, sozialen Netzwer-

ken und sozialer Unruhe aufzeigt.53 Die Mystik dieses dargestellten Urhebers, der katholische 

Priester Thomas Pöschl (1769 – 1837), wurde von den Ideen von Martin Boss, dem Führer 

der Allgäuer Erweckungsbewegung, beeinflusst. Pöschl selbst entwickelte eine Teufelslehre, 

bei der er sich von Offenbarungen einer religiösen Freundin, Magdalena Sickinger, leiten 

liess. 

In den folgenden Jahren erschienen zwei Sammelbände, die das Phänomen von auffälliger 

Religiosität über die Konfessionsgrenzen hinaus darstellen. Nils Freytag und Diethard 

Sawicki warfen in ihrem 2006 erschienenen Sammelband «Wunderwelten. Religiöse Ekstase 

und Magie in der Moderne» die These von der «verzauberten Moderne» auf, um das «Neben-

einander und Ineinandergreifen vermeintlich vormoderner, magisch-religiöser und scheinbar 

moderner aufgeklärt-zweckrationaler Weltsichten»54 aufzuzeigen.55 Der ebenfalls 2006 

erschienene Sammelband «Anfechtungen der Vernunft. Wunder und Wunderglaube in der 

                                                 
48  Götz von Olenhusen, Erscheinungen.  
49  Weiss, Seherinnen; Muhs, Beller; Zumholz, Resistenz. 
50  Götz von Olenhusen, Fundamentalistische Bewegungen. 
51  Blackbourn, Marienerscheinungen. 
52  Schlögl, Sünderin; Busch, Feminisierung. 
53  Saurer, Pöschl. 
54  Freytag, Wunderwelten 13–14. 
55  Kansky, Leben; Ellis, Erweckungsbewegung; Gissibl, Zeichen; Priesching, Führungspersönlichkeiten. Der 

Beitrag von Rhodry Hayword erweitert die Medizingeschichte. Hayward, Dämonenlehre. 



 
 
24

Neuzeit»56 beschäftigt sich mit dem europäischen Wunderglauben zwischen früher Neuzeit 

und Moderne. Dessen Beiträge gehen dem Verhältnis von Wunder und Natur nach, dem 

Wunder im Zusammenhang mit Exotismus, dem Wunder in der Zeit der Aufklärung und 

schliesst mit drei Beiträgen zum Wunder in der Moderne ab. Der Beitrag von Martin Tab-

aczek «Wunder, Wahnsinn und Schwärmerey in den Erweckungsbewegungen Minden-

Ravenbergs im 19. Jahrhundert»57 zeigt die Ähnlichkeiten zwischen den ostwestfälischen 

Erweckungsbewegungen, dem württembergischen Pietismus und dem Katholizismus um 

1850 auf. Tabaczek erachtet diese Parallelen als Reaktion auf die verspätete Modernisierung 

der deutschen Provinz, was eine interessante These – u.a. auch für die vorliegende Untersu-

chung - darstellt. 

Zu einzelnen Phänomenen auffälliger Religiosität sind einige Fallstudien erschienen. David 

Blackbourn schrieb zum Marienkult im saarländischen Dorf Marpingen eine beeindruckende 

Monografie. Die sich 1876 ereignete Marienerscheinung zog in der Folge zahlreiche Pilger 

an, so dass sich der preussische Staatsapparat veranlasst sah einzugreifen. Blackbourn machte 

anhand seiner Untersuchung sichtbar, wie Soziales, Politisches und Kulturelles ineinander-

greifen.58 

Nicole Priesching verfasste ihre theologische Dissertation über das Phänomen der stigmati-

sierten Jungfrau Maria von Mörl (1812 – 1868). In den 1830er-Jahren bildete von Mörl das 

Ziel zahlreicher wallfahrender Gläubigen. Priesching arbeitete Maria von Mörls Bedeutung 

für die Frömmigkeit des Katholizismus des 19. Jahrhunderts heraus.59 Von Mörl stand in 

persönlichem sowie in brieflichem Kontakt mit einer weiteren Stigmatikerin, Louise Beck 

(1822 – 1879) aus Gars (Altötting), die über ihre Beichtväter kirchenpolitisch wirkte.60 

Bernhard Gissibl stellte in seiner Magisterarbeit «wunderbare Erscheinungen» in mehreren 

oberbayerischen Dörfern der 1840er-Jahre dar, wo Frauen u.a. in religiöse Ekstase verfielen, 

Visionen hatten oder Blut schwitzten. Gissibl untersuchte die Reaktionen der massgebenden 

kirchlichen und staatlichen Kreise sowie von Vertretern der sich etablierenden Medizin und 

setzte die Ereignisse in den weiteren kirchenpolitischen Kontext.61 Die stigmatisierte Anna 

                                                 
56  Walz, Anfechtungen. 
57  Tabaczek, Wunder. 
58  Blackbourn, Marpingen. 2007 erfolgte eine Neuauflage unter einem neuen Titel «Marpingen. Das deutsche 

Lourdes in der Bismarckzeit». Weitere Aufsätze: Blackbourn, Our Lady. Allgemein zu Wundern: Bouflet, 
miracles. Sehr kritische Abhandlung über die Themen Wunder, Erscheinungen, Visionen, Prophezeiungen 
und Besessenheit des katholischen Theologen Josef Hanauer: Hanauer, Wunder. Zu den Auswirkungen der 
Marienerscheinungen in Lourdes zum Beispiel: Harris, Lourdes; Harris, Miraculees; Kottula, Lourdes. 

59  Priesching, Mörl.  
60  Zu Louise Beck vgl. Weiss, Seherinnen sowie ausführlicher in: Weiss, Redemptoristen. 
61  Gissibl, Frömmigkeit. 



 
 

25

Katharina Emmerick (1774 – 1824) blieb im öffentlichen Gedächtnis, weil der Dichter 

Clemens Brentano ihre Visionen aufzeichnete.62 Elke Pahud de Mortanges verfasste über eine 

schweizerische stigmatisierte Jungfrau aus dem Kanton Freiburg, Marguerite Bays (1815 - 

1879) aus La Pierraz FR, einen Artikel, worin sie die frommen Frauen im 19. Jahrhundert in 

zwei Typen unterschied, nämlich in diejenige der marianischen Seherin sowie diejenige der 

stigmatisierten Jungfrau.63 

Die Aktivitäten der badischen Landpfarrer Ambros Oschwald (1801 - 1873), Karl Franz 

Xaver Lans (1809 - 1877) und Karl Joseph Rolfus (1819 - 1907) wurden von Hubert Treiber, 

Irmtraud Götz von Olenhusen und Brigitte Degler-Spengler in verschiedenen Sammelband-

beiträgen dargestellt.64 Diese drei Pfarrer hatten weibliche Anhängerinnen um sich geschart 

und vermittelten als charismatische Führungspersönlichkeiten eine fundamentalistische 

Frömmigkeit. Eine Anzahl unverheirateter, jüngerer Frauen aus dem Gefolge der drei Pfarrer 

begaben sich - als eine Art Orden - auf den Steinerberg im Kanton Schwyz, weil hier kein 

Ordensverbot herrschte. Wenn katholische Frauen ohne Vermittlung von Männern religiös 

aktiv sein wollten, waren sie im 19. Jahrhundert auf Wunder oder zumindest wunderbare 

Erscheinungen angewiesen, wie dies die These von Irmtraud Götz von Olenhusen besagt. 

Eine der Schwestern vom Steinerberg, Theresia Städele, wurde 1849 wegen Simulierens von 

Blutschwitzen als Betrügerin zu einer Gefängnisstrafe verurteilt.65 

Neben den stigmatisierten Jungfrauen und den Seherinnen existierten im 19. Jahrhundert Fälle 

von teuflischer Besessenheit, die teilweise mit den erstgenannten religiösen Phänomenen 

einhergingen. Von den neueren Publikationen ist der 2005 erschienene interdisziplinäre 

Sammelband von Hans de Waardt zu erwähnen, der Studien zur dämonischen Besessenheit 

vom Mittelalter bis ins 20. Jahrhundert enthält.66 Über die Teufelsaustreibungen und Gebets-

heilungen des evangelischen Pfarrers Johann Christoph Blumhardt (1805 - 1880) ab den 

1840er-Jahren existiert eine grosse Literaturfülle. Dieter Ising hat sich in den letzten Jahren 

intensiv mit dieser herausragenden Persönlichkeit beschäftigt und 2002 eine umfassende 
                                                 
62  Das Leben d. hl. Jungfrau Maria. Nach d. Visionen d. Augustinerin von Dülmen aufgeschrieben von 

Clemens Brentano. 11. Aufl. Stein am Rhein 2009. Emmerick wurde 2004 von Papst Johannes Paul II. selig 
gesprochen. Beispiele neuerer Literatur zu ihr: Bangert, Emmerick; Engling, Wende; Engling, Unbequem; 
Brandstetter, Reliquienberg; Hanauer, Seherin. 

63  Pahud de Mortanges, Irre. Weitere Fallgeschichten stigmatisierter Frauen: Karoline Beller (1830 – 1863): 
Muhs, Beller. Juliana Weiskircher (1824 – 1862): Strauss, Weiskircher; Kovarik, Weiskircher. Zu Stigmati-
sationen in Frankreich zum Beispiel: Burton, Holy tears; Bouflet, Stigmatisé. 1996 hat Joachim Bouflet das 
1894 erstmals erschiene Werk von Antoine Imbert-Gourbeyre «La stigmatisation. L’extase divine et les 
miracles de Lourdes» neu herausgegeben. 

64  Treiber, Oschwald; Götz von Olenhusen, Stimmen; Götz von Olenhusen, Fundamentalistische Bewegungen; 
Degler-Spengler, Schwestern. 

65  Dommann, Städele. 
66  Waardt, Besessenheit.  



 
 
26

Biografie publiziert.67 Nils Freytag beschäftigt sich mit dem allgegenwärtigen Teufelsglauben 

in der preussischen Rheinprovinz.68 Judith Devlin zählt in ihrer Publikation «The superstitious 

mind» von 1987 eine grosse Anzahl französischer Besessenheitsfälle aus dem 19. und 20. 

Jahrhundert auf.69 Das Besessenheitsphänomen beschäftigt auch im 20. und 21. Jahrhundert 

religiöse Menschen, was verschiedene Publikationen, beispielsweise die 2004 erschienene 

Studie von Ute Leimgruber «Kein Abschied vom Teufel. Eine Untersuchung zur gegenwärti-

gen Rede vom Teufel im Volk Gottes», bezeugen.70 

Phänomene auffälliger Religiosität wurden im 19. Jahrhundert immer auch unter dem Begriff 

der «Schwärmerei» subsumiert. Zwei neuere Publikationen führen diesen Begriff gar im Titel, 

nämlich Christoph Ribbats «Religiöse Erregung. Protestantische Schwärmer im Kaiser-

reich»71 von 1996, worin der exaltierten Religiosität in freien religiösen Gemeinschaften 

(Heilsarmee, Methodisten, Apostoliker, Pfingstbewegung), die vornehmlich aus dem angel-

sächsischen Raum stammten und seit Mitte des 19. Jahrhundert nach Europa einströmten, 

Rechnung getragen wird. Anne Conrad dagegen untersucht in ihrem 2008 erschienenen Band 

«Rationalismus und Schwärmerei». Studien zur Religiosität und Sinndeutung in der Spätauf-

klärung» das Milieu der aufgeklärten Bildungselite Deutschlands im späten 18. Jahrhundert72, 

worin sie die These aufstellt, dass die Aufklärung «mit Religion nicht abgeschlossen, sondern 

ihr eine neue Wendung gegeben» habe.73 Generell beschäftigt sie sich mit der Verschmelzung 

konfessionell geprägter Religion und esoterischen Denktraditionen. Schutzgeister und 

Geisterseher bildeten damalige attraktive Diskussionsthemen und zeigten die Abkehr von 

kirchlichen Autoritäten sowie den spielerischen Umgang mit religiösen Inhalten.74 Zu den 

esoterischen Themen, wie Geisterglauben und Spiritismus, erschienen in den letzen Jahren 

zahlreiche Publikationen.75 Die esoterische Religiosität ist jedoch nicht Gegenstand der 

vorliegenden Arbeit, obwohl es hierbei unweigerlich zu Überschneidungen kommt. 

                                                 
67  Ising, Blumhardt. 
68  Freytag, Aberglauben, Krankheit und das Böse. Nils Freytag streift dasselbe Thema auch in seiner 

Dissertation auf: Freytag, Aberglauben im 19. Jahrhundert. 
69  Devlin, Superstitious mind. Über den Jansenismus und die Konvulsionisten vgl. Strayer, Suffering saints. 

Zur Frühen Neuzeit vgl. auch Ferber, Demonic Possession; Brulé, Sorcellerie. 
70  Leimgruber, Kein Abschied. Der 1985 erschiene Artikel von Alois Döring beschreibt die Praxis der 

Teufelsaustreibung in zeitgenössischen traditionalistischen Kreisen. Döring, Dämonen. 
71  Ribbat, Erregung. 
72  Conrad, Schwärmerei. 
73  Conrad, Schwärmerei, 7. 
74  Eine ähnliche These vertrat Michael Mauer in seinem Aufsatz «Wunder und Aufklärung». Ausserdem: 

Darnton, Mesmerismus; Kiefer, Hexen-Epoche. 
75  Freytag, Aberglauben im 19. Jahrhundert; Sawicki, Leben; Moser, Glaube. Beispiele internationaler 

Literatur: Bushaway, Tacit; Devlin, Superstitious mind; Weber, Religion; Mozzani, Magie; Ankarloo, Wit-
chcraft; Winter, Mesmerized; Monroe, Laboratories; Willburn, Possessed. 



 
 

27

1.4.3 Alltägliche Religiosität 

Auffällige Religiosität wurzelt selbstverständlich in der alltäglichen Religiosität. In den 

letzten Jahren wurden mehrere Werke publiziert, die sich mit der alltäglichen Religiosität im 

Dorf und in der Stadt im 19. Jahrhundert auseinandersetzen. Die Dissertation von Tobias 

Dietrich «Konfession im Dorf. Westeuropäische Erfahrungen im 19. Jahrhundert» untersucht 

das Zusammenleben der Konfessionen in paritätischen Gemeinden aus drei unterschiedlichen 

ländlichen Regionen, wobei Dietrich zeigen kann, dass Konfession zwar ein wichtiger Faktor 

im Leben der Dorfbewohner darstellte, aber von konfessionellen Sozialmilieus auf dörflicher 

Ebene nicht gesprochen werden kann.76 Ländlicher Aberglaube thematisiert Eva Labouvie in 

ihrer Dissertationsschrift von 1992 «Verbotene Künste. Volksmagie und ländlicher Aberglau-

be in den Dorfgemeinden des Saarraumes (16. - 19. Jahrhundert)».77 Wie sich katholische 

Frömmigkeit gegen Ende des 19. Jahrhunderts ausdrückt, zeigt Norbert Busch anhand seiner 

Studie zum «Herz-Jesu»-Kult in Deutschland.78 Andreas J. Kotulla thematisiert in seiner 

2006 erschienenen Dissertation, wie sich das religiös auffällige Phänomen einer Mariener-

scheinung im französischen Lourdes zu einem europaweiten, hier im speziellen deutschen 

Wallfahrtsziel entwickelte, was insbesondere unter den Vorzeichen der im ultramontanen 

Katholizismus erstarkten Marienfrömmigkeit und des preussisch-deutschen Kulturkampfes 

stand.79 

Die Untersuchungen zur Religiosität im 19. Jahrhundert fragen immer wieder nach dem 

Umgang des religiösen Menschen mit den durch die Säkularisierung hervorgebrachten 

Entwicklungen resp. mit den Prozessen der Modernisierung. Im Zusammenhang mit der 

aufkommenden Moderne stellt sich die Frage, wie sich die traditionelle Volksfrömmigkeit 

bzw. die überkommenen religiösen Mentalitäten dazu verhielten. In verschiedenen Studien 

liess sich zeigen, wie Soziales, Politisches und Kulturelles sowie Religiöses ineinander 

übergriffen. Des Weiteren wurde u.a. nach den Ähnlichkeiten zwischen Erweckungsbewe-

gungen, Pietismus und Katholizismus gefragt oder nach dem Zusammenleben der Konfessio-

nen innerhalb dörflicher oder städtischer Strukturen. Mit der Aufklärung verschmolzen 

esoterische Denktraditionen mit der ehemals konfessionell geprägten Religion. Untersucht 

wurde ferner die spezifisch weibliche Religiosität im 19. Jahrhundert, beispielsweise inwie-

                                                 
76  Schlögl, Glaube; Dietrich, Konfession; Pahl, Kirche; Geyer, Gegenwart. Zu Frankreich zum Beispiel: 

Bourtry, Religion. 
77  Labouvie, Künste. 
78  Busch, Frömmigkeit. 
79  Kotulla, Lourdes. 



 
 
28

weit sich katholische Frömmigkeit angesichts von Marienerscheinungen und stigmatisierten 

Jungfrauen feminisierte.  

1.4.4 Forschungsdesiderat 

Die oben erwähnten Forschungen beschäftigen sich alle – wenn auch bisweilen nur am 

Rande - mit Phänomenen «auffälliger Religiosität». Die vorliegende Untersuchung hingegen 

möchte «auffällige Religiosität» als einen wichtigen Bestandteil innerhalb des gesamten 

religiösen Feldes betrachten. Dementsprechend liegt der Schwerpunkt auf den alternativen 

Möglichkeiten, die sich aus «auffälliger Religiosität» ergeben und die für die Gesellschaft - in 

Bezug auf neue Sinndeutungen und Lebensformen - relevant wurden. Generell brachte 

«auffällige Religiosität» oftmals kulturelle Spannung und Dynamik ins gesellschaftliche 

Geschehen. Zudem liegen mit dieser Untersuchung erstmals – wenigstens für den deutsch-

sprachigen Raum – Phänomene «auffälliger Religiosität» in einer systematischen Sammlung, 

nämlich über drei Kantone der katholischen sowie protestantischen Konfessionen während 

eines Zeitraum von fünfzig Jahren, zur Analyse und zum Vergleich vor. 

1.5 Methode 

1.5.1 Untersuchungsraum der Fallbeispiele 

In methodischer Hinsicht wird in dieser Untersuchung mit Fallbeispielen gearbeitet, die 

möglichst umfassend in ihren jeweiligen historischen Kontext eingebettet sind. Die Fallbei-

spiele wurden aus Quellenmaterial von staatlichen und kirchlichen Archiven einerseits der 

konfessionell homogenen Kantone Luzern und Zürich und andererseits dem paritätischen 

Kanton St. Gallen mit der reformierten Stadt und dem mehrheitlich katholischen Land 

geschöpft. Diese drei Kantone sind sich - mit Ausnahme ihrer unterschiedlichen Konfessions-

zugehörigkeit bzw. Zusammensetzung - strukturell sehr ähnlich. Luzern und Zürich waren 

städtische Hauptorte, die ehemaliges Untertanenland zentralistisch verwalteten. Die Fürstabtei 

St. Gallen herrschte in ähnlicher Weise über ihre weitläufigen Ländereien.  

Die Fallbeispiele sind in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts situiert, in manchen Fällen 

werden zudem die 1790er-Jahre sowie die 1860er-Jahre hinzugezogen. Bereits im 18. 

Jahrhundert finden sich etliche Fälle von «auffälliger Religiosität», doch haben diese  

- zumindest in den katholischen Gegenden - einen anderen Hintergrund. So finden sich in den 



 
 

29

staatlichen Archiven beispielsweise zahlreiche Akten über Untersuchungen wegen Verdachts 

auf «Lutherthum» oder solche in Bezug auf Geister- und Teufelsbeschwörungen. Verfolgun-

gen von Wiedertäufern im bernischen Emmental zu Beginn des 18. Jahrhunderts zeigten 

Auswirkungen auf das benachbarte Entlebuch, das einige Wiedertäufer als Zufluchtsort 

benützten. Des Weiteren existierten in reformierten Gegenden im 18. Jahrhundert gewisse 

pietistische Konventikel, deren Nonkonformität u.a. den Ursprung für die Erweckungsbewe-

gung des 19. Jahrhunderts legte. Doch mit dem Untergang des Ancien Régimes brach eine 

neue Zeit an: Politische Umwälzungen, Säkularisierung und Industrialisierung bewirkten die 

Entstehung des neuen bürgerlichen Zeitalters. 1798 steht somit für neue politische und 

kirchenpolitische Verhältnisse. Der Pietismusforscher Hartmut Lehmann teilte den damaligen 

Säkularisierungsvorgang in drei Etappen ein. Dementsprechend können die Fälle von auffäl-

liger Religiosität im Zusammenhang mit der Reaktion auf die erste Säkularisierungsetappe 

von 1789 - 1815 verstanden werden. Lehmann datierte diese Reaktion bis ins Jahr 1848.80 

Ferner zeigte das Quellenstudium, dass sich auffällige Religiosität ab Mitte des 19. Jahrhun-

derts veränderte. Zum einen etablierte sich in der katholischen Kirche der Ultramontanismus, 

so dass bestimmte Formen von auffälliger Religiosität ihren Platz innerhalb der katholischen 

Kirche fanden. Als Eckdatum kann hier die Verkündigung des Dogmas von der Unbefleckten 

Empfängnis Mariens im Jahre 1854 durch Papst Pius IX. genommen werden. Die damit 

verbundenen Marienerscheinungen erfuhren somit eine vermehrte Integration von auffälliger 

Religiosität in die katholische Kirche. Das bekannteste Beispiel hierfür sind die Erscheinun-

gen einer weiss gekleideten Frau in Lourdes im Jahr 1858, die sich Bernadette Soubirous als 

«unbefleckte Empfängnis» offenbarte. Zum anderen veränderte sich ab der Jahrhundertmitte 

die protestantische Erweckungsbewegung, denn immer mehr angelsächsische Freikirchen 

suchten und fanden ihre Anhängerinnen und Anhänger auch in der Schweiz. Beispielsweise 

wurde bereits 1847 die erste Schweizer Baptistengemeinde in Ebnat-Kappel im st. gallischen 

Toggenburg gegründet. 1854 wies der Kanton Zürich zwei aus den USA bzw. England 

stammende Mormonenprediger aus. 1857 fand eine Mormonenversammlung in einem 

Privathaus in Oberhelfenschwil statt. Ähnliches kann über die Methodisten aus den Quellen 

entnommen werden. 1858 wurde ein amerikanischer Methodistenprediger aus der Gemeinde 

Horgen ausgewiesen. 1865 fanden Versammlungen der Methodistischen Missionsgesellschaft 

in Rheineck statt.81 Das Quellenmaterial enthielt auch Fälle von auffälliger Religiosität nach 

1850. Auf reformierter Seite seien auf die Gebetesheilungen von Dorothea Trudel in Männe-

                                                 
80  Lehmann, Neupietismus 84–90. 
81  StAZH T 59b (6); StaSG KA R.103.F.1 Nr. 4; StAZH T 59b (5). 



 
 
30

dorf verwiesen, die sich in den 1850er- und frühen 1860er-Jahre ereigneten und in dieser 

Untersuchung ausführlich analysiert werden. Auch in katholischen Gegenden gab es Berichte 

nach 1850 über Wundererscheinungen und Sektierer einheimischer Provenienz, wobei einige 

davon in diese Untersuchung Eingang fanden.82 Zusätzlich wurden zwei Fälle aus dem 

Kanton Nidwalden beigezogen, da sie die anderen Fälle mit ihrer Detailfülle hervorragend 

ergänzten. 

1.5.2 Vergleich der Fallbeispiele  

Die Fallbeispiele stellen eine sehr heterogene Quellenbasis dar, die sich kaum eins zu eins 

vergleichen lässt. Dementsprechend kann eine quantitative Analyse nur in einem sehr 

beschränkten Ausmass vorgenommen werden, wohingegen eine qualitative Analyse möglich 

erscheint, die Unterschiede und Gemeinsamkeiten der Fallbeispiele innerhalb der drei 

Kantone bzw. der zwei Konfessionen aufzeigt und miteinander vergleicht. Denn dadurch 

werden Begriffe, Bilder oder Konzepte bezüglich ihrer Verwendung durch die unterschiedli-

chen gesellschaftlichen Gruppen verständlich .83  

Mit Hilfe von soziologischen Aspekten soll die Analyse der Fallbeispiele noch vertieft 

werden. Wie Abbildung 1 unten zeigt, ergibt sich generell in jedem Fallbeispiel eine Konstel-

lation, die sich anhand des folgenden Modells schematisch als Kommunikationssituation 

darstellen lässt. Als Grundlage dient hierbei das von Karl Bühler 1934 entwickelte Organon-

Modell84, um die Kommunikationssituation der Beteiligten schematisch folgendermassen 

darzustellen: 

                                                 
82  Vgl. den Inhalt des Dossiers AKT 39/6 F.1-4 Religiöse Sekten 1850–1888. – Auch während der Sonder-

bundszeit kursierten zahlreiche Erzählungen über Wunderzeichen und Marienerscheinungen. Vgl. dazu 
Luquet, Zustände 30–31; Siegwart-Müller, Sieg 336–338. Im Jahrgang 1847 des Christlichen Hauskalenders 
ist dazu der Bericht «Kurze Darstellung der Ereignisse vom 31. März und 1. April 1845 oder Gottes wun-
derbarer Schutz in denselben über Luzern» erschienen. Da zu diesen Erzählungen die weiteren Quellen 
fehlen, wurden sie nicht in diese Untersuchung aufgenommen. Eine Sammlung authentischer Zeugnisse, die 
der damalige Nuntius angelegt haben soll, konnte bisher nicht aufgefunden werden. Luquet, Zustände 31. 

83  Zum verstehenden Vergleich siehe Kaelble, Vergleich 67–70. 
84  Karl Bühler bezieht sich in seinem Modell auf Platons Metapher der Sprache als ‚Organon‘, nämlich als 

Werkzeug, dank dem „einer – dem andern – über die Dinge“ etwas mitteilt. Bühler, Sprachtheorie 28. 



 
 

31

 Botschaft: 

  Auffällige Religiosität  
 resp. Schuld 
 
 
 
 
   Situativer Kontext 
   
 
 
 
 Sendende:    Empfangende: 
  AkteurIn  Gesellschaft 
   
 

Abb. 1: Kommunikative Situation bei auffälliger Religiosität 

Bei dieser Darstellung figurieren die Akteurinnen und Akteure auffälliger Religiosität als 

Sendende, die Gesellschaft resp. ihre jeweiligen Vertreter – sei dies die Obrigkeit, kirchliche 

Vertreter oder die Bevölkerung – als Empfangende sowie als Botschaft die Handlung(en) 

resp. das Thema der auffälligen Religiosität. Gleichzeitig werden die gesellschaftlichen 

Vertreterinnen und Vertreter zu Sendenden, wenn sie die Tat der Akteurin oder des Akteurs 

als deren Schuld proklamieren. Auf dieser Grundlage lässt sich meines Erachtens auch ein 

Vergleich zwischen den einzelnen Fallbeispielen ziehen. Denn diese werden in dieser 

Untersuchung nicht isoliert als Einzelphänomene betrachtet, sondern als gesellschaftliche 

Dramen innerhalb einer jeweils spezifischen Kommunikationssituation. Mit Hilfe der Hand-

lungstypen aus dem Prozessmodell «Stigma und Charisma» von Wolfgang Lipp wird zusätz-

liche eine Kategorisierung ihrer Handlungs- und Denkweisen vorgenommen. 

1.5.3 Das Prozessmodell «Stigma und Charisma» von Wolfgang Lipp 

Wolfgang Lipp weist darauf hin, dass charismatische Führerfiguren oft aus marginalisierten 

gesellschaftlichen Kreisen stammen. Die These seiner Habilitation «Stigma und Charisma» 

stellte deshalb eine Beziehung zwischen den beiden Kategorien her, die er mit dem Struktur-

begriff der Selbststigmatisierung ausfüllte.85 Selbststigmatisierung stellte sich als wirkungs-

                                                 
85  Wolfgang Lipps Habilitation «Stigma und Charisma. Über soziales Grenzverhalten» war erstmals 1985 

erschienen. 2010 wurde eine zweite um mehrere Aufsätze verschiedener Autoren angereicherte Auflage 
herausgegeben. Zum gleichen Thema sind folgende Aufsätze von Wolfgang Lipp erschienen: Charisma – 
Schuld und Gnade. Soziale Konstruktion, Kulturdynamik, Handlungsdrama (1993); Was ist Charisma, wer 
oder was hat Charisma, und wie kommt es zustande? Das Konzept der Selbststigmatisierung (1993); Aus-
senseiter, Häretiker, Revolutionäre. Gesichtspunkte zur systematischen Analyse (1999). 



 
 
32

volle Strategie dar, um soziale Wert- und Würdefelder wiederzuerlangen. Damit nahm Lipp 

an, eine entscheidende Ursache für Charismatisierung gefunden zu haben.  

Im Folgenden werden die drei zentralen Begriffe aus Lipps Konzept, nämlich «Stigma», 

«Selbststigmatisierung», «Charisma», kurz erläutert, ebenso seine übergeordnete Kategorie 

des «Dramas». Am Schluss folgt ein kurzer Überblick zur Rezeption des Prozessmodells 

«Stigma und Charisma», der mit den relevanten Punkten, die für den Einbezug dieses Modells 

in die vorliegende Untersuchung sprechen, beendet wird. 

‚Stigma’ 

Die Kategorie ‚Stigma‘ bezieht sich auf Abweichungen im Sinne «eines schuldhaften, also 

ächtungs- und strafwürdigen Verhaltens, das nicht urwüchsig entstanden ist, sondern in 

Gesellschaft und Kultur erst konstruiert wird.»86 Die Aussenseiterin oder der Aussenseiter 

verhält sich auffällig oder weist Schwächen, Mängel oder soziale «Defekte» auf. Stigmata 

bilden hier Zeichen sozialer Schuld, die durch Prozesse sozialer Zuschreibung entstehen. 

Stigma, wie es hier definiert wird, ist also zu unterscheiden von den körperlichen Wundma-

len, die manche Menschen in Anlehnung an die Verletzungen Jesu Christi während der 

Passion am Körper tragen.  

Selbststigmatisierung 

Stigmatisierte wenden verschiedene Strategien an, um mit der sozialen Schuldzuschreibung 

fertig zu werden. Eine davon stellt die Selbststigmatisierung dar. Sie ist eine wirkungsvolle 

Strategie paradoxer, öffentlicher Selbstanklage. Ziel ist die Wiedergewinnung sozialer und 

personaler Integrität, der Selbstachtung und Identität. Selbststigmatisiererinnen und –

stigmatisierer schreiben sich selber, noch bevor es die Gesellschaft tut, Schuld zu und setzen 

so den Gegner unter Druck. Diese Strategie schafft eine Lage, die die beteiligten Gruppen 

sowie die involvierte Öffentlichkeit dazu bringen kann, Routinenormen distanzierter zu 

betrachten und ihre Werte in Frage zu stellen.87 Selbststigmatisierung unterteilt Lipp in 

folgende vier Handlungstypen: Exhibitionismus, Provokation, Askese und Ekstase. Diese 

können nach unterschiedlichen Handlungsfeldern weiter differenziert werden,88 wobei sie 

nicht allein für sich, sondern verbunden mit ihrer Umgebung existieren. In der Analyse wird 

versucht, ihre Verankerung im historischen Kontext festzuhalten. 

                                                 
86  Lipp, Aussenseiter 15–16. 
87  Lipp, Stigma 126–130. 
88  Lipp, Stigma 131–133. 


