Jolanda Cécile Scharli

Auffallige Religiositat

Gebetsheilungen, Besessenheitsfalle und
schwarmerische Sekten in katholischen
und reformierten Gegenden der Schweiz




Jolanda Cécile Schérli
Auffallige Religiositat: Gebetsheilungen, Besessenheitsfédlle und schwarmerische Sekten in
katholischen und reformierten Gegenden der Schweiz

Buch-ISBN: 978-3-95425-016-5
PDF-eBook-ISBN: 978-3-95425-017-2
Herstellung: disserta Verlag, Hamburg, 2013

Dieses Werk ist urheberrechtlich geschitzt. Die dadurch begrindeten Rechte, insbesondere die
der Ubersetzung, des Nachdrucks, des Vortrags, der Entnahme von Abbildungen und Tabellen,
der Funksendung, der Mikroverfilmung oder der Vervielfaltigung auf anderen Wegen und der
Speicherung in Datenverarbeitungsanlagen, bleiben, auch bei nur auszugsweiser Verwertung,
vorbehalten. Eine Vervielféaltigung dieses Werkes oder von Teilen dieses Werkes ist auch im
Einzelfall nur in den Grenzen der gesetzlichen Bestimmungen des Urheberrechtsgesetzes der
Bundesrepublik Deutschland in der jeweils geltenden Fassung zuléssig. Sie ist grundsétzlich
vergutungspflichtig. Zuwiderhandlungen unterliegen den Strafbestimmungen des
Urheberrechtes.

Die Wiedergabe von Gebrauchsnamen, Handelsnamen, Warenbezeichnungen usw. in diesem
Werk berechtigt auch ohne besondere Kennzeichnung nicht zu der Annahme, dass solche
Namen im Sinne der Warenzeichen- und Markenschutz-Gesetzgebung als frei zu betrachten
waren und daher von jedermann benutzt werden durften.

Die Informationen in diesem Werk wurden mit Sorgfalt erarbeitet. Dennoch kénnen Fehler nicht
vollsténdig ausgeschlossen werden und der Verlag, die Autoren oder Ubersetzer Gibernehmen
keine juristische Verantwortung oder irgendeine Haftung fiir evtl. verbliebene fehlerhafte
Angaben und deren Folgen.

© disserta Verlag, ein Imprint der Diplomica Verlag GmbH
http://www.disserta-verlag.de, Hamburg 2013



Vorwort

Die vorliegende Arbeit ist im Rahmen des SNF-Projektes «Aussergewohnliche religiose
Erscheinungen in der ersten Hailfte des 19. Jahrhunderts in der Schweiz» entstanden, welches
von 2006 bis 2010 an der Theologischen Fakultit der Universitidt Luzern angesiedelt war. In
den zwei Jahren davor war ich damit beschéiftigt gewesen, den Briefwechsel von 1805-1831
zwischen dem Generalvikar von Konstanz Ignaz Heinrich von Wessenberg und dem Ziircher
Politiker Paul Usteri zu kommentieren und herauszugegeben. Die beiden Freunde tauschten
sich in ihren Briefen wiederholt tiber Ereignisse aus, die durch religiose «Schwirmereieny
verursacht worden waren. Vor allem Wessenberg musste sich in seiner Funktion als Generalvi-
kar immer wieder mit Wunderheilern und Besessenheitsfillen beschéftigen, iiber die er sich in
mehreren Artikeln und Schriften dusserte. Damit war auch mein Interesse geweckt, was zum

erwdhnten SNF-Projekt und zur vorliegenden Untersuchung fiihrte.

Mein erster Dank gilt Prof. Dr. Markus Ries, der das SNF-Projekt erméglichte. Er unterstiitzte
meine Arbeit {iber die Jahre dusserst zuvorkommend, mit grosser Hilfsbereitschaft und mit viel
Interesse und stand mir jederzeit mit Rat und Kritik bei. Herzlich mochte ich mich zudem bei
Prof. Dr. Aram Mattioli bedanken fiir seine Bereitschaft dieses interdisziplinire Projekt
mitzutragen. Weiter danke ich Prof. Dr. Francisca Loetz von der Universitit Ziirich. Die
Einladung von Prof. Dr. J. Jiirgen Seidel zur Tagung iiber den Radikalpietismus vom Juni 2008
habe ich gerne angenommen. Im 2011 erschienen Tagungsband verdffentlichte ich einen

Aufsatz tiber Margaretha Peter.

Die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter der Staatsarchive der Kantone Luzern, Ziirich, St. Gallen,
Nidwalden, Schwyz und Zug haben mich in meinen Forschungen mit grosser Geduld betreut
und mit ihrer Fachkenntnis manche Erkenntnisse beschert. Weiter mochte ich Stephan Kemmer
vom bischoflichen Archiv St. Gallen und Christian Schweizer vom Provinzarchiv der Schwei-
zer Kapuziner in Luzern fiir die Betreuung, Rolf Fis vom bischoflichen Archiv Basel in
Solothurn, Albert Fischer vom bischoflichen Archiv in Chur, Hansjorg Kuhn vom Staatsarchiv
Uri und Regula Odermatt-Biirgi von der Kantonsbibliothek Nidwalden fiir Recherchen und

Hinweise meinen Dank aussprechen.



Hilfreiche Hinweise verdanke ich zudem Heidi Bossard-Borner, der Betreuerin des Projekts
«Kantonsgeschichte des 19. Jahrhunderts» in Luzern, Christoph Schmider vom Erzbischofli-

ches Archiv Freiburg und Thomas Oschmann vom Didzesanarchiv Rottenburg-Stuttgart.

Von 2006 bis 2011 konnte ich das Gastrecht des Archivs fiir Frauen-, Geschlechter- und
Sozialgeschichte Ostschweiz in St. Gallen geniessen, in dessen Rdumen die vorliegende Arbeit
entstanden ist. Ich bedanke mich ganz herzlich bei den Mitarbeiterinnen des Frauenarchivs,
besonders Marina Widmer, Christina Genova und auch Annette Bossart, die sich meine
Gedanken und Sorgen anhorten und mich zum Fortfahren ermunterten. Zudem mdochte ich
mich bei den St. Galler Historikerinnen Dorothée Guggenheimer, Esther Vorburger-Bossart
und Regula Ziircher bedanken, die mit mir zusammen eine St. Galler Historikerinnengruppe
initiiert haben und von denen ich in diesem Rahmen viele hilfreiche konzeptuelle Vorschldge
und Hinweise erhielt. Bedanken mochte ich mich auch bei Beatrice Escher von der Integrativen
Schreibberatung. Sie hat mir geholfen, die rohen Texte zu schleifen und die Arbeit in eine

verstandliche und angenehm zu lesende Form zu bringen.

Ein ganz besonderer Dank gebiihrt meinem Mann Martin Schindler, der alle Rohtexte als Erster
durchlas, kommentierte, kritisierte und auch die Kommasetzung nicht vergass. Ohne sein
Vertrauen und seine Geduld, seinen Zuspruch und seine Grossziigigkeit wére die Untersuchung
nicht so ziligig vorangekommen. Thm und unseren Séhnen Moritz und Titus ist diese Arbeit

gewidmet.

St. Gallen, im Mai 2012 Jolanda Cécile Schirli



Inhaltsverzeichnis

1 EIDNICITUNG wouuerinrriiiniininiinnnicnsnninsssncssnnesssnssssssssssssssssssssssssssssssssssssnssssssssssassssssssssassssnssssssssses 11
1.1 Auffallige REIIIOSITAL ...c..eoitiiiiieieeieeeie ettt 13
1.1.1 Auffillige Religiositdt und Devianz...........ccccccveeiiieriiieeiiieiiee e 13
1.1.2 Auffillige Religiositdt und religioser Nonkonformismus..........ccccceeeveneeienennenne. 14
1.1.3 Auffillige Religiositdt und personliche Frommigkeit............coocevieveninienienennnn. 15
1.1.4 Auffillige Religiositit und Virtuosenspiritualitat...........cccceeveeeriieeiieeiieeccie s 16
1.1.5 Auffillige Religiositit und Volksfrommigkeit.............coooveeiiiinieniiiiiieiee 16
1.2 Einbettung in die Kulturgeschichte ............cccovieiiiiiiiiiiiee e 17
1.3 FragestellUNG ....cc.ooiiiiiiiii et 18
1.4 FoOrsChUuNGSStand.........cccuiiiiiieiiieeiie et et e et e e enae e snneeennee s 19
1.4.1 Pietismus, Erweckungsbewegung, religioser Nonkonformismus ............cccceeeeeeenee. 19
1.4.2 Seherinnen, Stigmatisierte, Wundergldubige, Schwiarmer und Besessene .............. 23
1.4.3 Alltagliche RElIZIOSItAL........ccuvieiiiieiiieciee ettt et e s 27
1.4.4 ForschungSdesIderat ...........ccoieiiiiiiieeiieiie ettt et teesaee e ennaens 28
1.5 IMEEROME. ...t et ettt ettt e 28
1.5.1 Untersuchungsraum der Fallbeispiele ...........cocveriiiiiiiiiieniiiieiiieiieeeeee e 28
1.5.2 Vergleich der FallbeiSpiCle.......ccuueiivieiiiiiiiieciie et 30
1.5.3 Das Prozessmodell «Stigma und Charisma» von Wolfgang Lipp ........ccccceveeenenn. 31
L6 QUEIIETI ..ottt e e e e e et e e e e tr e e e aaaaeaeas 37
1.6.1  ATCRIVSIEUATION ....eiitiiiiiiit ettt ettt et ettt e ee 37
1.6.2 QUEIICNAITEN ....oeiiiiiiieciie e e e e e e et e e e aa e e e e e areeeenees 39
1.7 Aufbau der ATDEIt........ooiuiiiiiiieee e 42
2 Kirchenpolitik und religiose ZeitStromungen .......cceeecreeecseecssneecseecssaeessanecssnessssnesssneesnee 45
2.1 Verhiltnis von Staat und Kirche in Luzern, Ziirich und St. Gallen ..............cc..ccoovnnnn.. 45
2.1.1 Friihe Neuzeit — Staat und Kirche untrennbar verflochten............ccccocceniniinncne 45
2,12 HEIVEHIK et 49
2.1.3 Nach 1803 — Ausgeprigtes Staatskirchentum.............ccccoeevvieviiiniieenieccie e 50
2.2 Religiose ZEStIOMUNZEN . ...ccuvieiieiieiieeiieeieetiesieeeeteeieesseessaeeseeseesseeesseeseesseasssesnseens 58
2.2.1 KathOlIZISIUS ...couuiiiiiiiiieiie ettt 59
2.2.2 PrOteSTANTISIUS. ....eeiutieuiieiieitieeiteeieestteeite et e e steeetee et e eabeesseeenbeenbeenbeesseesnseenseesseesneeenne 69
2.2.3 VOIKSTEIGIOSTEAL ....veeeeiieeiiieeeieeeiie ettt ettt e et e e eaee et eesnseeeaeeennee s 76
224 «Religioser IndifferentiSmus .......coceeoverieriiiiniiiiniececcceeee e 77

3 32 Fallbeispiele aus Luzern, Ziirich, St. Gallen und Nidwalden.........ccccceeeueeevueecsueeenne 79
Bl LUZEIM et ettt 79
3.2 ZUTICK ittt ettt ettt et e h ettt be b e eee 80
3.3 St GALLEIL . 81

B NIAWALACTL e e e e e e e e e et e e e e e e e e e e e e e e s 82



3.5 EIEDIIS oottt ettt ettt e et e e enteen 82

Auffillige Handlungen religioser Frauen und MANNET .......cocceeeeiivnnicnssnnricccsnssecsssassosnns 85
4.1 Systematische Einordnung von auffalliger Religlositat ..........cccovveviiieniieeiiiiiieeeieens 85
4.2 Verbotene SChriften [ESeN..........coiiiiiiiiiiiieieeeet e 87

4.2.1 Das Biichlein vom «Heiligen Liebesbund zur Ehre des gottlichen Herzens Jesu» . 87
4.2.2 Die Bekdmpfung des Teufels.......ccoeevuieriiieiiiieiieeeie e 95
4.2.3 Das «Menne-Biichleiny tiber die Sakramentalien .............ccccoeveeierieniniinenienennne. 98
4.2.4 MystiSChe SCRITIIEN ...ccuiiiiiiieiii e e e 100
4.2.5 Widerlegung von Predigerworten durch einen Laien............cccocceevieniiieiniennns 103
A I 25 ¥ <] 11§ PSR PPRSPSRTR 105
4.3 Zusammenkiinfte abhalten...........cccooiiiiiiiiiii 108
4.3.1 Die «Herz-Jesu»-Anhédngerschaft in St. Gallen............ccoeceevieniiiiiinieniiciees 108
4.3.2 Hausliche Gebetskreise in katholischen Gegenden ............ccccoooeeveiieniieicieenen, 110
4.3.3 Haéusliche Gebetskreise in reformierten Gegenden .............ccceevveriieieenieenneenean. 111
434 EIZEDINIS ..eeiiiiieeiiie ettt ettt et e et e et e e et eentaeeetteennreans 114
4.4 «WallfAhren) ....cc.oooiiii et 115
4.4.1 Die «Herz-Jesu»-Anhangerschaft..........cccccoeviiiiiiiiiiiiiiiiiicce e 115
B D ) Sl K3 VA T 1 (<) OO RUSPRRPR 117
4.4.3 Gingen auch Reformierte auf « Wallfahrten»?............ccccoooiiiiiiiiiniiiiiiieee 118
N B ¥ <] 11 ) PSR PPROPSRTRR 119
4.5 GebEtShEIIUNG ....c..eoiiiiiiiiiie e 119
4.5.1 Heilen in katholischen Gegenden ...........c.coocvveeiiiiiiiieiiieenie e 120
4.5.2 Heilen in reformierten GEZeNden ...........ccceecveeeiuiieiiieeiiieeeiee e e eeeeeeree e 124
4.5.3 Krankheitsverursacher: Ddmonen und der Teufel............ccoceviniininiininicncene 127
4.5.4 HeilungShoREIt.........cooiiiiiiiiecie ettt e et e sereeenae e 131
4.5.5 EIZEDINIS ..eiiiniiieieiie ettt ettt e et e e et e s nteeeaeeens 133
4.6 WICARITAUTEI. ....eoutiiiiiiei ettt st 134
4.6.1 Kindertaufe - Geisttaufe - Glaubenstaufe - Wiedertaufen - Erwachsenentaufen .. 135
4.6.2 ZWaNGSTAUTC....c.oiiiiiieiiieeiee ettt e et e e e et e e nbeeeaeeens 137
4.6.3 Bedingnistaufen im katholischen St. Gallen zur Zeit der Helvetischen Republik. 139
4.0.4 ETZEDINIS ..eeiiiiiiiiiie ettt ettt e et e et e et e e enbee e taeeebeeenaeeeaeeens 143
4.7 BESESSEI SCIM «..eutiiiieeiiietieti ettt ettt ettt ettt e bt et e e bt e bt e sheeeabeebe e bt e enb e et e e beeeaeeenbeenee 145
4.7.1 Besessenheit als Erklarung fiir Krankheit............c.coooeiiiiiiiiniiniiiiiieiecee 147
4.7.2 Besessenheit als Sinngebung: Die Frau von Weisstannen .............cccoeeceeeeveeenennne 153
4.7.3 Besessenheit als Auszeichnung: Anna Maria Anderau ...........ccccoeeveeviieneienneennnne. 158
4.7.4 Exorzismus: Methode zur Krankenheilung .............cccooviiiiiiiiiiiiniiiiieceeee 162
4.7.5 Gibt es Besessenheit? — Konfrontation verschiedener Lebensanschauungen ....... 165
g S 25 ¥ o<1 71§ PSPPSRSO 168

4.8 ViISIONEN EMPTANZEI .....eiiiiiiiiiiieiieeiie ettt ettt ettt et e e s et eaeeees 171



4.8.1 Visiondrinnen mit geistiger FUhrung..............ccoooiiiiiiiiiee, 172

4.8.2 Unabhingige Visiondrinnen und VISIONATE ........c..cecererieriiieneniieneeienieeienieeee 178
4.8.3 Zeitgenossischer Umgang mit dem Phanomen Vision...........cccoeevveeviiiinieeccneenen. 181
4.8.4 EIZEDIIS . ...eiiuiiiiiieiieeiie ettt ettt ettt ne e et he et e abeereenneas 186
4.9 Gewalt ANWENACT ......eotiiiiiiiiiieiieiee et e 187
4.9.1 Korperliche Misshandlung von Susanna Kenzig in Bauma, 1843........................ 188
4.9.2 Die Totungen von Elisabetha und Margaretha Peter in Wildensbuch, 1823 ......... 197
G T =5 ¥ ) o3 4| (TSRS 204
4.10  Zusammenfassung der ErgebniSSe ..........coceevieririiniiiiiniiieneeicsieeeee e 206
4.10.1 Auffélliges Verhalten ..........cocoviiiiiiiiiiiiece e 206
4.10.2 Schuldbewiltigung durch informelle Kontrolle............cccoeviiviiniininiinincninee. 207
4.10.3 Schuldbewéltigung durch formelle Kontrolle.............ccooeierieniiniiieniinieniieieee. 208
4.10.4 SchuldentlaStung ..........cccciieiiieeiieeeiee ettt eree e e e e eeeseeeenseeeeeeeens 209
4.10.5 Weltbild: Gottes- und Teufelsvorstellungen .............cccceeeevieiienieniieiieeieenieeeeee. 211
4.10.6 Wer ist zur Bekdmpfung von Krankheiten befugt?...........cccooevveviiiiniienieeieee, 212
4.10.7 Weibliche auffillige ReligIOSItat.......c..cccuviiiieeeiiieciie e 213

5 Auffillig religiose Personen und ihr PubliKum .........coouiiininniicnssnnicsssneccssnnnesssnsecssnnns 215
5.1 Systematische Analyse der Rollen und Strategien............cccceevvvieviieeciieenieecec e, 215
5.2 Margaretha Peter: Geistige Mutter und Blutopfer...........cccooeeveniiiiniinniiniicncne 217
5.2.1 Die Botschaft der Liebe GOttes ..........cocuiiiiiiiiiiiiiiinieicceeeeeee e 219
5.2.2 Die @eISHZE MULLET ....ueiiutiiiiieiiieiieciie ettt ettt ettt tee bt teesieeenbeenneens 221
5.2.3  VOIDIIAET vttt 221
5.2.4 Leiden fiir Gott statt GOtteSIiEbe ........covuieiiiiiiiiiieie e 224
5.2.5 Unglicklich VErliebDt........c.ooouiiiiiiiiiiieieeie e 226
5.2.6 D@ GEDUIT ...ttt ettt et ettt 227
5.2.77 Die AUTRrStERUNG ......ooeiiiiiiiiee e s 228
5.2.8 Margaretha Peter: eine charismatische Ekstatikerin ...........c.cccooeoveeiiiiiiiecnieenen. 229
5.3 Philipp Borsinger: Seelsorger und Aufriihrer...........occooieiiniiiiniincce 231
I B B D 1S g 1STS] 0] ¢ ) USSR 232
5.3.2 Der AUTTUNIET .....eiiiiiiieiece ettt ettt et e 236
5.3.3 Philipp Borsinger: Provokateur, Asket und Reumiitiger wider Willen.................. 238
5.4 Die Familie Anderau und der «Heilige Liebesbundy»............cccccvveviveviiiinciieiiiienieene, 241
5.4.1 Anna Maria Anderau: Das Sprachrohr géttlicher Wahrheiten..............cccccooeeeen. 241
5.4.2 Joachim Anderau: Der Pradikant, der provoziert..........ccceeeeeeriieecieenree e 244
5.4.3 Anna Barbara Anderau: die Wallfahrerin ..........ccoooeiiiiiniiiiniiinieece 246
5.4.4 Der Liebesbund: Eine verschworene Gemeinschaft ............cccccooviiiiniiiniinncnen. 247
5.5 Niklaus Wolf und Dorothea Trudel: Asketische Heilige ...........cocoevenieniniininicncnnne 250
5.5.1 Gleiches Gebet in zwei Konfessionen............cocveevieriiniiiiiiiiicnieiiinecceseeeee 252

5.5.2 Gesellschaftliches und religioses Umfeld ..........ccccoceviiiiiniiiiniiiinniiicneee 252



5.5.3 Jesus im Mittelpunkt des Glaubensbekenntnisses ............ccceeeveeeieeeeveenveeeenneennne. 254

5.5.4 Ausstrahlung auf weitere Bevolkerungskreise ..........cocevveviriininieninienenicnene. 257
5.5.5 AsKetiSChe HEIlIZE ..ccuvvieiiieiiiiciiece e e 259
5.6 Medizin versus GebetSheilung............cccooviiiiiiiiiiiiiii e 264
5.6.1 Die Vorwiirfe der MedizinalbehOrde.............cooieiiiiiiiiiiiiiiiieceeen 265
5.6.2 UbBIE NACKIEAE .......ceovveeeceeeeceeeee e 267
5.6.3 Trudels Gegnerschaft: Arzte und Medizinalbehorde des Kantons Ziirich ............ 268
5.6.4 Die Behandlung von Geisteskranken..............ccceevviiiiiiiniiiiiieinie e 271
5.6.5 VOr ODergeriCht ........coeoiiiiiiiiiiiiiiiie e 272
5.7 Der Kampfum Anerkennung als unabhéngige religiose Gemeinschaft ...................... 275
5.7.1 Umgang mit separatistischen Gruppen im Kanton Ziirich .........c.cccccevveneniennnnne. 276
5.7.2 Umgang mit separatistischen Gruppierungen im Kanton St. Gallen..................... 295
5.7.3 Umgang mit separatistischen Gruppierungen im Kanton Luzern ......................... 299
5.8 Unter SChwarmereiverdacht ............cooiiiiriiiiriiieneeeece e 302
5.8.1 Die «Herz-Jesu»-Gemeinschaft in der Umgebung der Stadt St. Gallen................ 303
5.8.2 Die Terziaren: Sektierer in Ruswil und Wolhusen .............cccooceiiiiiiniiniinenen. 305
5.8.3 Religiose «Schwirmerei» in der Familie Hartmann in Hohenrain........................ 309
5.8.4 Margaretha Peter: das Paradebeispiel einer Schwarmerin..........cc.ccoceeveveeiennnne. 311
5.8.5 ZeitgendssiSCher DISKUIS ........oeiiiiiiiieiiece e 312
5.9 Zusammenfassender Vergleich der Rollen und Strategien.............cccoeecvevviieeniieninnns 320
5.9.1 Existentielle Ebene: Ekstase, Provokation und ASKESE.......ccovvvvvviiiiiiiiiiiieeiiiiiinns 320
5.9.2 Soziale und kulturelle Ebenen .............ccccoiiiiiiiiiiiiiiieeeeee e 323
5.9.3 Weibliche auffillige RElIGIOSItAL ........coouiieiieiiiiieeiieeeee e 326
Schlussbetrachtung ......coeeeneeneensnecsenseesseensaenseecssnecsaennne . . 327
6.1 KantonsSvergleiCh .........c.uiiiiiiiiiiecie e et 328
6.2 KonfessionSvergleiCh.........oouiiiiiiiiiiiiiiieciicie e 330
6.3 Auffillige Religiositdt und die Sdkularisierungstheorie...........coeevveeviieeiieeeiee e, 332
6.4 Weibliche und ménnliche aufféllige ReligioSitat .........coceveriiniiiininiiiieecceee 337
6.5 AUffallige REIIZIOSItAL ....ccciuiiiiiiieie et e e 339
ADKUrzungsverzeiChnis .....ecceeeeeinicnienisensensennsnensensinsnecssisssesseesssssesssesssssssssssesssses 341
Quellen- und LiteraturverzeiChmis ........cccceeiecciniccnsnnniiccsssscsnsseccssssssassssscssssssssssssscsssssns 343
Bl QUEILEI. ... et e et e e e atr e e e eaaaaas 343
8.2 LILEIALUL ...ttt et et b ettt e b ettt eaee et 348
8.3 LeXIKA 1.ttt ettt ettt ettt et e seenneas 372




1 Einleitung

Wiirzburg, das unter der Regierung des edeln, frommen und weisen Fiirstbischofs Franz
Ludwig v.[on] Erthal' so aufgeklirte Wiirzburg, wo seither die Péschelianer® ihren Sitz hatten
und vielen Unfug trieben und von wo der pobelhafte Heggismus® ausgieng (sic!), verwandelt
sich jetzt auf einmal durch den Zauberschlag eines Bauers Michel von Unterwettinghausen
und des berlichtigten Fiirsten Hohenlohe, Mitglieds des Vikariats v.[on] Bamberg, in eine
Wunderstitte; Lahme gehen, Blinde sehen, Taube horen etc. Seitdem die geldhmte Prinzessin
von Schwarzenberg, welche Dr. Heine seit 20 Monaten besorgte, steht und geht, stromten in
der Runde von 30 Stunden alle Presthaften nach Wiirzburg, um den Segen des Bauern Michel

und des Fiirsten Hohenlohe zu empfangen. Ganz Wiirzburg ist ein Invalidenhaus geworden.*

Diesen ironischen Bericht widmete der damalige Generalvikar des Bistums Konstanz, Ignaz
Heinrich von Wessenberg, seinem Ziircher Freund und Politiker Paul Usteri tiber die merk-
wiirdigen Ereignisse in Wiirzburg. Der Bauer und Gebetsheiler Martin Michel (1760 - ?) hatte
am 20. Juni 1821 zusammen mit dem Priester Alexander Prinz zu Hohenlohe-Waldenburg-
Schillingsfiirst (1794 - 1849) fiir die Heilung der geldhmten Prinzessin Mathilde von Schwar-
zenberg gebetet, die bereits seit zwei Jahren beim Orthopdden Dr. Johann Georg Heine
(1770 - 1838) in Behandlung gewesen war, als ihre ersten Gehversuche als Wunderheilungen

von Michel und Hohenlohe bekannt wurden.

Wessenberg kam wiahrend seiner Amtszeit als Generalvikar selbst auch in Berithrung mit
derartigen auffilligen religiosen Phdnomenen. 1802 war er mit der Einddmmung einer
«Schwiérmerey», die «vorziiglich in einigen Gemeinden des Kantons St. Gallen spukte»,
beschiftigt gewesen.” Zudem nannte er 1808 den Kaplan von Spiringen UR Josef Anton
Fruenz (1773 — 1812) einen «Wundermanny, dem er das Benedizieren untersagen musste, um
den Wallfahrtseifer der Bevolkerung etwas abzukiihlen.® Doch waren diese «Schwirmereyen»
keine ureigenen katholischen Phidnomene, denn 1824 stellte die Kreuzigung der reformierten

«Heiligen Margareth» in Wildensbuch im Kanton Ziirich fiir Wessenberg den Anlass dar, sich

' Franz Ludwig von Erthal (1730 - 1795). Aufgeklirter Fiirstbischof von Wiirzburg und Bamberg. BBKL 1
(1990) 1540-1541; Gatz, 1648-1803 93-95.

Bei den «Poschelianern» handelte es sich um Anhénger einer katholischen «schwarmerischen» Bewegung,
die sich auf den endzeitlichen Mystizismus des dsterreichischen Priesters Theodor Poschl (1769-1837) be-
riefen. Poschl entwickelte eine Teufelslehre, die Napoleon als lebendigen Teufel erachtete und seine Anhé-
nger als Teufelskinder. BBKL 7 (1994) 775-777.

Zum «Heggismusy liess sich nichts in Erfahrung bringen.

Pfyl, Wessenberg-Usteri 392.

Pfyl, Wessenberg-Usteri 238.

Pfyl, Wessenberg-Usteri 56.

N B W

11



eingehender mit dem Phinomen der «Schwirmerei» zu befassen.” Wessenberg und seine
Zeitgenossen verstanden unter einem «Schwérmer» einen Menschen, der aus mangelnder
Urteilskraft der christlichen Religion und zuweilen auch der Vernunft widersprechende
Meinungen vertrat und dadurch manchmal auch 6ffentliche Unruhe anrichtete.® In der Folge
schrieb Wessenberg drei Aufsidtze zu diesem Thema, die er 1833 in eine grossere Abhand-

. . . 9
lung einfliessen liess.

Der Glaube an das Einwirken tibernatiirlicher Méchte auf die alltdgliche Lebenswelt und an
eine unmittelbare gottliche Leitung scheint in den schweizerischen Kantonen und in angren-
zenden Gegenden Deutschlands und Osterreichs in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts
ungebrochen gewesen zu sein. Dies mutet etwas anachronistisch an, da sich im 19. Jahrhun-
dert inhaltlich aufgrund der Industrialisierung und Modernisierung, Demokratisierung und
Nationalisierung sowie der Sdkularisierung, Verbiirgerlichung und Individualisierung einen
Umbruch gegentiber der Tradition vollzog. Akzeptiert man aber, dass scheinbar moderne
aufgeklart-zweckrationale Weltsichten neben vermeintlich vormodernen magisch-religiosen
existierten und ineinander griffen, verwandelt sich die im Sinne von Max Weber «entzauber-
te» in eine «verzauberte» Moderne.'® Obwohl Entkirchlichungsprozesse zu Beginn des 19.
Jahrhunderts unbestreitbar stattfanden, sind sie nicht mit einem Nachlassen der individuellen
Religiositédt gleichzusetzen. Religion und Religiositét reichen dementsprechend iiber Kirche
und Kirchlichkeit hinaus. Mit einer Geschichte der Religiositit, die sich mit der Rolle von
Religion im lebensweltlichen Alltag beschéftigt, konnen auch die politischen, gesellschaftli-
chen und individuellen Dimensionen von Religion erfasst werden. Deshalb steht die Bedeu-

tung von Religion fiir die historischen Subjekte im Mittelpunkt dieser Forschungsarbeit.''

Die beschriebenen Phinomene waren sicher nicht Ausdruck einer alltdglichen Religiositét
einer breiten Bevolkerungsschicht. Vielmehr bildeten sie gesellschaftliche Randphédnomene,
die fiir kurze Zeit einen grosseren Bekanntheitsgrad erreichten oder iiber langere Zeit hinweg
eine kleine Gruppe von Menschen in ihrem Bann hielten. In dieser Untersuchung werden sie

als Phanomene einer «auftilligen Religiositity» bezeichnet.

7 Pfyl, Wessenberg-Usteri 468—469.

¥ Zedler Universal-Lexikon, Bd. 35, 912 (1795).

1823 und 1824 erschienen drei Artikel im «Archiv fiir Pastoralkonferenzen» (APK): «Ueber Schwérmerey
tiberhaupt und religiose insbesondere» (APK 1823 289-317), «Ueber Schwirmerey tiberhaupt und religiose
insbesondere» (APK 1824, 5. Heft, 311-335) und «Ueber Schwirmerey, besonders religiose» (APK 1824, 5.
Heft, 336-348). 1833 erweiterte Wessenberg diese Betrachtungen zu einer umfassenderen Darstellung
«Ueber Schwirmerei. Historisch-philosophische Betrachtungen mit Riicksicht auf die jetzige Zeit».
Freytag und Sawicki arbeiten mit diesen Begriffen in ihrer Einleitung «Verzauberte Moderne. Kulturge-
schichtliche Perspektiven auf das 19. und 20. Jahrhundert» im von ihnen herausgegebenen Sammelband.
Freytag, Wunderwelten 15.

""" Loetz, Gott 543-544.



1.1 Auffillige Religiositiit

Die vorliegende Untersuchung umfasst religiose Phianomene in unterschiedlicher sozialer und
kirchlicher Auspriagung: «Sekten», Separatistengruppierungen, Erweckungszirkel, «Neutdu-
fern-Gemeinschaften, Gebetsheilerinnen und -heiler, Visiondrinnen und Visiondre sowie vom
Teufel besessene Frauen. Fiir all diese Auspriagungen von Religiositit wird in dieser Untersu-
chung der Begriff der «auffilligen Religiositit» beniitzt. Er umfasst die vielfiltigen Ubergin-
ge von einem Aufsehen erregenden Phanomen, iiber ein abweichendes bis zu einem stigmati-
sierten Verhalten. Der Begriff der «auffilligen Religiositity wird in der Regel
umgangssprachlich verwendet. In dieser Untersuchung benennt er historisch beobachtbare
Erscheinungen, er wird also als phanomenologischer Terminus benutzt. «Auffillige Religiosi-
tdty ist ein neutral gehaltener Begriff, der die Grenzen von Norm und Nicht-Norm verschwin-
den lasst. Er ist religions- bzw. konfessionsungebunden, was sich u.a. auf seine Reichweite
auswirkt. Generell stellt sich die Frage, wem und wie sich Auffilligkeit im religiosen Bereich
zeigt. Diese Untersuchung basiert zu einem grossen Teil auf Quellenmaterial aus obrigkeitli-
chen Archiven, weshalb diese Auffilligkeit in den meisten Fillen von staatlicher oder
kirchlicher Seite festgestellt wurde. Die Anwendung dieses Begriffs auf historisch beobacht-
bare Erscheinungen erlaubt es zudem, in einer historischen Untersuchung nicht vorschnell mit
verwandten soziologischen Termini wie Devianz bzw. Abweichung arbeiten zu miissen. In
der Analyse der «auffilligen Religiositity wird jedoch durchaus auf die soziologische

Terminologie zuriickgegriffen.

1.1.1 Auffillige Religiositiit und Devianz

Der Begriff der Devianz wird in der historischen Forschung fiir Haresien und andere Abwei-
chungen von der sozialen oder kulturellen Norm einer Gesellschaft verwendet. Der Begriff
stammt jedoch aus der Soziologie und ist deshalb eng mit der modernen Gesellschaft verbun-
den. Devianz - oder zu Deutsch abweichendes Verhalten - bezeichnet stigmatisierte Eigen-
schaften oder Verhalten, die von einer dominanten Gruppe einer Minderheitengruppe zuge-
schrieben oder als Abweichung von giiltigen Normen und Wertvorstellungen beurteilt
werden.'” Der Begriff der Devianz schliesst - im Gegensatz zum Begriff der auffilligen
Religiositét - abweichendes Verhalten aus, das zu keiner gesellschaftlichen Stigmatisierung

fiihrt.

> Diese Definition entstammt der Theorie des Labeling Approachs, die abweichendes Verhalten erklirt. Vgl.

dazu Lamnek, Theorien 216-236, besonders 218, oder Lamnek, neue Theorien 23-24.
13



1.1.2 Auffillige Religiositiit und religioser Nonkonformismus

In der historischen Forschung wird ebenfalls mit dem allgemeiner gehaltenen Begriff des
Nonkonformismus gearbeitet. Urspriinglich war er fiir die als «nonconformists» oder «dissen-
ters» bezeichneten protestantischen Sekten in England benutzt worden."” Nonkonformismus
beschreibt die Nichtiibereinstimmung der individuellen Haltung oder entsprechender Hand-
lungen mit den allgemein anerkannten Ansichten oder dem vorherrschenden Lebensstil einer
Zeitepoche, wobei die Giiltigkeit der verletzten Regeln bzw. der Norm von den Betroffenen

bestritten wird."

Thomas Hanimann beniitzte in seiner 1990 erschienenen Dissertation «Ziircher Nonkonfor-
misten im 18. Jahrhundert. Eine Untersuchung zur Geschichte der freien christlichen Ge-
meinde im Ancien Régime» den Begriff des Nonkonformismus. Er wollte ihn jedoch nicht
einfach mit der Separation von der Staatskirche gleichsetzen, sondern zitierte Edward Yoder,
der neben der individuellen Haltung auch das soziale Umfeld berticksichtigt. Yoder ist der
Ansicht, dass Separation, also ein bestimmtes Mass der Isolation oder Nonkonformitit
gegentiiber der vorherrschenden Umgebung fiir eine moralische und spirituelle Kultur in allen
Zeiten notwendig gewesen sei.” Hanimann beschreibt demzufolge Nonkonformismus als
Abweichung von der in einem bestimmten Gebiet {iblichen Form der Religionsausiibung.
Generell forderten diese Nonkonformisten immer wieder die Freiheit des Kultes und des
Bekenntnisses und damit einhergehend eigene organisatorische Strukturen. Hanimann selbst
beschiftigte sich in seiner Untersuchung mit Gruppierungen von Téufern, Pietisten und

Separatisten, verblieb also im reformierten Bereich.

Das im Herbst 2010 erdffnete Graduiertenkolleg «Religioser Nonkonformismus und kulturel-
le Dynamik» der Universitiit Leipzig reicht iiber den reformierten Bereich hinaus.'® Zentrale
Forschungsidee ist hierbei, dass religioser Nonkonformismus ein wesentliches Element des
religiosen Feldes und eine potenzielle Ressource alternativer Optionen von Sinndeutung,
Wertsetzung und Lebensformen darstellt und damit ein Element kultureller Spannung und
Dynamik ist. Das Projekt will diese Spannung zwischen religiosem Nonkonformismus und
Konformitit untersuchen, dem Potenzial und der Dynamik des religiosen Nonkonformismus

nachgehen sowie die soziale Formation, interne Vernetzung und mediale Repridsentation von

¥ RGG 2 (1999) 877-879.

4" Lamnek, Theorien 300.

Hanimann, Nonkonformisten 3-4.

Das Forschungsprogramm des DFG-Graduiertenkollegs «Religioser Nonkonformismus und kulturelle
Dynamik» (21 Seiten) kann auf der Website der Universitét Leipzig eingesehen werden: https://mahara.uni-
leipzig.de/view/view.php?id=54&new= [30.04.2012].



religios nonkonformen Gruppen durchleuchten. Das Graduiertenkolleg ist interdisziplinér
angelegt und will Forschungen zu religiosem Nonkonformismus in unterschiedlichen geogra-
fischen und zeitlichen Rdumen zusammenfiihren. Einzelne der Dissertationsprojekte werden

sich mit Themen aus dem islamischen oder dem buddhistischen Kulturraum beschéftigen.

Nonkonformismus wird im Forschungsprogramm des Leipziger Graduiertenkollegs nicht nur
als historischer, sondern auch als theoretischer Begriff verwendet. In diesem Sinne wird unter
Nonkonformismus eine spezifische Form der Devianz verstanden und kann damit als allge-
meines soziales Phdnomen betrachtet werden. Der Begriff des religiosen Nonkonformismus
wird hier also nicht nur als Klassenbegriff gebraucht, sondern als heuristisches Instrument zur

Generierung von Fragestellungen und Hypothesen.

Der Grundannahme des Projekts, «dass ndmlich das religiose und politische Feld als ein
dynamisches Geflecht von Relationen zwischen verschiedenen Akteuren zu begreifen ist —
Relationen, die durch Interaktion stindig neu arrangiert werden»'’, kann auch fiir die hier
vorliegende Untersuchung gutgeheissen werden. Trotzdem wird der Begriff der auffilligen
Religiositdt beibehalten. Mit auffilliger Religiositdt lassen sich ndmlich auch historisch
beobachtbare Phinomene erfassen, die nicht eindeutig als nonkonform oder deviant eingestuft
werden. Explizit zu erwdhnen sind hier Praktiken bzw. Denkweisen, die vor allem im katholi-
schen Bereich — aber nicht nur — auffallen, beispielsweise der Teufelsglaube im Zusammen-

hang mit Besessenheitsfillen oder dem geistigen Heilen.

1.1.3 Auffillige Religiositiit und personliche Frommigkeit

In Bezug auf auffillige religiose Einzelpersonen, die weder mit dem Staat noch der Gesell-
schaft in Konflikt gerieten, konnte auch der Begriff der persénlichen Frommigkeit angewandt
werden, wie ihn Bernhard Lang einfiihrt.'® Personliche Frommigkeit stellt eine Mentalitiit dar,
die der Lebensbewiltigung dient. Sie ist gemiss Lang einfach, unreflektiert, populir, diffus
tradiert, ohne Regelung. Die Gldubigen zeichnen sich durch ein unerschiitterliches Gottver-
trauen aus, so dass sie die alltdgliche Erfahrung machen, von einem sie liebenden géttlichen
Wesen umsorgt zu werden. Dementsprechend wurde das Erbauungsbuch von Thomas von

Kempen «Die Nachfolge Christi» (1418) von vielen religiosen Laien gelesen, um ihre

7" DFG-Graduiertenkolleg der Universitit Leipzig, Forschungsprogramm, Religioser Nonkonformismus und

kulturelle Dynamik 5.
" Lang, Frommigkeit 747-769.

15



personliche Frommigkeit zu starken. Auch Kirchenlieder und die Losungen der Herrnhuter

Briidergemeine unterstiitzen die personliche Frommigkeit.

1.1.4 Auffillige Religiositit und Virtuosenspiritualitit

Andere religios auffillige Personen begniigten sich nicht mit personlicher Frommigkeit. Aus
diesem Grund wollten sie etwas tun, um dem Ziel der Vollkommenheit und Heiligung néher
zu kommen. Demzufolge betrieben sie eine methodische Religiositit, wobei sie sich u.a.
selbst erzogen: Des Weiteren wandten sie sich von der menschlichen Lasterhaftigkeit ab und
pflegten einen Kult der Innerlichkeit. Lang nennt diese Art von Religiositdt Virtuosenspiritua-
litat. Diese ist komplex, anspruchsvoll, elitdr, lern- und lehrbar, durch Vorschriften geregelt
und kommt in zwei Varianten vor, ndmlich einerseits als introvertierte Spiritualitdt, die
kontemplativ ist und bei der man sich von der Welt abwendet, andererseits als extrovertierte,

die durch das Dienen in der Welt auf Heiligung zielt."”

1.1.5 Auffillige Religiositidt und Volksfrommigkeit

Manche der religiosen Auffilligkeiten liessen sich ebenfalls dem Bereich der Volksfrommig-
keit zuordnen. Unter Volksfrommigkeit ist hier «die synkretistische Form des religiosen
Denkens, Empfindens und Handelns von Individuen und Gruppen gemeint, welche die von
den offiziellen Kirchen und ihren Amtstragern vorgegebenen Glaubensinhalte und Praxisfor-
men den eigenen Bediirfnissen anpasst, sie amalgamiert und kreativ umwandelt.»*® Das
Konzept der Volksfrommigkeit ist jedoch umstritten, denn zum einen ist es ideologisch
belastet, zum anderen konstruierte die Sozialgeschichte bis in die 1980er-Jahren einen zu
starken Gegensatz zwischen Volksreligion und Elitenreligion.”! Heute geht die historische
Forschung von einer lebendigen Dynamik und einem intensiven Austausch aus: Die religio-
sen Laien eigneten sich neue Elemente der Elitenreligion an, wohingegen viele Elitenangeho-

rige traditionellen Vorstellungen und Verhaltensformen der Volksreligion anhingen.*

In der vorliegenden Untersuchung wird der Begriff der auffilligen Religiositédt insbesondere

deshalb gewihlt, weil er neben einer grossen Reichweite auch eine gewisse Neutralitit

Lang, Frommigkeit 762—673. Zu dem auf Friedrich Schleiermacher zuriickgehenden Begriff des religiosen
Virtuosen und Max Webers Begriffsverwendung vgl. Lang, Prophet.

2 p, Hugger, Volksfrommigkeit, in: Historisches Lexikon der Schweiz (HLS), Version vom 09.09.2010, URL:
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D11511.php.

Schieder, Volksreligiositdt 7—13.

22 Reinhard, Lebensformen 551-552.

16

21



aufweist, insbesondere deshalb, weil er nicht durch frithere Definitionen besetzt ist. Demzu-
folge grenzt er nicht gewisse Typen von Religiositit aus, wie dies bei den anderen, oben
erlduterten Begriffen der Fall ist. Mit der Verwendung der Bezeichnung auffilliger Religiosi-
tat lasst sich m.M. addquat der Frage nachgehen, welche Arten von Religiositdt neben dem
«Mainstream» damals in der Gesellschaft zu finden waren. Zudem kénnen mit diesem Begriff

interkonfessionelle Vergleiche gemacht werden.

1.2 Einbettung in die Kulturgeschichte

Die vorliegende Untersuchung beschéftigt sich mit der Rolle von Religion im lebensweltli-
chen Alltag. Sie hat einen kulturgeschichtlichen Fokus und bedient sich eines weiten Kultur-
begriffs, wie er auch fiir die Neue Kulturgeschichte konstitutiv ist. Kultur wird nicht als
abgegrenzter Bereich jenseits politischer, 6konomischer und sozialer Handlungsfelder
definiert, sondern als Rahmen, innerhalb dessen jegliche Form menschlicher Erfahrung und
Tatigkeit zu situieren ist. Zwar herrscht innerhalb der Disziplin eine grosse Vielfalt von
Ansitzen, allen gemeinsam ist aber, dass der Mensch selbst im Fokus der historischen
Forschung steht. Die Kulturgeschichte zeigt wie historisches Denken, Fiithlen und Handeln
durch den jeweiligen kulturellen Hintergrund der Akteure beeinflusst ist. Sie geht davon aus,
dass Kategorien wie Rasse, Klasse, Nation und Geschlecht keine anthropologischen Konstan-

ten sind, sondern iiber Diskurse und soziale Praktiken aktiv konstruiert werden.”

Auch der Kultursoziologe Wolfgang Lipp hebt die Handlungsgebundenheit, Konflikthaf-
tigkeit und Vieldeutigkeit kultureller Wirklichkeiten hervor. Interessant fiir die vorliegende
Untersuchung ist Lipps Verstidndnis von Kultur. Hierbei versteht er Kultur insbesondere als
Drama, «das eingebettet ist in Phasen der Normalitét, des Alltags und der Routine. Sie geht
vonstatten als Prozess, der in Schiiben der Dramatisierung, des Umschlags und der Lauterung,
der Stiftung erneuerten Sinns durch ,Heroen’ erfolgt.»** Dramatisches Handeln versucht
gemiss Lipp in Zeiten von Krisen Sinn zu vermitteln. Drama stellt dadurch die Méchte der
alten Ordnung in Frage. Lipp entwickelte in seiner Habilitationsschrift ein Prozessmodell, das
gleichzeitig seine Kulturdefinition beinhaltet.” Dieses Prozessmodell ist insofern fiir die

folgende Untersuchung interessant, als dass es fiir einen phdnomenologischen Vergleich der

3 Vgl. dazu beispielsweise die Einfithrung in die Grundfragen der Kulturgeschichte von Silvia Serena

Tschopp und Wolfgang E. J. Weber, zum weiten Kulturbegriff besonders 80-81.
Lipp, Drama 25.
Lipp, Stigma.

24
25

17



unterschiedlichen Phdnomene von auffilliger Religiositdt gewinnbringend sein kann. Lipp
schliesst in seinen Uberlegungen an Max Webers Arbeiten iiber Charismatisierungen an.*®
Wihrend sich Weber hingegen auf die Auflosungsprozesse von Charisma konzentrierte,
untersuchte Lipp die Entstehungsprozesse von Charisma, da diese seiner Meinung nach bei

Weber zu wenig Beriicksichtigung fanden.

1.3 Fragestellung

Die Quellenbestinde dieser Untersuchung werden in staatlichen und kirchlichen Archiven
aufbewahrt. Denn auffillige Religiositdt kam aus verschiedensten Griinden ins Blickfeld
staatlicher und kirchlicher Kontrollinstanzen. Welche gesellschaftlichen Regeln, Konventio-
nen und Strukturen verletzten aber auffillig Religiose mit ihren Handlungen? Gefiahrdeten sie

die gesellschaftliche Norm oder waren sie sogar Mitverursacher des sozialen Wandels?

Auffillige Religiositit ldsst sich zwar als gesellschaftliches Randphdnomen bezeichnen, ihre
Trager waren aber zugleich Teil des sozialen und kulturellen Systems, weshalb sie aufgrund
ihrer alternativen Formen der Lebensfithrung und Weltdeutungen die geltenden Normen in

Frage stellen konnten.

Ziel ist es zudem, auftillige Religiositit aus mehreren Perspektiven zu betrachten, indem u.a.
das Selbstverstdndnis und das Wirken weltlicher und kirchlicher Behérden sowie einzelner
ihrer Vertreter untersucht werden soll. Des Weiteren werden die Rollen gewisser Bevolke-
rungsgruppen und der jeweilige Handlungsspielraum, die Strategien sowie der subjektive

Umgang mit Angsten und Wiinschen einzelner auffillig religioser Menschen dargestellt.

In der Forschungsarbeit wird deshalb {iberpriift, inwieweit die Verletzung, Umdeutung oder
Ablehnung religidser Rituale und Symbole bei auffilliger Religiositit eine Rolle spielte. Denn
auffillig religiose Personen und die Vertreter der Obrigkeiten gingen generell von unter-
schiedlichen Religionskonzepten aus. In diesem Zusammenhang entschieden aber immer
einzelne Personlichkeiten, die an wichtigen Schaltstellen sassen, aufgrund ihres eigenen
Religionskonzeptes, ob auffillige Religiositit akzeptiert, integriert oder bekdmpft wurde. Des

Weiteren ist die Frage nach der Rolle sowie der Stellung des «Teufels» im jeweiligen Religi-

" Hettlage, Rezension Lipp 62. — Max Weber hat seine Uberlegungen zu Charisma in seinem soziologischen

Werk «Wirtschaft und Gesellschafty festgehalten. Es wurde 1920 und 1922 in vier Lieferungen postum von
seiner Frau Marianne als 3. Abteilung des «Grundriss der Sozialskonomik» verdffentlicht. Webers Uberle-
gungen zu Charisma wurden 2005 im von Edith Hanke herausgegebenen Band 22-4: Herrschaft, im Rahmen
der Max Weber Gesamtausgabe, neu publiziert.

18



onskonzept von Interesse. Hier schliesst sich zudem die Frage an, ob auffillige Religiositit
des 19. Jahrhunderts an Traditionen der vorigen Jahrhunderte anschliesst, ob also beispiels-
weise Magie, Hexerei oder andere «héretische» Traditionen weitergefiihrt oder neu aufge-

nommen wurden.

Die Frage nach den Motiven von religios auffilligen Personen erscheint facettenreich: Gab es
ausserreligiose Motive, welche die Menschen anspornten, ihren eingeschlagenen Weg
weiterzugehen? Inwieweit war das soziale Milieu der religios auffilligen Personen relevant?
Ferner spielt die Geschlechterfrage hierbei eine Rolle, da bei den meisten Fallen von auffilli-

ger Religiositdt Frauen involviert waren, in einigen gar in einer Fiihrungsposition.

Da auffillige Religiositdt sowohl in katholischen als auch in reformierten Gegenden vorkam,
sind die Motivationen und Praktiken der Betroffenen derart analysiert worden, dass - aus
Griinden der Vergleichbarkeit — einerseits konfessionsgebundene kulturelle Praktiken ausser
Acht gelassen wurden. Andererseits fithrte dies dazu, Vergleiche zwischen der auffilligen
Religiositdt von Gldubigen in katholischen, reformierten und paritdtischen Gegenden ziechen
zu konnen. Zudem wird der Frage nachgegangen, wie die zu untersuchenden religios auffilli-
gen Phidnomene gegeniiber tibergeordneten Forschungsthesen wie der Sdkularisierungstheorie

. . . . . 2
oder des zweiten konfessionellen Zeitalters einzuordnen sind.?’

1.4 Forschungsstand

Zu auffilliger Religiositét existiert keine Literatur, da der Begriff bisher in der Forschung
nicht verwendet wurde. Dementsprechend wurden die einzelnen religiosen Phdnomene in
ganz verschiedenen Forschungszusammenhidngen erfasst und untersucht. Die folgenden
Ausfiihrungen geben einen kurzen Uberblick iiber die neuesten Publikationen, die «auffillige

Religiositdt» in unterschiedlichen Forschungsbereichen beriicksichtigen.

1.4.1 Pietismus, Erweckungsbewegung, religioser Nonkonformismus

Ein Teil der Phanomene auffilliger Religiositit stammen aus protestantischen Gegenden und
konnen in die aus dem Pietismus entstandene Erweckungsbewegung eingebettet werden. Das
Standardwerk zu Pietismus, zur Erweckungsbewegung, zum religiosen Nonkonformismus

sowie zum christlichen Fundamentalismus bildet die vierbandige «Geschichte des Pietismusy,

" Eine aktuelle Ubersicht iiber diese Debatte bietet Pollack, Sikularisierungstheorie 482-522.

19



gesamthaft herausgegeben von Martin Brecht. Die einzelnen Bédnde erschienen in den Jahren
zwischen 1993 und 2004.%® Der Herausgeber weitet den Begriff des Pietismus dermassen aus,
dass er ihn in Bezug auf die konventionelle Datierung (iiblicherweise im 17. - 18. Jahrhun-
dert) als Ausdruck einer historischen Erscheinung sowohl frither ansetzt als auch dessen
zeitliche Dauer ausdehnt. Die Béande umfassen deshalb pietistische Phdnomene aus Deutsch-
land, England, den Niederlanden, der Schweiz, Skandinavien, Osteuropa und den Vereinigten
Staaten und verfolgen deren Entwicklung bis in die Gegenwart. Des Weiteren beschréankt sich
das Handbuch nicht auf den protestantischen Raum, sondern beriicksichtigt auch pietistische
Phanomene aus katholischen Gegenden, wie beispielsweise die Allgduer Erweckungsbewe-
gung am Ende des 18. Jahrhunderts. Fiir die vorliegende Untersuchung erwies sich einerseits
vor allem der dritte Band iiber den «Pietismus im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhun-
dert»*’ als relevant, der im Jahr 2000 von Ulrich Gibler herausgegeben wurde, andererseits
der 2004 von Hartmut Lehmann herausgegebene vierte und letzte Band iiber pietistische
Glaubens- und Lebenswelten, der sich mit der besonderen Wirkung pietistischen Denkens und

Handelns in ausgewihlten Lebensbereichen befasst.*

Von Hartmut Lehmann, dem renommierten Pietismusforscher, erschienen in den letzten
Jahren mehrere Publikationen und zahlreiche Sammelbénde, die sich mit dem Pietismus bzw.
der Erweckungsbewegung und religioser Gemeinschaftsbildung im 19. Jahrhundert befassen
oder die Sikularisierungsthese hinterfragen.”' Hierbei untersucht Lehmann die Entwicklung
des Religiosen in der modernen Welt, wobei er in seinen neueren Arbeiten die eurozentrisch
verengte Perspektive zu iiberwinden sucht.”> Der Umgang religioser Personen mit den durch
die Sakularisierung hervorgebrachten Entwicklungen bildet Thema zahlreicher Untersuchun-
gen. Beispielsweise ist der von Fred von Lieburg 2008 herausgegebene Band «Pietism,
revivalism and modernity 1650 — 1850» dem Bemiihen gewidmet, wie Pietismus und Erwe-
ckungsbewegungen den Sikularisationstendenzen der modernen Welt widerstehen wollten.*

Auch Thomas K. Kuhns theologische Habilitationsschrift «Religion und neuzeitliche Gesell-

% Brecht, Pietismus. — 2005 erschien das Handbuch «Der Pietismus» des Theologen und Kirchenhistorikers

Johannes Wallmann, der jedoch einen engeren Pietismusbegriff verwendet, der sich zeitlich auf das 17. und
18. Jahrhundert beschrinkt. Wallmann, Pietismus.

Gibler, Pietismus.

Lehmann, Glaubenswelten.

Lehmann, Dechristianisierung; Lehmann, Weltsichten; Lehmann, Neupietismus; Lehmann, Sikularisierung;
Lehmann, Sakularisierungsthese; Lehmann, Gemeinschaftsbildung; Lehmann, Jansenismus.

Lehmann, Religionsgeschichte; Strom, Pietism. Dieses Geschichtsfeld ist auch von anderen Autoren und
Autorinnen in letzter Zeit bearbeitet worden. Zum Beispiel untersuchte Gisela Mettele in ihrer Habilitations-
schrift « Weltbiirgertum oder Gottesreich. Die Herrnhuter Briidergemeine als globale Gemeinschaft 1727 —
1857» ein pietistisches Phdnomen unter dem Gesichtspunkt einer ldnderiibergreifenden Geschichte.
Lieburg, Pietism.

29
30
31

32

33

20



schaft. Studien zum sozialen und diakonischen Handeln in Pietismus, Aufkldrung und
Erweckungsbewegung» stellt die Frage nach der Rolle der Religion und ihrem Beitrag zum
Prozess der Modernisierung in der Neuzeit. Deshalb iiberpriifte er religiose Ausdrucksformen,
wie sie im Pietismus, der Aufkldarung und den Erweckungsbewegungen manifest wurden, auf
Kontinuititen und Diskontinuititen hin.** Ulrike Gleixner untersuchte in ihrem Buch «Pietis-
mus und Biirgertum. Eine historische Anthropologie der Frommigkeit» die kulturelle Dimen-
sion von Religion im wiirttembergischen Pietismus des 18. und 19. Jahrhunderts.”® Sie
arbeitete hauptsiachlich mit autobiografischem und biographischem Schrifttum, wobei sie u.a.
die weibliche Quellenproduktion einbezog. Gleixner gab 2007 ausserdem den Sammelband
«Gendering tradition» heraus, der sich mit den Rollen von Frauen in der protestantischen
Frommigkeitsbewegung beschiftigt. Die Beitrdge von Marianne Jehle-Wildberger, Elisabeth
Joris und Elsbeth Hebeisen untersuchten die Rolle von Anna Schlatter-Bernet bzw. Dorothea
Trudel innerhalb des schweizerischen Pietismus bzw. der Erweckungsbewegung und diejeni-
ge der Frauen in der deutschen Christentumsgemeinschaft.*® Erika Hebeisen publizierte 2005
ihre Dissertation «leidenschaftlich fromm. Die pietistische Bewegung in Basel 1750 - 1830y,
die der Frage nachging, wie man in der Stadt Basel im Zeitalter der Aufklarung zur Pietistin
bzw. zum Pietisten wurde und wie sich Frommigkeit iiber Generationen verbreitete. Dabei
legte sie thr Augenmerk u.a. auf die geschlechtsspezifischen Unterschiede im religidsen
Leben.’’” Ebenfalls zum Themenbereich pietistisches Basel erschien 2002 der von Thomas K.
Kuhn herausgegebene Tagungsband «Das "Fromme Basel". Religion in einer Stadt des 19.

Jahrhundertsy».>®

Neuere Forschungsliteratur zum schweizerischen Pietismus bzw. zu den Erweckungsbewe-
gungen liegt ebenfalls aus anderen Teilen der Schweiz vor. Christine Stuber zog in ihrer 2002
erschienenen theologischen Dissertation «Eine frohliche Zeit der Erweckung fiir viele.
Quellenstudien zur Erweckungsbewegung in Bern 1818 - 1831» neues Quellenmaterial bei,
konnte aber auch auf Vorarbeiten von Rudolf Dellsperger zuriickgreifen.”” Das neueste Werk
zum ziircherischen Pietismus von Kaspar Biitikofer ist dem frithen Pietismus (17. und 18.
Jahrhundert) gewidmet.** Chronologisch schliesst hier Thomas Hanimanns theologische

Dissertation von 1990 zu den Ziircher Nonkonformisten des 18. Jahrhunderts an. Hanimann

34
35
36
37

Kuhn, Religion.

Gleixner, Pietismus.

Gleixner, Gendering tradition.

Hebeisen, leidenschaftlich.

38 Kuhn, Basel.

3% Stuber, Erweckung. Eine Auswahl an Arbeiten zum bernischen Pietismus und Téufertum: Dellsperger,
Wahrheit; Dellsperger, Frauenemanzipation; Dellsperger, Anfinge; Noth, Ekstatischer Pietismus.

40" Biitikofer, Ziircher Pietismus.

21



interessierte sich allgemein fiir nonkonformistische Religiositit tduferischen und pietistischen
Ursprungs.*' Zur Ziircher Erweckungsbewegung des 19. Jahrhunderts sind neuere, kleinere
Arbeiten des Ziircher Theologieprofessors Jiirgen J. Seidel erschienen, in denen er sich mit
Dorothea Trudel und dem Fithrer der Ziircher «Neugldubigen» , Carl Joseph de Campagne,
befasste.*” Seidel schrieb zudem eine Studie iiber die Anfinge des Pietismus in Graubiinden,
wobei er insbesondere die grossen pietistischen Pfarrer, ihre Glaubenssysteme und ihr
Verhiltnis zur Kirche beriicksichtigte.* Der St. Galler Pietismus wird in erster Linie von
einer Frau reprisentiert: Anna Schlatter-Bernet (1773 — 1826). Sie war gemédss Marianne
Jehle eine resolute und eigenstdndig denkende Pietistin mit internationalen Kontakten, u.a.
auch zu katholischen Vertretern der Erweckungsbewegung. Von Seiten ihrer méannlichen
Bewunderer kam es nach ihrem Tod zu einer Stilisierung, ja Hagiographisierung ihrer
Person.** Eine weitere Frau aus dem Umkreis der Erweckungsbewegung ist an dieser Stelle
zu erwihnen, ndmlich die baltische Baronin Juliane Barbara von Kriidener (1764 — 1824), die
wihrend der Hungerjahre 1816/1817 durch die Schweiz reiste und viel Aufmerksamkeit auf
sich zog. Christine No6thiger-Strahm publizierte mehrere Aufsitze tiber diese faszinierende

Persénlichkeit.¥

Aus der idlteren Pietismusforschung ist die 1901 erschienene detailreiche «Geschichte des
Pietismus in den schweizerischen reformierten Kirchen» des der pietistischen Tradition nahe
stehenden Konizer Pfarrers Wilhelm Hadorn zu erwidhnen. Hadorn widmete das vierte Buch
als fast hundertseitiges Kapitel dem Pietismus im 19. Jahrhundert. Darin handelt er auch
Phiinomene auffilliger Religiositit ab, die der vorliegenden Untersuchung zugrunde liegen.*®
Ferner gibt Paul Wernles «Geschichte des schweizerischen Protestantismus im 18. Jahrhun-

dert» von 1923 einen guten ersten Uberblick.”’

41
42

Hanimann, Nonkonformisten.

Seidel, Campagne; Seidel, Trudel; Seidel, Nonkonformist; Seidel, Theosophie.

4 Seidel, Graubiinden.

* Marianne Jehle hat eine Monografie und mehrere Aufsitze zu Anna Schlatter-Bernet verfasst. Zum
Beispiel: Jehle, Schlatter-Bernet; Jehle, Heiligsprechung; Jehle, Weltoffen; Jehle, Ockumenikerin. — Weitere
neuere Publikationen: Jung, Nachfolger; Zimmerling, Frauen.

Nothiger-Strahm, Volk; Nothiger-Strahm, Botschaft. Juliane von Kriidener wird in weiteren neueren
Publikationen behandelt. Zum Beispiel: Zimmerling, Kriidener; Zimmerling, Frauen; Hieber, Kriidener-
Vietinghoff; Schldpfer, Kiinderin; Specker, Heimsuchung.

Hadorn, Pietismus.

Wernle, Protestantismus.

45

46
47

22



1.4.2 Seherinnen, Stigmatisierte, Wundergliubige, Schwirmer und Besessene

Auffillig religiose Phdnomene aus dem katholischen Bereich summiert Irmtraud Gotz von
Olenhusen in ihrem 1995 herausgegebenen Sammelband unter den Begriff «wunderbare
Erscheinungen».*® Damit deckt sie ein ganzes Spektrum von auffilliger Religiositit ab, so
dass sich die Autorinnen und Autoren des Bandes u.a. mit Seherinnen und Stigmatisierten®,
mit fundamentalistischen Bewegungen im Katholizismus™, mit Marienerscheinungen' sowie
der spezifischen weiblichen Religiositit im 19. Jahrhundert beschiftigten.’” Ziel des Bandes
war es, den Zusammenhang von Moderne, traditioneller Volksfrommigkeit und weiblicher
Religiositdt im 19. und 20. Jahrhundert aufzuzeigen. Das Festhalten am Wunderglauben und
an Stigmatisationen wird als Zeichen der Resistenz einer katholischen Subkultur gesehen, die

sich gegen die sich entwickelnde Industriegesellschaft auflehnte.

Die osterreichische Historikerin Edith Saurer publizierte 1995 in ihrem Sammelband «Die
Religion der Geschlechter» Artikel zu religiosen Mentalitdten im Katholizismus, insbesondere
was die Geschlechterbeziehungen anging. Saurer selber untersuchte eine kleine katholische
Erweckungsbewegung in Osterreich, wobei sie den Einfluss von Lektiire, sozialen Netzwer-
ken und sozialer Unruhe aufzeigt.”® Die Mystik dieses dargestellten Urhebers, der katholische
Priester Thomas Poschl (1769 — 1837), wurde von den Ideen von Martin Boss, dem Fiihrer
der Allgiduer Erweckungsbewegung, beeinflusst. Poschl selbst entwickelte eine Teufelslehre,
bei der er sich von Offenbarungen einer religiosen Freundin, Magdalena Sickinger, leiten

liess.

In den folgenden Jahren erschienen zwei Sammelbédnde, die das Phdnomen von auffilliger
Religiositdt tiber die Konfessionsgrenzen hinaus darstellen. Nils Freytag und Diethard
Sawicki warfen in ihrem 2006 erschienenen Sammelband «Wunderwelten. Religiose Ekstase
und Magie in der Moderne» die These von der «verzauberten Moderne» auf, um das «Neben-
einander und Ineinandergreifen vermeintlich vormoderner, magisch-religiéser und scheinbar
moderner aufgeklirt-zweckrationaler Weltsichten»”® aufzuzeigen.” Der ebenfalls 2006

erschienene Sammelband «Anfechtungen der Vernunft. Wunder und Wunderglaube in der

48
49
50
51
52
53
54
55

Go6tz von Olenhusen, Erscheinungen.

Weiss, Seherinnen; Muhs, Beller; Zumholz, Resistenz.

Gotz von Olenhusen, Fundamentalistische Bewegungen.

Blackbourn, Marienerscheinungen.

Schlogl, Siinderin; Busch, Feminisierung.

Saurer, Poschl.

Freytag, Wunderwelten 13—14.

Kansky, Leben; Ellis, Erweckungsbewegung; Gissibl, Zeichen; Priesching, Fithrungspersonlichkeiten. Der
Beitrag von Rhodry Hayword erweitert die Medizingeschichte. Hayward, Ddmonenlehre.

23



Neuzeit»*® beschiftigt sich mit dem europdischen Wunderglauben zwischen friiher Neuzeit
und Moderne. Dessen Beitrdge gehen dem Verhéltnis von Wunder und Natur nach, dem
Wunder im Zusammenhang mit Exotismus, dem Wunder in der Zeit der Aufklidrung und
schliesst mit drei Beitrdgen zum Wunder in der Moderne ab. Der Beitrag von Martin Tab-
aczek «Wunder, Wahnsinn und Schwirmerey in den Erweckungsbewegungen Minden-
Ravenbergs im 19. Jahrhundert»’’ zeigt die Ahnlichkeiten zwischen den ostwestfilischen
Erweckungsbewegungen, dem wiirttembergischen Pietismus und dem Katholizismus um
1850 auf. Tabaczek erachtet diese Parallelen als Reaktion auf die verspétete Modernisierung
der deutschen Provinz, was eine interessante These — u.a. auch fiir die vorliegende Untersu-

chung - darstellt.

Zu einzelnen Phianomenen auffilliger Religiositét sind einige Fallstudien erschienen. David
Blackbourn schrieb zum Marienkult im saarlandischen Dorf Marpingen eine beeindruckende
Monografie. Die sich 1876 ereignete Marienerscheinung zog in der Folge zahlreiche Pilger
an, so dass sich der preussische Staatsapparat veranlasst sah einzugreifen. Blackbourn machte
anhand seiner Untersuchung sichtbar, wie Soziales, Politisches und Kulturelles ineinander-

o 58
greifen.

Nicole Priesching verfasste ihre theologische Dissertation iiber das Phdnomen der stigmati-
sierten Jungfrau Maria von Morl (1812 — 1868). In den 1830er-Jahren bildete von Morl das
Ziel zahlreicher wallfahrender Glaubigen. Priesching arbeitete Maria von Morls Bedeutung
fir die Frommigkeit des Katholizismus des 19. Jahrhunderts heraus.” Von Marl stand in
personlichem sowie in brieflichem Kontakt mit einer weiteren Stigmatikerin, Louise Beck
(1822 — 1879) aus Gars (Altotting), die liber ihre Beichtviter kirchenpolitisch wirkte.®
Bernhard Gissibl stellte in seiner Magisterarbeit «wunderbare Erscheinungen» in mehreren
oberbayerischen Dorfern der 1840er-Jahre dar, wo Frauen u.a. in religiése Ekstase verfielen,
Visionen hatten oder Blut schwitzten. Gissibl untersuchte die Reaktionen der massgebenden
kirchlichen und staatlichen Kreise sowie von Vertretern der sich etablierenden Medizin und

setzte die Ereignisse in den weiteren kirchenpolitischen Kontext.”' Die stigmatisierte Anna

6 Walz, Anfechtungen.

57 Tabaczek, Wunder.

> Blackbourn, Marpingen. 2007 erfolgte eine Neuauflage unter einem neuen Titel «Marpingen. Das deutsche
Lourdes in der Bismarckzeit». Weitere Aufsitze: Blackbourn, Our Lady. Allgemein zu Wundern: Bouflet,
miracles. Sehr kritische Abhandlung iiber die Themen Wunder, Erscheinungen, Visionen, Prophezeiungen
und Besessenheit des katholischen Theologen Josef Hanauer: Hanauer, Wunder. Zu den Auswirkungen der
Marienerscheinungen in Lourdes zum Beispiel: Harris, Lourdes; Harris, Miraculees; Kottula, Lourdes.
Priesching, Morl.

Zu Louise Beck vgl. Weiss, Seherinnen sowie ausfiihrlicher in: Weiss, Redemptoristen.

Gissibl, Frommigkeit.

59
60
61

24



Katharina Emmerick (1774 — 1824) blieb im o6ffentlichen Gedichtnis, weil der Dichter
Clemens Brentano ihre Visionen aufzeichnete.”? Elke Pahud de Mortanges verfasste iiber eine
schweizerische stigmatisierte Jungfrau aus dem Kanton Freiburg, Marguerite Bays (1815 -
1879) aus La Pierraz FR, einen Artikel, worin sie die frommen Frauen im 19. Jahrhundert in
zwel Typen unterschied, ndmlich in diejenige der marianischen Seherin sowie diejenige der

stigmatisierten Jungfrau.®’

Die Aktivititen der badischen Landpfarrer Ambros Oschwald (1801 - 1873), Karl Franz
Xaver Lans (1809 - 1877) und Karl Joseph Rolfus (1819 - 1907) wurden von Hubert Treiber,
Irmtraud Gotz von Olenhusen und Brigitte Degler-Spengler in verschiedenen Sammelband-
beitréigen dargestellt.** Diese drei Pfarrer hatten weibliche Anhingerinnen um sich geschart
und vermittelten als charismatische Fiithrungspersonlichkeiten eine fundamentalistische
Frommigkeit. Eine Anzahl unverheirateter, jiingerer Frauen aus dem Gefolge der drei Pfarrer
begaben sich - als eine Art Orden - auf den Steinerberg im Kanton Schwyz, weil hier kein
Ordensverbot herrschte. Wenn katholische Frauen ohne Vermittlung von Ménnern religios
aktiv sein wollten, waren sie im 19. Jahrhundert auf Wunder oder zumindest wunderbare
Erscheinungen angewiesen, wie dies die These von Irmtraud Go6tz von Olenhusen besagt.
Eine der Schwestern vom Steinerberg, Theresia Stdadele, wurde 1849 wegen Simulierens von

Blutschwitzen als Betriigerin zu einer Gefingnisstrafe verurteilt.®

Neben den stigmatisierten Jungfrauen und den Seherinnen existierten im 19. Jahrhundert Félle
von teuflischer Besessenheit, die teilweise mit den erstgenannten religiosen Phdnomenen
einhergingen. Von den neueren Publikationen ist der 2005 erschienene interdisziplinédre
Sammelband von Hans de Waardt zu erwidhnen, der Studien zur dimonischen Besessenheit
vom Mittelalter bis ins 20. Jahrhundert enthilt.®® Uber die Teufelsaustreibungen und Gebets-
heilungen des evangelischen Pfarrers Johann Christoph Blumhardt (1805 - 1880) ab den
1840er-Jahren existiert eine grosse Literaturfiille. Dieter Ising hat sich in den letzten Jahren

intensiv mit dieser herausragenden Personlichkeit beschéftigt und 2002 eine umfassende

62 Das Leben d. hl. Jungfrau Maria. Nach d. Visionen d. Augustinerin von Diilmen aufgeschrieben von

Clemens Brentano. 11. Aufl. Stein am Rhein 2009. Emmerick wurde 2004 von Papst Johannes Paul II. selig
gesprochen. Beispiele neuerer Literatur zu ihr: Bangert, Emmerick; Engling, Wende; Engling, Unbequem;
Brandstetter, Reliquienberg; Hanauer, Seherin.

Pahud de Mortanges, Irre. Weitere Fallgeschichten stigmatisierter Frauen: Karoline Beller (1830 — 1863):
Mubhs, Beller. Juliana Weiskircher (1824 — 1862): Strauss, Weiskircher; Kovarik, Weiskircher. Zu Stigmati-
sationen in Frankreich zum Beispiel: Burton, Holy tears; Bouflet, Stigmatisé. 1996 hat Joachim Bouflet das
1894 erstmals erschiene Werk von Antoine Imbert-Gourbeyre «La stigmatisation. L’extase divine et les
miracles de Lourdes» neu herausgegeben.

Treiber, Oschwald; G6tz von Olenhusen, Stimmen; G6tz von Olenhusen, Fundamentalistische Bewegungen;
Degler-Spengler, Schwestern.

Dommann, Stidele.

Waardt, Besessenheit.

63

64

65
66

25



Biografie publiziert.*’” Nils Freytag beschiftigt sich mit dem allgegenwirtigen Teufelsglauben
in der preussischen Rheinprovinz.®® Judith Devlin zihlt in ihrer Publikation «The superstitious
mind» von 1987 eine grosse Anzahl franzosischer Besessenheitsfille aus dem 19. und 20.
Jahrhundert auf.”” Das Besessenheitsphiinomen beschiftigt auch im 20. und 21. Jahrhundert
religiose Menschen, was verschiedene Publikationen, beispielsweise die 2004 erschienene
Studie von Ute Leimgruber «Kein Abschied vom Teufel. Eine Untersuchung zur gegenwirti-

gen Rede vom Teufel im Volk Gottesy, bezeugen.”

Phanomene auffilliger Religiositdt wurden im 19. Jahrhundert immer auch unter dem Begriff
der «Schwirmerei» subsumiert. Zwei neuere Publikationen fithren diesen Begriff gar im Titel,
ndmlich Christoph Ribbats «Religiose Erregung. Protestantische Schwirmer im Kaiser-
reich»’' von 1996, worin der exaltierten Religiositit in freien religiosen Gemeinschaften
(Heilsarmee, Methodisten, Apostoliker, Pfingstbewegung), die vornehmlich aus dem angel-
sdchsischen Raum stammten und seit Mitte des 19. Jahrhundert nach Europa einstromten,
Rechnung getragen wird. Anne Conrad dagegen untersucht in ihrem 2008 erschienenen Band
«Rationalismus und Schwiarmerei». Studien zur Religiositdt und Sinndeutung in der Spatauf-
klarung» das Milieu der aufgeklirten Bildungselite Deutschlands im spéten 18. Jahrhundert’,
worin sie die These aufstellt, dass die Auftkldarung «mit Religion nicht abgeschlossen, sondern
ihr eine neue Wendung gegeben» habe.” Generell beschiftigt sie sich mit der Verschmelzung
konfessionell gepriagter Religion und esoterischen Denktraditionen. Schutzgeister und
Geisterseher bildeten damalige attraktive Diskussionsthemen und zeigten die Abkehr von
kirchlichen Autorititen sowie den spielerischen Umgang mit religiosen Inhalten.” Zu den
esoterischen Themen, wie Geisterglauben und Spiritismus, erschienen in den letzen Jahren
zahlreiche Publikationen.”” Die esoterische Religiositit ist jedoch nicht Gegenstand der

vorliegenden Arbeit, obwohl es hierbei unweigerlich zu Uberschneidungen kommt.

67
68

Ising, Blumhardt.

Freytag, Aberglauben, Krankheit und das Bose. Nils Freytag streift dasselbe Thema auch in seiner
Dissertation auf: Freytag, Aberglauben im 19. Jahrhundert.

Devlin, Superstitious mind. Uber den Jansenismus und die Konvulsionisten vgl. Strayer, Suffering saints.
Zur Frithen Neuzeit vgl. auch Ferber, Demonic Possession; Brulé, Sorcellerie.

Leimgruber, Kein Abschied. Der 1985 erschiene Artikel von Alois Doring beschreibt die Praxis der
Teufelsaustreibung in zeitgenossischen traditionalistischen Kreisen. Doring, Ddmonen.

Ribbat, Erregung.

Conrad, Schwirmerei.

Conrad, Schwirmerei, 7.

Eine dhnliche These vertrat Michael Mauer in seinem Aufsatz «Wunder und Aufklarungy. Ausserdem:
Darnton, Mesmerismus; Kiefer, Hexen-Epoche.

Freytag, Aberglauben im 19. Jahrhundert; Sawicki, Leben; Moser, Glaube. Beispiele internationaler
Literatur: Bushaway, Tacit; Devlin, Superstitious mind; Weber, Religion; Mozzani, Magie; Ankarloo, Wit-
chcraft; Winter, Mesmerized; Monroe, Laboratories; Willburn, Possessed.

26

69

70

71

72

73

74

75



1.4.3 Alltigliche Religiositiit

Auffillige Religiositdt wurzelt selbstverstindlich in der alltdglichen Religiositit. In den
letzten Jahren wurden mehrere Werke publiziert, die sich mit der alltdglichen Religiositdt im
Dorf und in der Stadt im 19. Jahrhundert auseinandersetzen. Die Dissertation von Tobias
Dietrich «Konfession im Dorf. Westeuropédische Erfahrungen im 19. Jahrhundert» untersucht
das Zusammenleben der Konfessionen in paritdtischen Gemeinden aus drei unterschiedlichen
landlichen Regionen, wobei Dietrich zeigen kann, dass Konfession zwar ein wichtiger Faktor
1m Leben der Dorfbewohner darstellte, aber von konfessionellen Sozialmilieus auf dorflicher
Ebene nicht gesprochen werden kann.’® Léndlicher Aberglaube thematisiert Eva Labouvie in
ihrer Dissertationsschrift von 1992 «Verbotene Kiinste. Volksmagie und landlicher Aberglau-
be in den Dorfgemeinden des Saarraumes (16. - 19. Jahrhundert)».”” Wie sich katholische
Frommigkeit gegen Ende des 19. Jahrhunderts ausdriickt, zeigt Norbert Busch anhand seiner
Studie zum «Herz-Jesu»-Kult in Deutschland.”® Andreas J. Kotulla thematisiert in seiner
2006 erschienenen Dissertation, wie sich das religios auffillige Phdnomen einer Mariener-
scheinung im franzosischen Lourdes zu einem europaweiten, hier im speziellen deutschen
Wallfahrtsziel entwickelte, was insbesondere unter den Vorzeichen der im ultramontanen
Katholizismus erstarkten Marienfrommigkeit und des preussisch-deutschen Kulturkampfes

stand.”

Die Untersuchungen zur Religiositdt im 19. Jahrhundert fragen immer wieder nach dem
Umgang des religiosen Menschen mit den durch die Siakularisierung hervorgebrachten
Entwicklungen resp. mit den Prozessen der Modernisierung. Im Zusammenhang mit der
aufkommenden Moderne stellt sich die Frage, wie sich die traditionelle Volksfrommigkeit
bzw. die iiberkommenen religiosen Mentalititen dazu verhielten. In verschiedenen Studien
liess sich zeigen, wie Soziales, Politisches und Kulturelles sowie Religidses ineinander
iibergriffen. Des Weiteren wurde u.a. nach den Ahnlichkeiten zwischen Erweckungsbewe-
gungen, Pietismus und Katholizismus gefragt oder nach dem Zusammenleben der Konfessio-
nen innerhalb dorflicher oder stddtischer Strukturen. Mit der Autkldrung verschmolzen
esoterische Denktraditionen mit der ehemals konfessionell geprdgten Religion. Untersucht

wurde ferner die spezifisch weibliche Religiositdt im 19. Jahrhundert, beispielsweise inwie-

76 Schlogl, Glaube; Dietrich, Konfession; Pahl, Kirche; Geyer, Gegenwart. Zu Frankreich zum Beispiel:

Bourtry, Religion.
Labouvie, Kiinste.
Busch, Frommigkeit.
Kotulla, Lourdes.

71
78
79

27



weit sich katholische Frommigkeit angesichts von Marienerscheinungen und stigmatisierten

Jungfrauen feminisierte.

1.4.4 Forschungsdesiderat

Die oben erwdhnten Forschungen beschiftigen sich alle —wenn auch bisweilen nur am
Rande - mit Phdnomenen «auffilliger Religiositdty. Die vorliegende Untersuchung hingegen
mochte «auffillige Religiositdty als einen wichtigen Bestandteil innerhalb des gesamten
religiosen Feldes betrachten. Dementsprechend liegt der Schwerpunkt auf den alternativen
Moglichkeiten, die sich aus «auffilliger Religiositdt» ergeben und die fiir die Gesellschaft - in
Bezug auf neue Sinndeutungen und Lebensformen - relevant wurden. Generell brachte
«auffillige Religiositdt» oftmals kulturelle Spannung und Dynamik ins gesellschaftliche
Geschehen. Zudem liegen mit dieser Untersuchung erstmals — wenigstens fiir den deutsch-
sprachigen Raum — Phidnomene «auffilliger Religiositdt» in einer systematischen Sammlung,
ndmlich tiber drei Kantone der katholischen sowie protestantischen Konfessionen wéhrend

eines Zeitraum von flinfzig Jahren, zur Analyse und zum Vergleich vor.

1.5 Methode

1.5.1 Untersuchungsraum der Fallbeispiele

In methodischer Hinsicht wird in dieser Untersuchung mit Fallbeispielen gearbeitet, die
moglichst umfassend in ihren jeweiligen historischen Kontext eingebettet sind. Die Fallbei-
spiele wurden aus Quellenmaterial von staatlichen und kirchlichen Archiven einerseits der
konfessionell homogenen Kantone Luzern und Ziirich und andererseits dem paritdtischen
Kanton St. Gallen mit der reformierten Stadt und dem mehrheitlich katholischen Land
geschopft. Diese drei Kantone sind sich - mit Ausnahme ihrer unterschiedlichen Konfessions-
zugehorigkeit bzw. Zusammensetzung - strukturell sehr dhnlich. Luzern und Ziirich waren
stiadtische Hauptorte, die ehemaliges Untertanenland zentralistisch verwalteten. Die Fiirstabtei

St. Gallen herrschte in dhnlicher Weise iiber ihre weitldufigen Landereien.

Die Fallbeispiele sind in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts situiert, in manchen Fillen
werden zudem die 1790er-Jahre sowie die 1860er-Jahre hinzugezogen. Bereits im 18.
Jahrhundert finden sich etliche Fille von «auffilliger Religiositdty, doch haben diese

- zumindest in den katholischen Gegenden - einen anderen Hintergrund. So finden sich in den

28



staatlichen Archiven beispielsweise zahlreiche Akten tiber Untersuchungen wegen Verdachts
auf «Lutherthum» oder solche in Bezug auf Geister- und Teufelsbeschworungen. Verfolgun-
gen von Wiedertdufern im bernischen Emmental zu Beginn des 18. Jahrhunderts zeigten
Auswirkungen auf das benachbarte Entlebuch, das einige Wiedertdufer als Zufluchtsort
beniitzten. Des Weiteren existierten in reformierten Gegenden im 18. Jahrhundert gewisse
pietistische Konventikel, deren Nonkonformitét u.a. den Ursprung fiir die Erweckungsbewe-
gung des 19. Jahrhunderts legte. Doch mit dem Untergang des Ancien Régimes brach eine
neue Zeit an: Politische Umwailzungen, Sékularisierung und Industrialisierung bewirkten die
Entstehung des neuen biirgerlichen Zeitalters. 1798 steht somit fiir neue politische und
kirchenpolitische Verhiltnisse. Der Pietismusforscher Hartmut Lehmann teilte den damaligen
Sdkularisierungsvorgang in drei Etappen ein. Dementsprechend konnen die Félle von auffil-
liger Religiositdt im Zusammenhang mit der Reaktion auf die erste Sékularisierungsetappe
von 1789 - 1815 verstanden werden. Lehmann datierte diese Reaktion bis ins Jahr 1848.%
Ferner zeigte das Quellenstudium, dass sich auffillige Religiositéit ab Mitte des 19. Jahrhun-
derts verdnderte. Zum einen etablierte sich in der katholischen Kirche der Ultramontanismus,
so dass bestimmte Formen von auffilliger Religiositdt ihren Platz innerhalb der katholischen
Kirche fanden. Als Eckdatum kann hier die Verkiindigung des Dogmas von der Unbefleckten
Empféngnis Mariens im Jahre 1854 durch Papst Pius IX. genommen werden. Die damit
verbundenen Marienerscheinungen erfuhren somit eine vermehrte Integration von auffilliger
Religiositédt in die katholische Kirche. Das bekannteste Beispiel hierfiir sind die Erscheinun-
gen einer weiss gekleideten Frau in Lourdes im Jahr 1858, die sich Bernadette Soubirous als
«unbefleckte Empfiangnis» offenbarte. Zum anderen verénderte sich ab der Jahrhundertmitte
die protestantische Erweckungsbewegung, denn immer mehr angelsidchsische Freikirchen
suchten und fanden ihre Anhéngerinnen und Anhénger auch in der Schweiz. Beispielsweise
wurde bereits 1847 die erste Schweizer Baptistengemeinde in Ebnat-Kappel im st. gallischen
Toggenburg gegriindet. 1854 wies der Kanton Ziirich zwei aus den USA bzw. England
stammende Mormonenprediger aus. 1857 fand eine Mormonenversammlung in einem
Privathaus in Oberhelfenschwil statt. Ahnliches kann iiber die Methodisten aus den Quellen
entnommen werden. 1858 wurde ein amerikanischer Methodistenprediger aus der Gemeinde
Horgen ausgewiesen. 1865 fanden Versammlungen der Methodistischen Missionsgesellschaft
in Rheineck statt.*! Das Quellenmaterial enthielt auch Fille von auffilliger Religiositit nach

1850. Auf reformierter Seite seien auf die Gebetesheilungen von Dorothea Trudel in Méanne-

% Lehmann, Neupietismus 84-90.

81 StAZH T 59b (6); StaSG KA R.103.F.1 Nr. 4; StAZH T 59b (5).
29



dorf verwiesen, die sich in den 1850er- und frithen 1860er-Jahre ereigneten und in dieser
Untersuchung ausfiihrlich analysiert werden. Auch in katholischen Gegenden gab es Berichte
nach 1850 tiber Wundererscheinungen und Sektierer einheimischer Provenienz, wobei einige
davon in diese Untersuchung Eingang fanden.*” Zusitzlich wurden zwei Fille aus dem
Kanton Nidwalden beigezogen, da sie die anderen Fille mit ihrer Detailfiille hervorragend

erganzten.

1.5.2 Vergleich der Fallbeispiele

Die Fallbeispiele stellen eine sehr heterogene Quellenbasis dar, die sich kaum eins zu eins
vergleichen ldsst. Dementsprechend kann eine quantitative Analyse nur in einem sehr
beschridnkten Ausmass vorgenommen werden, wohingegen eine qualitative Analyse moglich
erscheint, die Unterschiede und Gemeinsamkeiten der Fallbeispiele innerhalb der drei
Kantone bzw. der zwei Konfessionen aufzeigt und miteinander vergleicht. Denn dadurch
werden Begriffe, Bilder oder Konzepte beziiglich ihrer Verwendung durch die unterschiedli-

chen gesellschaftlichen Gruppen verstindlich .*

Mit Hilfe von soziologischen Aspekten soll die Analyse der Fallbeispiele noch vertieft
werden. Wie Abbildung 1 unten zeigt, ergibt sich generell in jedem Fallbeispiel eine Konstel-
lation, die sich anhand des folgenden Modells schematisch als Kommunikationssituation
darstellen ldsst. Als Grundlage dient hierbei das von Karl Biihler 1934 entwickelte Organon-
Modell*®, um die Kommunikationssituation der Beteiligten schematisch folgendermassen

darzustellen:

82 Vgl. den Inhalt des Dossiers AKT 39/6 F.1-4 Religiose Sekten 1850—1888. — Auch wihrend der Sonder-
bundszeit kursierten zahlreiche Erzahlungen iiber Wunderzeichen und Marienerscheinungen. Vgl. dazu
Luquet, Zustidnde 30-31; Siegwart-Miiller, Sieg 336-338. Im Jahrgang 1847 des Christlichen Hauskalenders
ist dazu der Bericht «Kurze Darstellung der Ereignisse vom 31. Midrz und 1. April 1845 oder Gottes wun-
derbarer Schutz in denselben {iber Luzern» erschienen. Da zu diesen Erzdhlungen die weiteren Quellen
fehlen, wurden sie nicht in diese Untersuchung aufgenommen. Eine Sammlung authentischer Zeugnisse, die
der damalige Nuntius angelegt haben soll, konnte bisher nicht aufgefunden werden. Luquet, Zustdnde 31.
Zum verstehenden Vergleich siehe Kaelble, Vergleich 67-70.

Karl Biihler bezieht sich in seinem Modell auf Platons Metapher der Sprache als ,Organon‘, ndmlich als
Werkzeug, dank dem ,,einer — dem andern — iiber die Dinge* etwas mitteilt. Biihler, Sprachtheorie 28.

30

83
84



Botschaft:

Auffillige Religiositét
resp. Schuld

Situativer Kontext
Sendende: Empfangende:
Akteurln Gesellschaft

Abb. 1: Kommunikative Situation bei auffilliger Religiositit

Bei dieser Darstellung figurieren die Akteurinnen und Akteure auffélliger Religiositit als
Sendende, die Gesellschaft resp. ihre jeweiligen Vertreter — sei dies die Obrigkeit, kirchliche
Vertreter oder die Bevolkerung — als Empfangende sowie als Botschaft die Handlung(en)
resp. das Thema der auffilligen Religiositit. Gleichzeitig werden die gesellschaftlichen
Vertreterinnen und Vertreter zu Sendenden, wenn sie die Tat der Akteurin oder des Akteurs
als deren Schuld proklamieren. Auf dieser Grundlage lédsst sich meines Erachtens auch ein
Vergleich zwischen den einzelnen Fallbeispielen ziehen. Denn diese werden in dieser
Untersuchung nicht isoliert als Einzelphdnomene betrachtet, sondern als gesellschaftliche
Dramen innerhalb einer jeweils spezifischen Kommunikationssituation. Mit Hilfe der Hand-
lungstypen aus dem Prozessmodell «Stigma und Charisma» von Wolfgang Lipp wird zusétz-

liche eine Kategorisierung ihrer Handlungs- und Denkweisen vorgenommen.

1.5.3 Das Prozessmodell «Stigma und Charisma» von Wolfgang Lipp

Wolfgang Lipp weist darauf hin, dass charismatische Fiihrerfiguren oft aus marginalisierten
gesellschaftlichen Kreisen stammen. Die These seiner Habilitation «Stigma und Charismay
stellte deshalb eine Beziehung zwischen den beiden Kategorien her, die er mit dem Struktur-

begriff der Selbststigmatisierung ausfiillte.*’ Selbststigmatisierung stellte sich als wirkungs-

% Wolfgang Lipps Habilitation «Stigma und Charisma. Uber soziales Grenzverhalten» war erstmals 1985

erschienen. 2010 wurde eine zweite um mehrere Aufsétze verschiedener Autoren angereicherte Auflage
herausgegeben. Zum gleichen Thema sind folgende Aufsétze von Wolfgang Lipp erschienen: Charisma —
Schuld und Gnade. Soziale Konstruktion, Kulturdynamik, Handlungsdrama (1993); Was ist Charisma, wer
oder was hat Charisma, und wie kommt es zustande? Das Konzept der Selbststigmatisierung (1993); Aus-
senseiter, Héretiker, Revolutiondre. Gesichtspunkte zur systematischen Analyse (1999).

31



volle Strategie dar, um soziale Wert- und Wiirdefelder wiederzuerlangen. Damit nahm Lipp

an, eine entscheidende Ursache fiir Charismatisierung gefunden zu haben.

Im Folgenden werden die drei zentralen Begriffe aus Lipps Konzept, ndmlich «Stigmay,
«Selbststigmatisierung», «Charismay, kurz erldutert, ebenso seine iibergeordnete Kategorie
des «Dramas». Am Schluss folgt ein kurzer Uberblick zur Rezeption des Prozessmodells
«Stigma und Charismay, der mit den relevanten Punkten, die fiir den Einbezug dieses Modells

in die vorliegende Untersuchung sprechen, beendet wird.

,Stigma’

Die Kategorie ,Stigma‘ bezieht sich auf Abweichungen im Sinne «eines schuldhaften, also
dchtungs- und strafwiirdigen Verhaltens, das nicht urwiichsig entstanden ist, sondern in
Gesellschaft und Kultur erst konstruiert wird.»*® Die Aussenseiterin oder der Aussenseiter
verhélt sich auffillig oder weist Schwichen, Méngel oder soziale «Defekte» auf. Stigmata
bilden hier Zeichen sozialer Schuld, die durch Prozesse sozialer Zuschreibung entstehen.
Stigma, wie es hier definiert wird, ist also zu unterscheiden von den korperlichen Wundma-
len, die manche Menschen in Anlehnung an die Verletzungen Jesu Christi wihrend der

Passion am Korper tragen.

Selbststigmatisierung

Stigmatisierte wenden verschiedene Strategien an, um mit der sozialen Schuldzuschreibung
fertig zu werden. Eine davon stellt die Selbststigmatisierung dar. Sie ist eine wirkungsvolle
Strategie paradoxer, offentlicher Selbstanklage. Ziel ist die Wiedergewinnung sozialer und
personaler Integritit, der Selbstachtung und Identitdt. Selbststigmatisiererinnen und —
stigmatisierer schreiben sich selber, noch bevor es die Gesellschaft tut, Schuld zu und setzen
so den Gegner unter Druck. Diese Strategie schafft eine Lage, die die beteiligten Gruppen
sowie die involvierte Offentlichkeit dazu bringen kann, Routinenormen distanzierter zu
betrachten und ihre Werte in Frage zu stellen.®” Selbststigmatisierung unterteilt Lipp in
folgende vier Handlungstypen: Exhibitionismus, Provokation, Askese und Ekstase. Diese
kénnen nach unterschiedlichen Handlungsfeldern weiter differenziert werden,®™ wobei sie
nicht allein fiir sich, sondern verbunden mit ihrer Umgebung existieren. In der Analyse wird

versucht, ihre Verankerung im historischen Kontext festzuhalten.

Lipp, Aussenseiter 15—16.
7 Lipp, Stigma 126-130.
¥ Lipp, Stigma 131-133.

32



