
Sebastian Luft / Maren Wehrle (Hg.)

Husserl
Handbuch
Leben – Werk – Wirkung





J. B. Metzler Verlag

Sebastian Luft / Maren Wehrle (Hg.)

Husserl-Handbuch
Leben – Werk – Wirkung



Bibliografische Information  
der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese 
Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet  
über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-476-02601-9
ISBN 978-3-476-05417-3 (eBook)

Dieses Werk einschließlich aller seiner Teile ist 
urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung außerhalb  
der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist  
ohne Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar.  
Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Über- 
setzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung  
und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

J. B. Metzler ist Teil von Springer Nature. Die eingetragene 
Gesellschaft ist Springer-Verlag GmbH Deutschland.
www.metzlerverlag.de
info@metzlerverlag.de

Einbandgestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart  
(Foto: Göttingen/1905, © Husserl-Archiv Leuven)
Satz: Claudia Wild, Konstanz in Kooperation  
mit primustype Hurler GmbH, Notzingen

J. B. Metzler, Stuttgart
© Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017

Die Herausgeber
Sebastian Luft ist Professor für Philosophie an der Marquette 
University, Milwaukee/Wisconsin (USA); Herausgeber  
von Husserliana XXXIV, des »Routledge Companion to 
Phenomenology« und Autor mehrerer Bücher zur Phäno- 
menologie.
Maren Wehrle ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am 
Husserl-Archiv in Leuven. Sie hat eine Monographie und 
zahlreiche Artikel (u. a. in Husserl Studies) zu Husserl und 
der Wichtigkeit seiner Einsichten für die interdisziplinäre 
Forschung verfasst.



Inhalt

 I   Einleitung Sebastian Luft/Maren Wehrle 1

 II   Leben und Kontext

 1    Persönlichkeit und Leben Thomas Vongehr 8
 2    Das universitäre und soziale Umfeld  

Egbert Klautke 19
 3    Einflüsse auf Husserl Carlo Ierna 22
 4    Die Husserls in Briefen Thomas Vongehr 32
 5    Die Geschichte der Rettung von Husserls  

Nachlass Thomas Vongehr 39

 III   Werk

 A    Veröffentlichte Texte
 6    »Philosophie der Arithmetik«  

Mirja Hartimo 48
 7    »Logische Untersuchungen«  

Henning Peucker 55
 8    »Ideen zu einer reinen Phänomenologie  

und phänomenologischen  Philosophie«  
Nicolas de Warren 65

 9    »Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins«  
Nicolas de Warren 75

 10    »Formale und transzendentale Logik. Versuch 
einer Kritik der logischen Vernunft«  
Michela Summa 83

 11    Die »Cartesianischen Meditationen« / 
»Méditations Cartésiennes« Dermot Moran 90

 12    »Die Krisis der europäischen Wissenschaften  
und die transzendentale Phänomenologie«  
Christian Bermes 97

 13    »Erfahrung und Urteil« Jagna Brudzińska 104

 B    Nachlass
 14    Überblick über Husserls Nachlass Sebastian Luft /  

Maren Wehrle 114
 15    Systematischer Überblick über Husserls 

phänomenologisches Projekt Ullrich Melle 116

 16    Die Idee der Phänomenologie  
Hanne Jacobs 125

 17    Phänomenologie als Erste Philosophie  
Faustino Fabbianelli 135

 18    Eidetik Julia Jansen 142
 19    Genetische Phänomenologie  

Dieter Lohmar 149
 20    Phänomenologische Psychologie  

Thiemo Breyer 157
 21    Logik und Erkenntnistheorie  

Dieter Lohmar 165
 22    Wissenschaftstheorie Andrea Staiti 173
 23    Phänomenologie und Mathematik  

Mirja Hartimo 179
 24    Ethik Sonja Rinofner-Kreidl 184
 25    Urteilstheorie Andrea Staiti 196
 26    Phänomenologie der sinnlichen Anschauung  

Eduard Marbach 204
 27    Phänomenologie des Raumes und der Bewegung  

Karl Mertens 216
 28    Phänomenologie der Intersubjektivität  

Iso Kern 222
 29    Die Lebenswelt Christian Bermes 230
 30    Grenzprobleme der Phänomenologie  

Natalie Depraz 237

 IV   Wirkung

 A    Personen
 31    Kitarōo Nishida Tetsuya Sakakibara 244
 32    Max Scheler Annika Hand 246
 33    Aron Gurwitsch Alexandre Métraux 251
 34    José Ortega y Gasset  

Agustín Serrano de Haro 254
 35    Martin Heidegger Thomas Nenon 257
 36    Alfred Schütz Emanuele Caminada 262
 37    Jean-Paul Sartre Thomas Bedorf 268
 38    Emmanuel Levinas Matthias Flatscher 272
 39    Maurice Merleau-Ponty Sara Heinämaa 278
 40    Paul Ricœur Natalie Depraz 284



VI

 41    Michel Foucault Arun Iyer 290
 42    Jacques Derrida Alice Mara Serra 292

 B    Bewegungen
 43    Neukantianismus Andrea Staiti 299
 44    Hermeneutik Sebastian Luft 304
 45    Logischer Positivismus / Analytische  

Philosophie Harald Wiltsche 309
 46    Strukturalismus Beata Stawarska 315
 47    Philosophy of Mind Maxime Doyon 320
 48    Ontologie und Metaphysik Inga Römer 327
 49    Kritische Theorie Thomas Bedorf 332

 50    Feminismus Lanei Rodemeyer 336
 51    Psychologie und Psychiatrie Thomas Fuchs 341
 52    Soziologie Thomas Szanto 348
 53    Kulturphilosophie Thiemo Breyer 355
 54    Pragmatismus Stefan Niklas 360

 V   Anhang

Werkausgabe 368
Autorinnen und Autoren 370
Personenregister 372

Inhalt



 I   Einleitung

S. Luft, M. Wehrle (Hrsg.), Husserl-Handbuch, 
DOI 10.1007/978-3-476-05417-3_1, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017 



Einleitung der Herausgeber/innen

»Mitunter winkt uns nach langen Mühen die ersehnte 
Klarheit« (Hua X, 393): In diesem kleinen Satzteil ver-
birgt sich die Essenz von Husserls Werk, das er zu-
gleich als seine Lebensaufgabe verstand. Ganz deut-
lich wird hier das ersehnte und erkämpfte Ziel: Klar-
heit, sowie die etwas melancholische Einsicht, dass 
diese, wenn überhaupt, nur unter Mühen erreicht 
werden kann. Und letztendlich kann die vermeintli-
che Klarheit für Husserl, der durch unermüdliches 
Beschreiben und Differenzieren versucht, zu den ›Sa-
chen selbst‹ zu gelangen, immer nur ein Etappenziel 
sein, eine kleine trügerische Ruhepause auf dem Weg 
zur adäquaten Einsicht, ein im Unendlichen liegendes 
Ziel. Denn nach erneuter Prüfung treten alsbald neue 
Wiedersprüche und Undeutlichkeiten auf: »Die Ar-
beit und der Kampf beginnt von vorn« (ebd.).

Nicht umsonst bezeichnet Husserl seine Philoso-
phie, die Phänomenologie, welche die Dinge, Welt 
und Andere vorurteilsfrei und im Rückgang auf das 
erfahrende Bewusstsein bestimmen will, als ein »un-
endliches Programm« (Hua I, 178). Die Phänomeno-
logie muss ihren Ausgang dabei immer bei der jeweils 
eigenen Erfahrung nehmen, sie ist eine Übung in radi-
kaler Selbstbesinnung. Diese Selbstbesinnung ist je-
doch kein Selbstzweck oder eitle Nabelschau, sondern 
lediglich der Ausganspunkt einer universalen und we-
sensmäßigen Reflexion, die den allgemeinen Sinn und 
Ursprung der Begriffe Welt, Natur, Raum, Zeit, 
Mensch, soziale Gemeinschaft und Kultur aufzuklä-
ren versucht (vgl. 180). Um zu den berühmten ›Sa-
chen selbst‹ zu gelangen, muss man diese nach Husserl 
zunächst durch Epoché – durch Einklammerung aller 
Kenntnisse und Vorurteile, sowie des natürlichen 
Glauben an deren Sein – verlieren. Erst dann lässt sich 
die Welt und mit ihr die Dinge vorurteilsfrei und in 
›universaler Selbstbesinnung‹ wieder gewinnen (vgl. 
183); wohl nicht umsonst hat Husserl dieses biblische 
Motiv aufgenommen, um den wahrhaft existentiellen 
Anspruch seiner Phänomenologie zu betonen (vgl. 
Lukas 9,24–25; Matthäus 10,38–39). 

Ein solches Projekt, das sich explizit als Arbeitsphi-
losophie, als handanlegende Arbeit an den Phänome-
nen, versteht, kann aber eine einzelne Phänomenolo-
gin oder ein einzelner Phänomenologe alleine gar 

nicht leisten, und so ist das Projekt der Phänomenolo-
gie von Beginn an ein intersubjektives und intergene-
ratives, müssen sich die Beschreibungen ergänzen 
und die Einsichten kritisch gegenseitig geprüft wer-
den, und das in einer endlosen Anzahl von Forscher-
generationen. Die Phänomenologie macht darauf auf-
merksam, dass jede Wahrnehmung der Welt notwen-
dig perspektivisch und jede Einsicht partiell ist. Damit 
trägt jede vermeintliche Klarheit einen Horizont an 
Undeutlichkeit mit sich, der zukünftig und mit Hilfe 
anderer Perspektiven und Einsichten ergänzt werden 
muss. Das unendliche Programm der Phänomenolo-
gie muss von endlos Vielen angepackt und arbeitsteilig 
vorangetrieben werden. Dies war Husserls großer 
Traum, den er zeit seines Lebens jedoch nur unzurei-
chend verwirklicht sah. Dennoch war der Traum für 
ihn selbst nie »ausgeträumt«, wie die berühmte Passa-
ge in einer Beilage der Krisis oft fehlinterpretiert wird 
(vgl. Hua VI, 508). Ausgeträumt war er nur für die, die 
vom rechten Weg abgekommen waren, etwas, was 
Husserl selbst mit Argwohn mit ansehen musste. Für 
ihn stand fest, dass die Zukunft seine Philosophie (sei-
nen Nachlass) »suchen« und die phänomenologische 
Forschung wieder erwachen würde (Hua Dok III/3, 
287), wie er mit großer Selbstsicherheit behauptete. 
Noch vor zwei Jahrzehnten belächelt, zeigt sich nun, 
dass Husserls Vorhersage eingetroffen ist.

In der Tat folgten nur wenige Husserls Ruf in aller 
Konsequenz; Einfluss und Rezeption der Phänome-
nologie blieben zu Lebzeiten, im Vergleich etwa zu 
seinem Schüler Martin Heidegger, eher verhalten. 
Dies liegt zum einen daran, dass Husserl seine aka-
demische Karriere in der Philosophie erst spät begann 
(erst studierte er Astronomie und Mathematik) und 
lange auf eine institutionelle Anerkennung warten 
musste, und zum anderen, dass er zu Lebzeiten nur 
wenig veröffentlichte. Husserl habilitierte sich 1889 in 
Halle bei Carl Stumpf Über den Begriff der Zahl und 
bekam erst 1901/02, mit über vierzig, den Ruf auf eine 
Professur in Göttingen, nach vierzehn Jahren als Pri-
vatdozent in Halle (s. Kap. II.1). Im selben Jahr wurden 
auch die Logischen Untersuchungen veröffentlicht, das 
erste Werk, das ihm zu einiger Bekanntheit und An-
erkennung verhalf. Bis zu seinem Tode, im Jahre 1938, 
arbeitete Husserl zwar unermüdlich an seinen berüch-
tigten privaten, in Gabelsberger Stenographie verfass-



3

ten Forschungsmanuskripten, ca. 40.000 an der Zahl, 
veröffentlichte jedoch insgesamt nur sieben Bücher 
(ein weiteres, Erfahrung und Urteil, wurde 1938 kurz 
nach seinem Tod von seinem Assistenten Ludwig 
Landgrebe herausgegeben) und wenige Aufsätze und 
Rezensionen. 

Die Rezeption Husserls war deshalb zunächst auf 
diese wenigen Werke beschränkt, und viel dement-
sprechend einseitig aus. Zudem wurde Husserl als Jude 
(wenn auch christianisierter, was für die Nationalso-
zialisten allerdings nicht zählte) nach seinem Tod in 
Deutschland totgeschwiegen und seine Bücher entwe-
der schwer zugänglich oder nicht neu aufgelegt. Der 
negative Einfluss des nationalsozialistischen Regimes 
war so groß, dass Husserl auch nach dem Krieg in 
Deutschland fast unbekannt war, was sich unter ande-
rem daran zeigte, dass der erste Herausgeber der Hus-
serliana, der belgische Pater Van Breda, in Deutschland 
keinen Verlag finden konnte, der bereit war, dieses ver-
meintliche verlegerische Risiko einzugehen. Erst der 
Martinus Nijhoff-Verlag in Den Haag in den Nieder-
landen war bereit, die Husserliana-Serie zu überneh-
men, und auch das erst, nachdem die Edition finanziell 
durch Zuschüsse seitens der UNESCO gesichert war.

Im Oktober 1938 wurde am Husserl Archiv in Leu-
ven damit begonnen, die 40.000 Manuskriptseiten, die 
Husserl bereits thematisch in Gruppen geordnet hatte, 
zu transkribieren und zu edieren (s. Kap. II.5). Bis zum 
heutigen Zeitpunkt sind 43 Bände der Husserliana, der 
Gesammelten Werke Husserls, erschienen, sowie zahl-
reiche Dokumente, Briefe und Materialien. Der Haupt-
teil der Edition gilt damit nun als abgeschlossen. Die 
Rezeption dieses ertragreichen und vielseitigen Nach-
lasses beginnt hingegen erst. Dies macht die Besonder-
heit der Rezeptionsgeschichte von Husserl, aber auch 
seines Werkes aus, das zum größten und wichtigsten 
Teil in diesem Nachlass beschlossen liegt. Viele derje-
nigen Themen, die den Kern der Phänomenologie bil-
den, werden erst hier systematisch eingeführt oder al-
lererst sichtbar, da, wie Husserl selbst bereits zu Leb-
zeiten feststellte, »der größte und wie ich sogar glaube 
wichtigste Theil meiner Lebensarbeit noch in meinen 
durch ihren Umfang kaum noch zu bewältigenden 
Manuskripten steckt« (Hua Dok III/3, 90).

In den Manuskripten aus dem Nachlass treffen wir 
etwa auf Husserls genetischen Ansatz, der die passiven 
Leistungen des Bewusstseins aufzudecken versucht 
(vgl. Hua XI). In diesem Kontext zeigt sich, dass Inten-
tionalität sich nicht auf die Vorstellung oder das Den-
ken beschränkt, sondern zunächst in passiven oder 
praktischen Formen auftritt. Husserl macht deutlich, 

dass jedem prädikativen Urteil die passive, d. h. auto-
matisch vor sich gehende Wahrnehmung vorangehen 
muss, und jede Wahrnehmung selbst wieder mit einer 
passiven Affektion beginnt. Weiterhin finden sich im 
Nachlass Beschreibungen zu den verschiedensten For-
men der Intersubjektivität – von der Ich-Du-Bezie-
hung, gemeinsamer Intentionalität, bis hin zu sozialen 
Verbänden. Vor allem Husserls Ethik, die in engem 
Zusammenhang zur Methode und den Zielen des phä-
nomenologischen Projekts steht, kann hier allererst 
entdeckt werden: Beginnend um 1909 mit einer for-
malen und praktischen Axiologie, die als apriorische 
Wissenschaft jede Praktik der Vernunft aufzuklären 
versucht, bis hin zu einer Erneuerungs- und Liebes-
ethik, die bei der radikalen Selbstbesinnung anknüpft 
und diese als »nie endende[ ] Selbsterziehung« im Sin-
ne der Vernunft auch ethisch einfordert (Hua XXVII, 
38). Darüber hinaus beschäftigte sich Husserl in seinen 
Forschungsmanuskripten ausgiebig mit der Vorgege-
benheit und Horizonthaftigkeit der Welt, sowie mit 
den Grenzen der Phänomenologie, der Sache nach 
(Geburt, Tod, Gott), sowie in Form einer Metakritik 
ihre Methode und der Evidenz ihres Gegenstands-
bereichs (vgl. Hua XLII; Hua VIII; Hua XXXIV).

Beschränkt man sich also auf die zu Lebzeiten ver-
öffentlichten Schriften, ergibt sich ein ganz anderes, in 
der Tat hochgradig verzerrtes Bild von Husserl, als 
wenn man den Nachlass hinzunimmt. So zeichnen 
viele Interpreten bis heute ein Bild von Husserls Phä-
nomenologie, das diese als intellektualistisch und so-
lipsistisch erscheinen lässt, indem das Bewusstsein 
allmächtig und transparent ist und die Welt zum In-
halt einer Vorstellung degradiert wird. Andere wollen 
in der Phänomenologie hingegen lediglich eine Form 
der Introspektion sehen, die nach Herzenslust die ei-
genen inneren Erlebnisse und Gefühle beschreibt. 
Beides erweist sich vor allem im Hinblick auf den 
Nachlass eher als Karikatur denn als eine angemesse-
ne Beschreibung dessen, worauf die Husserlsche Phä-
nomenologie abzielt. 

Ein besonderes Anliegen dieses Handbuches ist es da-
her, diesem Nachlass, den in ihm behandelten The-
men, seiner Entstehung, und der sich durch diesen 
ausdrückenden Arbeitsweise Husserls, gebührend 
Raum zu geben. Die Betonung des Nachlasses in der 
Auswahl der in diesem Handbuch behandelten The-
men ist in der Forschung zu Husserl ein Novum.

Im ersten Teil, über das Leben Husserls, wird nicht 
nur auf die ›Persönlichkeit und das Leben‹ Husserls, 
sein ›universitäres und soziales Umfeld‹, seine Ein-

Einleitung der Herausgeber/innen  



4

flüsse, Familie und Briefe eingegangen, sondern vor 
allem auch die Entstehung und Rettung des Nachlas-
ses dargestellt. 

Das Werk gliedert sich dementsprechend in zwei 
Rubriken, die der zu Lebzeiten veröffentlichten Werke 
(III.A), und den Nachlass, der in den Gesammelten 
Werken (Husserliana) veröffentlicht ist (III.B). 

Trotz des Schwerpunkts auf dem Nachlass werden 
freilich die veröffentlichten Werke ausführlich be-
sprochen, sind sie doch bis heute der erste Anhalts-
punkt für an Husserls Philosophie Interessierte. Ent-
sprechend widmet sich in Teil A jeweils ein Beitrag ei-
nem zu Lebzeiten von Husserl veröffentlichten Werk 
und seiner Rezeption; beginnend mit der überarbeite-
ten Habilitationsschrift Husserls Philosophie der 
Arithmetik (1891), darauf folgt dasjenige Werk, das 
Husserls philosophischen Durchbruch bedeutete und 
von vielen noch heute als sein wichtigstes Buch ange-
sehen wird, die Logischen Untersuchungen (1900/01); 
daran schließt sich eine Studie an, welche Husserls 
Wende zu einer transzendentalen Philosophie einlei-
tete, die Ideen zu einer reinen Phänomenologie und 
phänomenologischen Philosophie (1913); Jahre später 
erst wird die Formale und transzendentalen Logik 
(1929) publiziert, in der Husserl versucht, seine Ein-
sichten zur Logik auf einer transzendentalen Ebene 
weiter zu denken. Kurz zuvor erschienen im Jahrbuch 
für Phänomenologie die von Heidegger herausgegebe-
nen »Vorlesungen zum inneren Zeitbewußtsein« 
(1928), in welchen Husserl seine einflussreiche Theo-
rie des Zeitbewusstseins entwickelt. Im Jahre 1931 
wurden Husserls Pariser Vorlesungen, die Méditations 
Cartésiennes (1931) – allerdings nur in der französi-
schen Übersetzung –, publiziert, in welchen er, neben 
einer allgemeinen und knappen Einführung in die 
transzendentale Phänomenologie, seine Theorie der 
Intersubjektivität und Einfühlung erstmals vorstellte. 
In Husserls letzten Lebensjahren erscheint das wohl 
bekannteste und am breitesten rezipierte Werk Hus-
serls, die Krisis der Europäischen Wissenschaften und 
die transzendentale Phänomenologie. In dieser kultur-
und wissenschaftskritischen Studie, die gleichzeitig 
(und erneut) eine Einführung und Rechtfertigung der 
Phänomenologie sein soll, prägt Husserl den Begriff 
der Lebenswelt (1936), der nun in vielen Wissenschaf-
ten wie auch in der Alltagssprache wie selbstverständ-
lich gebraucht wird. Abschließend das kurz nach sei-
nem Tod von Ludwig Landgrebe herausgegebene 
Werk Erfahrung und Urteil, das anknüpfend an seine 
frühere Auseinandersetzung mit der Logik versucht, 
höhere kognitive Akte und Prädikationen auf ihre 

fundierenden Grundlagen in der Wahrnehmung zu-
rückzubinden. Dieses Werk birgt bereits die Grund-
annahmen einer genetischen Phänomenologie, die 
erst durch die Edition der Nachlassmanuskripte zu ih-
rer vollen Gestalt kommen sollte. Die vielen Unter-
titel, die auf den einführenden Charakter des jewei-
ligen Werkes hinweisen, machen vielleicht deutlich, 
wie sehr Husserl in den einführenden Werken immer 
wieder den Versuch unternommen hat, in seine Phä-
nomenologie einzuleiten, worüber die Details seines 
Denkens oftmals zu kurz kommen.

In Teil B wird der Nachlass Husserls, d. h. die kriti-
sche Edition dieses Nachlasses thematisch dargestellt. 
Die kritische Edition wird in den nächsten Jahren ih-
ren Abschluss finden. Bereits in diesem Handbuch be-
rücksichtigt wurde die vierbändige Edition der Studien 
zur Struktur des Bewusstseins, die 2017 erscheinen 
wird, ebenso wie die im letzten Jahrzehnt veröffentlich-
ten neueren Bände. Vorliegendes Handbuch ist inso-
fern in der Fülle der Literatur zu Husserl einzigartig, als 
es diesen Nachlass, zentriert um seine Methoden und 
wiederkehrenden Hauptthemen (unter Bezug auf die 
jeweils relevanten Bände der Husserliana), zum ersten 
Mal systematisch und (beinahe) vollständig darstellt. 

Dieser Darstellung ist eine kurzer Überblick der 
Herausgeber zur Ordnung und Form des Nachlasses 
(s. Kap. III.B.14), sowie ein inhaltlicher Überblick von 
Ullrich Melle, des ehemaligen Direktors des Husserl 
Archivs in Leuven, über das gesamte Projekt der Hus-
serlschen Phänomenologie (s. Kap. III.B.15) vorange-
stellt. Die folgenden drei Beiträge beschäftigen sich 
mit der ›Idee der Phänomenologie‹ (s. Kap. III.B.16) 
und ihren methodischen Zugängen und Ausrichtun-
gen, als erste (transzendentale) Philosophie und Eide-
tik (s. Kap. III.B.17/18). Die Abschnitte sechs und sie-
ben präsentieren zwei Ausformungen bzw. Anwen-
dungen dieser Methoden, die ›genetische Phänome-
nologie‹ und die ›Phänomenologische Psychologie‹ (s. 
Kap. III.B.19/20). Die folgenden Beiträge befassen sich 
mit philosophischen oder formalwissenschaftlichen 
Teilbereichen, in Bezug auf welche sich die Phänome-
nologie positioniert bzw. ihre eigenständige Theorie 
entwickelt: ›Logik und Erkenntnistheorie‹, ›Wissen-
schaftstheorie‹, ›Phänomenologie und Mathematik‹, 
›Ethik‹, ›Urteilstheorie‹ (s. Kap. III.B.21–25). Die wei-
teren Einträge beschreiben zentrale Themenkomplexe 
der Phänomenologie Husserls, wie die ›sinnliche An-
schauung‹, ›Räumlichkeit und Bewegung‹, ›Intersub-
jektivität‹ und ›Lebenswelt‹ (s. Kap. III.B.26–29). Den 
Abschluss dieser Sektion bildet ein Beitrag zu den 
›Grenzproblemen der Phänomenologie‹ (Hua LXII).

I Einleitung



5

Als Begründer der Bewegung der Phänomenologie 
hat Husserl den Weg geebnet für andere phänomeno-
logisch, hermeneutisch, oder existentialistisch ori-
entierte Denker, die seine Gedanken, Ideen oder Me-
thoden auf verschiedenste Weise aufgenommen, kriti-
siert oder sich gegen diese abgegrenzt und erst da-
durch ihre eigene Position gefunden haben. Trotz der 
komplizierten Rezeptionssituation hatte Husserl auf 
zahlreiche Philosoph/innen seiner Zeit und auch 
nachfolgend einen maßgeblichen Einfluss, der in der 
Sektion Wirkung nachgegangen wird. Die Auswahl 
derjenigen Philosoph/innen, die von den Herausge-
bern ausgewählt wurden (s. Kap. IV.A), ist dabei nicht 
vollständig, sondern eine aus Platzgründen notwen-
dig beschränkte Auswahl. Neben den hier präsentier-
ten Beiträgen zu Kitarōo Nishida, Max Scheler, Aron 
Gurwitsch, José Ortega y Gasset, Martin Heidegger, 
Alfred Schütz, Jean-Paul Sartre, Emanuel Levinas, 
Maurice Merleau-Ponty, Paul Ricœur, Michel Fou-
cault, und Jacques Derrida (s. Kap. IV.A.31–42) hätte 
man sicherlich noch andere hinzunehmen können, 
wie etwa Michel Henry, Simone de Beauvoir, Helmuth 
Plessner, Edith Stein oder Theodor W. Adorno. Zu-
mindest letztere finden sich im Teil über die Wirkun-
gen Husserls auf philosophische und wissenschaftli-
che Bewegungen wieder, zum Beispiel im Beitrag 
zu ›Feminismus‹ und ›Kritischer Theorie‹ (s. Kap. 
IV.B.49/50). Weiter zeigt sich der Einfluss von Hus-
serls Phänomenologie nicht nur in den philosophi-
schen Bewegungen des ›Neukantianismus‹, der ›Her-
meneutik‹, des ›Logischen Positivismus/Analytischen 
Philosophie‹, der ›Philosophy of Mind‹, des ›Struk-
turalismus‹, der ›Ontologie und Metaphysik‹ (s. Kap. 
IV.B.43–48), ›Kulturphilosophie‹ und dem ›Pragma-
tismus‹ (s. Kap. IV.B.53/54), sondern vor allem auch in 
anderen Disziplinen wie der ›Psychologie und Psy-
chiatrie‹ und der ›Soziologie‹ (s. Kap. IV.B.51/52).

Anders als viele Kompendien dieser Art verfügt 
dieses Handbuch über keine Auswahlbibliographie im 
Anhang. Hierfür sprechen mehrere Gründe. Zum ei-
nen verfügt jedes Lemma über eine Bibliographie, die 
die Primär- und Sekundärliteratur (klassische und 
neuere) anführt. Interessierte Leserinnen und Leser 
werden hier Weiterführendes finden. Weiterhin gibt 
es neuerdings im Internet zahlreiche Recherchemög-
lichkeiten und Ressourcen. Vor allem empfehlen wir 
die umfassende Seite zur Phänomenologie, die Open 
Commons of Phenomenology (http://www.ophen.
org), die neben einer umfassenden (ständig auf den 
neuesten Stand gebrachten) Bibliographie zu allen 
großen Phänomenolog/innen auch Primärtexte, Re-

zensionen und andere Information rund um die Phä-
nomenologie anbietet.

Blickt man in dieser Hinsicht auf die gegenwärtige 
phänomenologische Forschung, stellt man auf der ei-
nen Seite fest, dass diese über den Kreis der deutsch-
sprachigen Forschung hinaus international äußerst le-
bendig ist und neuerdings auf vielfältige Weise phäno-
menologische Methoden und Themen bearbeitet, 
neue Bezüge und Verbindungen zu philosophischen 
Richtungen und Themen herstellt (Politik, Kritische 
Theorie, Feminismus), sowie philosophiegeschichtlich 
die frühen Phänomenologen (Adolf Reinach, Max 
Geiger, Alexander Pfänder, Dietrich von Hildebrandt, 
Johannes Daubert) und zum ersten Mal auch die frü-
hen Phänomenologinnen, wie Gerda Walther, Edith 
Stein und Hedwig Conrad Martius, (wieder-)entdeckt. 
Auf der anderen Seite erfreuen sich die Methode der 
Phänomenologie sowie ihre deskriptiven Resultate 
steigender Beliebtheit in anderen Disziplinen und fin-
den vielseitige interdisziplinäre Anwendungen im Be-
reich der Psychologie, Psychiatrie, Psychopathologie, 
Neurowissenschaften, Kognitionswissenschaften, So-
ziologie, Pädagogik, Medizin, Ethnologie, Anthro-
pologie und Archäologie. All diese Rezeptionslinien 
zu verfolgen, hätte für einen Band dieser Größenord-
nung zu weit geführt, aber an entsprechenden Stellen 
(etwa der weiterführenden Literatur am Ende jedes 
Kapitels) wurden Verweise eingefügt, wo sich interes-
sierte Leser/innen weiter informieren können. Ob-
wohl sich also Husserls Traum nach einer teleologisch 
fortschreitenden Weiterführung des phänomenologi-
schen Projekts, das eine universale Vernunft verwirk-
licht, vielleicht nach dem Zweiten Weltkrieg, der Post-
moderne und der Kritischen Theorie nicht mehr so 
einfach weiter träumen lässt, kann doch zumindest 
festgehalten werden, dass die Saat der Phänomenolo-
gie trotz der erschwerten Rezeptionsgeschichte auf-
gegangen ist, wenn auch anders als von ihrem Grün-
dungsvater antizipiert. Die Herausgeber/innen dieses 
Bandes freuen sich, in dieser Hinsicht etwas Entschei-
dendes beitragen zu können und danken hierfür vor 
allem den Autorinnen und Autoren, die dies mit ihrer 
Expertise und ihrem Einsatz möglich gemacht haben. 
Wenn es diesem Band gelingen sollte, die Bedeutung 
der Husserlschen Phänomenologie für die heutige Phi-
losophie und die genannten Zweige der empirischen 
Wissenschaften zu demonstrieren, ist die Hoffnung 
der Herausgeber/innen erfüllt.

Die geneigte Leserin oder der geneigte Leser wird 
feststellen, dass den Autorinnen und Autoren nahege-
legt wurde (ohne irgendeinen Zwang auszuüben), die 

Einleitung der Herausgeber/innen  



6

genderneutrale Version »Philosoph/in« zu verwen-
den. Dies geschieht im Sinne der sich allmählich 
durchsetzenden Gepflogenheit, die die Intention ver-
folgt, Gender-Balance zu erreichen und nicht, um ir-
gendwelchen Moden hinterherzujagen. Genauso wie 
also zuvor die Bezeichnung Philosoph oder Phänome-
nologe generisch verwendet wurde, um sowohl männ-
liche als auch weibliche Philosophen und Phänome-
nologen zu bezeichnen, verwenden wir nun Philo-
soph/in und Phänomenolog/in in derselben Weise. 
Wenn also ›Phänomenologen‹ oder ›Phänomenolo-
gin‹ zu lesen ist, soll darauf aufmerksam gemacht wer-
den, dass es sich dabei ausdrücklich um nur männ-
liche oder eben nur weibliche Vertreter handelt. Der 
Begriff Phänomenolog/innen kann sich hingegen in 
generischer Bedeutung sowohl auf beide Geschlechter 
als auch auf eine nur männliche oder nur weibliche 
Gruppe beziehen. In diesem Band wurde auf die fol-
gende Bezeichnung Phänomenolog*innen, die auch 
explizit nicht-binäre Geschlechtsformen anspricht, 
aus praktischen Gründen des Leseflusses verzichtet. 
Wir wollen deshalb darauf hinweisen, dass es uns ein 
Anliegen ist, unsere Leser*innen unabhängig von 

oder außerhalb irgendwelcher Geschlechtsmarkie-
rungen anzusprechen.

Am Ende ein Wort des Dankes. Die Herausgeberin 
und der Herausgeber danken den folgenden Personen:

Ute Hechtfischer vom J. B. Metzler Verlag, die das 
Projekt angeregt und anfangs mit großem Engage-
ment betreut hat. Franziska Remeika, die nach einem 
internen Wechsel beim Verlag das Projekt von Frau 
Hechtfischer übernommen und mit gleichem Engage-
ment und Gründlichkeit zu Ende geführt hat. Wir 
danken ferner Ferdinand Pöhlmann, der die Satzvor-
bereitung übernommen hat. Prof. Dr. Ullrich Melle, 
bis Ende Juni 2017 Direktor des Husserl-Archivs in 
Leuven, war hilfreich in der Planung und Konzeption 
des Bandes. Wir danken schließlich allen Autorinnen 
und Autoren für ihre ausgezeichnete Arbeit. Es war 
uns ein Vergnügen und eine Ehre, mit ihnen zusam-
men arbeiten zu dürfen.

Milwaukee und Leuven
Sebastian Luft und Maren Wehrle

I Einleitung



 II   Leben und Kontext



1    Persönlichkeit und Leben

Edmund Husserl wird am 8. April 1859 in dem damals 
zur österreichischen Monarchie gehörigen Proßniz in 
Mähren (heute tschechisch: Prostějov) geboren. Er 
stirbt 79-jährig am 27. April 1938 in Freiburg in 
Deutschland. Wer war dieser Husserl, der die Phäno-
menologie und damit eine der einflussreichsten phi-
losophischen Strömungen unserer Zeit begründete?

Husserls Weg in die Philosophie. Er studiert 
in Leipzig, Berlin und Wien. Erst spät reift in 
ihm die Entscheidung, Philosophie als 
›Lebensberuf‹ zu wählen

Husserl entstammt einer angesehenen und altein-
gesessenen jüdischen Familie. Seine Eltern, Adolf 
Abraham Husserl (1827–1884) und Julie Husserl, geb. 
Selinger (1834–1917), führen in Proßnitz ein Geschäft 
für Modewaren. Sie erziehen ihre vier Kinder liberal 
und religiös indifferent. Nach Beendigung der Volks-
schule besucht Husserl für etwa ein Jahr lang ein 
Gymnasium in Wien und anschließend das etwa 20 
Kilometer von seiner Heimatstadt entfernt liegende 
Gymnasium in Olmütz, wo er bei Gastfamilien wohnt. 
Unmittelbar nach dem Schulabschluss beginnt der 
17 1/2-jährige Husserl im Herbst 1876 in Leipzig mit 
dem Studium der Astronomie. Er hört Vorlesungen in 
Physik, Mathematik und – aus Interesse (nicht als ein-
geschriebenes Fach) – auch Vorlesungen in Philoso-
phie u. a. bei Wilhelm Wundt (1832–1920). Nach drei 
Semestern gibt Husserl das Studium der Astronomie 
wieder auf. Da er sich nun hauptsächlich mit Mathe-
matik beschäftigen will, wechselt er im Sommer 1878 
an die Berliner Universität. Dort studiert er bei dem 
Mathematiker Karl Weierstraß (1815–1897), dessen 
wissenschaftliches Ethos ihn nachhaltig beeindruckt, 
und hört Vorlesungen in Philosophie u. a. bei Fried-
rich Paulsen (1846–1908). Nach sechs Semestern in 
Berlin – wegen des sich hinziehenden Studiums wur-
de sein Vater schon ungeduldig und drängte darauf, 
dass sein Sohn seinen Abschluss in Österreich macht 
– geht Husserl im Sommersemester 1881 an die Uni-
versität in Wien. Er hofft dort als gebürtiger Österrei-
cher auf bessere Chancen für seine weitere berufliche 

Laufbahn. Im Januar 1883 promoviert er unter Lei-
tung des Weierstraß-Schülers Leo Königsberger 
(1837–1921) mit einer mathematischen Arbeit über 
Variationsrechnung. In Philosophie – nun sein Ne-
benfach im Studium – wird er von Robert Zimmer-
mann (1824–1898) und Theodor Vogt (1835–1906) 
geprüft. Nach einem weiteren Aufenthalt in Berlin im 
Sommersemester 1883, wo Husserl im Auftrag von 
Weierstraß bei der Bearbeitung von dessen Vor-
lesungsmitschriften hilft, und der anschließenden Ab-
leistung eines einjährigen Militärdienstes (Oktober 
1883 bis Oktober 1884), setzt Husserl seine Studien in 
Wien im Wintersemester 1884/85 fort. Seine anfäng-
liche Absicht, sich dort mit einer Fortführung des 
Themas seiner mathematischen Dissertation zu habi-
litieren, hatte er zwischenzeitlich wieder aufgegeben. 
Aus »bloßer Neugierde« (Hua XXV, 305), aber wohl 
auch auf den wiederholten Rat seines 9 Jahre älteren 
Studienfreundes, Thomas Masaryk (1850–1937), hin, 
besucht Husserl in Wien die Vorlesungen von Franz 
Brentano (1838–1917). Masaryk, der Jahre später der 
erste Staatspräsident der neugegründeten tschecho-
slowakischen Republik werden sollte, bezeichnete 
sich selbst als Schüler Brentanos und hatte 1876 in 
Wien promoviert. Nach längerer Studienzeit in Leip-
zig, wo er gemeinsam mit Husserl sowohl philosophi-
sche Vorlesungen als auch Veranstaltungen des Aka-
demisch-Philosophischen Vereins sowie des Studenten-
vereins der Siebenbürger Sachsen besuchte, habilitier-
te sich Masayrk an der Universität in Wien und wurde 
dort 1879 Privatdozent. 

Husserl hat später (1919) betont, dass Brentanos 
Persönlichkeit, bei dem er vom Wintersemester 
1884/85 bis zum Sommersemester 1886 studierte, 
ausschlaggebend dafür war, dass er sich für die Phi-
losophie als ›Lebensberuf‹ entschieden habe: 

»Zuerst aus seinen Vorlesungen schöpfte ich die Über-
zeugung, die mir den Mut gab, die Philosophie als Le-
bensberuf zu wählen, nämlich, daß auch Philosophie 
ein Feld ernster Arbeit sei, daß auch sie im Geiste 
strengster Wissenschaft behandelt werden könne und 
somit auch müsse« (Hua XXV, 305). 

An der Dankbarkeit, ja an der Verehrung Brentanos 
hat Husserl ein Leben lang festgehalten: »Ohne ihn 

S. Luft, M. Wehrle (Hrsg.), Husserl-Handbuch, 
DOI 10.1007/978-3-476-05417-3_2, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017 



9

[Brentano] u. seinen Impuls wäre ich mit keinem Ge-
danken, der ich bin« (Hua Dok III/2, 11). Husserl hat 
allerdings 1919 auch andere, wohl tiefer reichende 
Gründe genannt, nämlich, dass »die entscheidenden 
Antriebe (die [ihn] von der Mathematik in die Phi-
losophie als Berufsstätte gedrängt hatten) in über-
mächtigen religiösen Erlebnissen u. völligen Umwen-
dungen« (Hua Dok III/4, 408) gelegen hätten. Auch 
hier hatte sein Freund Masaryk großen Einfluss, regte 
er Husserl doch 1882 zur Auseinandersetzung mit 
dem Neuen Testament an. Es sei »die gewaltige Wir-
kung des N[euen] T[estaments]« gewesen, so Husserl, 
die ihn dazu motiviert habe, »mittelst einer strengen 
philos[ophischen] Wissenschaft den Weg zu Gott und 
zu einem wahrhaften Leben zu finden« (Hua Dok 
III/4, 408). Mit 27 Jahren wendet er sich zum Protes-
tantismus und lässt sich im April 1886 in der Stadtkir-
che der evangelischen Pfarrgemeinde Augsburgischen 
Bekenntnisses zu Wien taufen. Auch Malvine Stein-
schneider (1860–1950), die er noch aus seiner Hei-
matstadt kannte, konvertiert ein Jahr später vom jü-
dischen Glauben zum Protestantismus. Kurz danach, 
im August 1887, heiraten Malvine und Edmund in der 
evangelischen Stadtkirche in Wien. Über ihre ehema-
lige jüdische Religionszugehörigkeit und die ihrer 
Verwandten hat das Ehepaar Husserl später größten-
teils geschwiegen; auch haben sie es wohl viele Jahre 
vermieden, mit ihren Kindern darüber zu sprechen. 
Erst der aufkommende Nationalsozialismus in den 
1930er Jahren hat die Husserls in bedrohlicher Weise 
mit dieser Vergangenheit konfrontiert.

14 Jahre als Privatdozent. Die schweren 
Anfangsjahre in Halle

Da Brentano als Privatdozent in Wien Habilitationen 
nicht betreuen darf, schickt er Husserl im Herbst 1886 
zur Habilitation im Fach Philosophie nach Deutsch-
land, und zwar nach Halle an der Saale zu seinem äl-
testen Schüler Carl Stumpf (1848–1936). Wie Husserls 
Frau später berichtet: »Aller Einwand von H[usserl], 
daß er ja ein krasser Anfänger in der Philosophie sei, 
nützte nichts« (Hua Dok I, 17). Im Jahr 1883 ver-
öffentlichte Stumpf die Tonpsychologie (Stumpf 1883), 
an deren zweitem Band er gerade in Halle arbeitet, als 
Husserl zu ihm kommt. Sein Buch Über den psycho-
logischen Ursprung der Raumvorstellung (Stumpf 
1873) ist von Husserl genau studiert worden, als dieser 
etwa 1893 im Anschluss an seine Habilitation ein ei-
genes Raumbuch plant. Während sich Husserl der 

»Macht [der] Persönlichkeit« (Hua XXV, 305) Brenta-
nos oft unterlegen fühlt – er ist von ihm angezogen, 
kann sich ihm aber auch nur schwer entziehen –, 
scheint ihm der 11 Jahre ältere Stumpf zugänglicher 
gewesen zu sein. Vielleicht muss man den tieferen 
Grund für das oft spannungsvoll wirkende Verhältnis 
zwischen Brentano und Husserl in Brentanos Verwur-
zelung in den »alten süddeutschen Anschauungen« 
und in dessen Antipathie gegen die »preußische Art« 
(Hua XXV, 307) suchen – letztere liegt Husserl offen-
sichtlich mehr (zumindest erwirbt er Ende 1896 die 
preußische Staatsangehörigkeit). 

1889 verlässt Stumpf Halle und wechselt an die Lud-
wig-Maximilians-Universität in München. Dennoch 
entwickelt sich zwischen beiden Philosophen eine per-
sönliche Beziehung, die weit über die Hallenser Zeit 
hinausreicht. So setzt sich Stumpf u. a. engagiert für 
Husserls spätere Berufung nach Göttingen ein. Zum 
80. Geburtstag von Stumpf im Jahr 1928 wird Husserl 
nach Berlin reisen, um an den Feierlichkeiten seines 
alten Lehrers und Freundes teilzunehmen. Für die Ha-
bilitation bei Stumpf wählt Husserl ein Thema, das sei-
ne Verbundenheit mit der Mathematik deutlich zeigt; 
allerdings ist er nun mehr an Grundlagenproblemen 
der Arithmetik interessiert, die er im Sinn Brentanos 
und Stumpfs psychologisch lösen möchte. Im Herbst 
1887 wird seine Habilitationsschrift mit dem Titel 
Über den Begriff der Zahl. Psychologische Analysen 
(Hua XII, 289–338) zwar in Teilen gedruckt, erscheint 
aber nicht im Buchhandel. In einer überarbeiteten 
Form wird sie Husserl dann 1891 unter dem Titel Phi-
losophie der Arithmetik. Psychologische und logische 
Analysen (Hua XII, 1–283) veröffentlichen. Es ist seine 
erste Publikation und – abgesehen von zwei kleineren, 
in einem Aufsatz abgedruckten Abhandlungen (»Psy-
chologische Studien zur elementaren Logik«), die 1894 
in den Philosophischen Monatsheften (Hua XXII, 92–
123) erscheinen, sowie einzelnen Aufsätzen bzw. Re-
zensionen zur Logik – auch seine einzige größere Pu-
blikation in der Hallenser Zeit. Ein angekündigter 
zweiter Band der Philosophie der Arithmetik, in dem 
sich Husserl u. a. mit der philosophischen Begründung 
der Euklidischen Geometrie beschäftigen wollte, wird 
nicht fertiggestellt (s. Kap. III.A.6). 

Mit Abschluss der Habilitation beginnt Husserls 
Weg in die Philosophie als Lebensberuf. Kurz vor des-
sen Ende, fast fünf Jahrzehnte später, wird er mit dem 
ihm eigenen Pathos sagen: »Ich habe als Philosoph ge-
lebt und will als Philosoph zu sterben versuchen« 
(Hua Dok I, 488). Ab dem Wintersemester 1887/88 ist 
Husserl an der Universität Halle-Wittenberg als Pri-

1 Persönlichkeit und Leben



10

vatdozent angestellt. So wie seine Entscheidung, sich 
voll und ganz der Philosophie zu widmen, erst all-
mählich in ihm reift, so entwickelt sich jedoch auch 
seine akademische Karriere nur schleppend. Später 
wird er im Rückblick auf die Hallenser Zeit feststellen, 
dass es »keine Seligkeit [war,] 13 Jahre lang Privatdo-
cent [...] zu sein« (Hua Dok III/1, 137). Tatsächlich 
waren die Jahre in Halle auch für die neugegründete 
Husserl-Familie eine schwere Zeit. Und das nicht nur 
aus finanziellen Gründen. 

1892 kommt die Tochter Elisabeth zur Welt, die 
Söhne Gerhart und Wolfgang werden 1893 bzw. 1895 
geboren. Husserl muss sich und seine Familie größ-
tenteils aus Stipendiengeldern, für die er sich jedes 
Jahr aufs Neue bewerben muss, und aus den Mitteln, 
die er als Dozent von den Hörern seiner Vorlesungen 
gezahlt bekommt, finanzieren; er lebt so in einer ste-
ten Unsicherheit. Vielleicht hat ihn seine Familie fi-
nanziell unterstützt, wie es seine Brüder, nämlich der 
zwei Jahre ältere Heinrich (1857–1928) und der zehn 
Jahre jüngere Emil (1869–1942), zumindest in den 
ersten Göttinger Jahren ihres Philosophen-Bruders 
taten. Nach dem Tod des Vaters 1884 übernehmen die 
beiden Brüder das Familiengeschäft (Adolf Husserl & 
Sohn, Kleider- und Wäschefabrik) und erweitern es 
u. a. durch eine Niederlassung in Wien. Vor allem zu 
seinem Bruder Heinrich, der später, wie ab 1912 auch 
die Mutter, in Wien lebt, hat Husserl zeitlebens ein gu-
tes Verhältnis. In späteren Jahren schreibt Heinrich 
Gedichte, veröffentlicht mehrere schmale Gedicht-
bände, von denen einer, Die stummen Wünsche (Hus-
serl 1921), seinem Bruder Edmund gewidmet ist. Ne-
ben der finanziellen Unsicherheit plagen Husserl in 
Halle aber auch Selbstzweifel, ob er überhaupt die Eig-
nung zur Philosophie habe und – damit zusammen-
hängend – wie sich eine akademische Zukunft gestal-
ten lässt. Auch hadert er mit seiner »schwerfälligen 
Gründlichkeit und skeptischen Selbstkritik« (Hua 
Dok III/9, 136). Anfang Januar 1898 fasst der nun fast 
40-jährige resigniert zusammen: »Die Geschichte 
meiner letzten Lebensjahre ist rasch beschrieben: 
ernstes Streben, ernste Arbeit und trotz all dem innere 
Unfertigkeit und nach außen kein Erfolg« (Hua Dok 
III/1, 196). Täglich soll Husserl an dem Gebäude des 
Frankeschen Waisenhauses in Halle vorbeigegangen 
sein. Der über dem Eingangstor befindliche Spruch – 
ein Zitat aus Jesaja 40: »Die auf Gott harren, kriegen 
neue Kraft, dass sie auffahren mit Flügeln wie Adler« 
– bringt nicht nur seine seelische Disposition dieser 
Jahre zum Ausdruck, sondern wurde zu seiner Le-
bensdevise. So spricht Husserl 1930 im Rückblick auf 

seine Hallenser Jahre von einem »völligen Sinken al-
len Selbstvertrauens«, sogar von »langen Anfällen von 
Depression« (Hua Dok III/4, 21). Unter ähnlichen Zu-
ständen – oft im Anschluss an Phasen intensivster Ar-
beitsanstrengung – hat Husserl wohl auch in späteren 
Jahren gelitten. 

Die von Husserl im Vorlesungsverzeichnis der Uni-
versität Halle angekündigten Lehrveranstaltungen 
weisen ein breites Spektrum auf. Ob die Themen aus-
schließlich seine eigenen philosophischen Interessen 
dieser Jahre widerspiegeln, lässt sich indes nur schwer 
beurteilen. Husserl zufolge seien es besonders Ber-
nard Bolzano (1781–1848), Hermann Lotze (1817–
1881) und David Hume (1711–1776) gewesen, für die 
er sich Anfang der 1890er Jahre interessierte. Aber als 
junger Privatdozent wird Husserl nicht nur verpflich-
tet gewesen sein, bestimmte Themengebiete zu be-
handeln, sondern er wird wegen des zu erwartenden 
Hörergeldes auch Themen angeboten haben, die den 
Student/innen interessant erschienen. In Halle hält 
Husserl Vorlesungen über Erkenntnistheorie und Me-
taphysik, über die Grundprobleme der Psychologie, 
über Geschichte der Philosophie, über Logik, Ethik 
und Rechtsphilosophie, über die Philosophie der Ma-
thematik, über den Theismus und über die Beweise 
über das Dasein Gottes, über die Freiheit des Willens, 
über Locke, Descartes, Schopenhauer, Hume, Spino-
za, Kant und Mill. 

Seine Auseinandersetzung mit der Brentano-
Schule findet in diesen Jahren vor allem ihren Nieder-
schlag in einer im Sommer 1894 geschriebenen, aber 
zu Lebzeiten unveröffentlicht gebliebenen Schrift 
über »Intentionale Gegenstände« (Hua XXII, 302–
338; Schuhmann 1990/91), die eine Reaktion auf Ka-
simir Twardowskis (1866–1938) Zur Lehre vom In-
halt und Gegenstand der Vorstellungen (Twardowski 
1894) ist. Darüber hinaus steht Husserl brieflich in 
teilweise lebhaftem Austausch mit anderen Schülern 
Brentanos, insbesondere mit Alexius Meinong (1853–
1920), Anton Marty (1847–1914) und Alois Höfler 
(1853–1922). 

In Halle entwickeln sich zahlreiche Freundschaf-
ten, auch zu Kollegen anderer Fachgebiete – außer mit 
Stumpf ist Husserl mit dem Philologen Hans von Ar-
nim (1859–1931), mit den Mathematikern Hermann 
Ernst Grassmann (1857–1922) und Georg Cantor 
(1845–1918) näher befreundet –, aber sonst scheint 
sich Husserl, vor allem nach dem Weggang Stumpfs, 
in einer gewissen (philosophischen) Isolation befun-
den zu haben. Als Frucht von einem »Jahrzehnt ein-
samer mühseliger Arbeit« (Hua XX/1, 272) erschei-

II Leben und Kontext



11

nen dann 1900 bzw. 1901 die Logischen Untersuchun-
gen (Hua XVIII; Hua XIX/1; Hua XIX/2). Sie bilden 
den Abschluss seiner Hallenser Zeit und geben ihm 
den entscheidenden Impuls für all sein weiteres Phi-
losophieren. Husserl stößt nämlich während der Aus-
arbeitung der Logischen Untersuchungen auf die ihn 
von nun ab bewegende philosophische Grundfrage. 
Er sei sich »ungefähr im Jahre 1898«, so Husserl 1936, 
zum ersten Mal des »universalen Korrelationsapriori« 
(nämlich von »Erfahrungsgegenstand und Gegeben-
heitsweisen«) bewusst geworden, und das habe ihn so 
tief erschüttert, »dass seitdem [seine] gesamte Lebens-
arbeit von dieser Aufgabe einer systematischen Aus-
arbeitung dieses Korrelationsapriori beherrscht war« 
(Hua VI, 169). Der erste, im Jahr 1900 veröffentlichte 
Band (Prolegomena zur reinen Logik), in dem Husserl 
eine schlagende Argumentation gegen den zu seiner 
Zeit herrschenden Psychologismus entwickelt, beruht 
auf einer Vorlesung, die er 1896 in Halle gehalten hat. 
Husserl argumentiert, dass man den logischen Denk-
gesetzen nicht gerecht werden kann, wenn man sie 
psychologisch zu erforschen versucht und sie als Na-
turgesetze des Ablaufs menschlicher Denkprozesse 
auffasst. Der umfangreiche zweite Band der Logischen 
Untersuchungen, der u. a. wegen Problemen bei der 
Druckherstellung erst 1901 erscheint, zerfällt in sechs 
nur locker zusammenhängende Einzeluntersuchun-
gen. Insbesondere die V. Untersuchung (»Über inten-
tionale Erlebnisse und ihre ›Inhalte‹«), in der Husserl 
in kritischer Auseinandersetzung mit seinem Lehrer 
Brentano den Begriff der Intentionalität bestimmt, ist 
für die Entwicklung der Phänomenologie wegwei-
send. Wenngleich sich Husserl ausdrücklich der Tra-
dition Brentanos verpflichtet fühlt, wird er drei Jahre 
später die Kennzeichnung seines methodischen Vor-
gehens als ›deskriptiver Psychologie‹ als ein »selbst-
verschuldetes Missverständnis« (Hua XX/1, 313; Hua 
XXII, 206 ff.) bezeichnen. Damit beginnt Husserl aus 
dem großen Schatten Brentanos herauszutreten. Die 
Logischen Untersuchungen galten Husserl als das 
›Durchbruchswerk‹ (Hua XX/1, 293) zur Phänome-
nologie. Persönlich bekennt er 1930: 

»Und schliesslich ist in den schweren 14 Jahren meiner 
Hallenser Privatdozentenzeit doch ein Anfang gewor-
den – die Log[ischen] Unters[uchungen], die mir nun-
mehr Halt und Hoffnung gaben. Mit ihnen habe ich 
mich selbst kurirt« (Hua Dok III, Bd. IV, 22). 

Der Erfolg des Werkes und die damit erhoffte An-
erkennung stellen sich indes nur allmählich ein.

Die Göttinger Jahre. Die Phänomenologie 
wird zur Bewegung. Auf dem Weg zur trans-
zendentalen Phänomenologie

Die zum Wintersemester 1901/02 erfolgende Beru-
fung Husserls an die Georg-August-Universität in 
Göttingen steht unter keinem günstigen Stern. Ob-
wohl ihm das preußische Unterrichtsministerium ein 
Extraordinariat an der Universität Göttingen übertra-
gen wollte, hatte sich die dortige Philosophische Fa-
kultät zunächst dagegen gestellt. Nach längerem Ab-
warten – Husserl interessiert sich zwischenzeitlich 
auch für Stellen in Erlangen, Basel und Wien – wird 
ihm dann doch noch eine nicht-etatmäßige Stelle in 
Göttingen als außerordentlicher Professor angeboten. 
Die beruflichen (und wohl finanziellen) Unsicherhei-
ten bleiben bestehen.

In Göttingen – damals das ›Mekka der Mathematik‹ 
– trifft Husserl auf ein intellektuell anregenderes Klima 
als in Halle. David Hilbert (1862–1943) ist ihm beson-
ders freundschaftlich zugeneigt; er möchte, dass Hus-
serl an einer philosophischen Begründung der Mathe-
matik mitarbeitet. Auf seine Einladung hin hält Hus-
serl schon Ende 1901 einen Doppelvortrag in der Ma-
thematischen Gesellschaft in Göttingen (Schuhmann 
2011). Hilbert schätzt Husserl und setzt sich für ihn 
ein. Obwohl er im Jahr 1905 etliche positive Sonder-
gutachten über Husserl einholt, scheitert die vom Mi-
nisterium vorgeschlagene Ernennung Husserls zum 
ordentlichen Professor wiederum am Widerstand der 
Göttinger Philosophischen Fakultät, insbesondere sei-
ner Kollegen Julius Baumann (1837–1916) und Georg 
Elias Müller (1850–1934). Ein »Mangel [s]einer wis-
senschaftlichen Bedeutung« wird als Begründung ge-
nannt. Husserl notiert daraufhin in sein Tagebuch: 
»Nun bitte ich den Himmel um Kraft, nicht zu erlah-
men in meinem wissenschaftlichen Streben« (Hua 
Dok I, 90). Die Ernennung zum ordentlichen Profes-
sor erfolgt dann endlich im Juni 1906. Husserl ist nun 
47 Jahre alt. So wie die erste akademische Anstellung in 
Halle die Familiengründung nach sich zog, so gibt es 
auch jetzt eine Veränderung, die die gesamte Familie 
betrifft: Die Husserls ziehen in ihr erstes eigenes Haus.

Philosophisch gesehen bemüht sich Husserl in Göt-
tingen über das beschränkte Themengebiet der Logi-
schen Untersuchungen hinauszukommen; er arbeitet in 
diesen Jahren an einer zunehmend an kantischen Ge-
danken orientierten und von der Auseinandersetzung 
mit dem Neukantianismus inspirierten Grundlegung 
einer phänomenologischen Vernunftkritik. Von den 
Neukantianern schätzt Husserl besonders Paul Natorp 

1 Persönlichkeit und Leben



12

(1854–1924), mit dem er über Jahrzehnte in briefli-
chem Kontakt steht. In einem Tagebuch aus diesen 
Jahren findet sich der Eintrag, dass er »wahr und wahr-
haftig nicht leben« könne, wenn er nicht eine »Kritik 
der Vernunft« zumindest den Grundzügen nach ent-
wickeln könne. Ja, er müsse diese Aufgabe lösen, wenn 
er sich »soll einen Philosophen nennen können« (Hua 
XXIV, 445). Für die Lösung dieser Aufgabe greift Hus-
serl zum Teil auf Untersuchungen zurück, die noch aus 
seiner Hallenser Zeit stammen; dort hatte er sich u. a. 
mit Fragen zur Konstitution des Raumes und in direk-
tem Anschluss an Brentano mit Analysen zu Wahr-
nehmung und Phantasie beschäftigt. Einige dieser Un-
tersuchungen wollte er in einem Fortsetzungsband der 
Logischen Untersuchungen veröffentlichen, zu dem es 
aber nicht kam. In Göttingen hält Husserl Vorlesungen 
und Seminare über Wahrnehmung, Phantasie, über 
Zeit, Raum, über die Konstitution des Dinges und wei-
terhin zu erkenntnis-, urteils- und bedeutungstheo-
retischen Themen, aber auch zur Ethik. Alle diese Vor-
lesungen dienen dem Ziel, eine universale Bewusst-
seinsanalytik hinsichtlich der intellektiven, emotiona-
len und volitiven Akte durchzuführen und damit die 
Grundlagen für eine phänomenologische Kritik der 
Vernunft zu schaffen.

Schon kurz nach der Veröffentlichung der Logischen 
Untersuchungen begann an der Ludwig-Maximilians-
Universität in München der Schüler/innenkreis des 
Psychologen und Philosophen Theodor Lipps (1851–
1914) mit dem sorgfältigen Studium von Husserls 
Werk. Die deskriptiv-psychologische Methode, ver-
standen als eine getreue und detaillierte Beschreibung 
von Bewusstseinserlebnissen, hatte Lipps schon seit 
Jahren und ganz unabhängig von Husserl und Brenta-
no angewandt sowie durch seine vielseitigen Analysen 
immer weiter verfeinert, wovon seine zahlreichen Ver-
öffentlichungen Kenntnis geben. Lipps hat diese Me-
thode auch in seinen Lehrveranstaltungen mit seinem 
großen Schüler/innenkreis eingeübt. Diese Vorbildung 
der Münchener Studenten mag mit ein Grund dafür 
gewesen sein, dass Husserls Intentionen dort auf einen 
fruchtbaren Boden fielen. 1902 fährt der Münchener 
Student Johannes Daubert (1877–1944) nach Göttin-
gen, um mit Husserl persönlich zu sprechen. Nach dem 
Gespräch soll Husserl zu seiner Frau gesagt haben: 
»Hier ist jemand, der meine Logischen Untersuchun-
gen gelesen und voll verstanden hat« (Hua Dok I, 72). 
Das war die Geburtsstunde der Phänomenologischen 
Bewegung, wie man sie schon zu Lebzeiten Husserls 
bezeichnete. Im Mai 1904 reist Husserl nach München, 
um mit Lipps und den Lipps-Schüler/innen zu dis-

kutieren, und im August 1905 trifft er sich mit ihnen im 
Ferienort Seefeld (Tirol). Hier begegnet er auch Ale-
xander Pfänder (1870–1941), dem ältesten Schüler von 
Lipps, für dessen 1900 erschienene Schrift Phänome-
nologie des Wollens (Pfänder 1900) Husserl großes In-
teresse zeigt und der in der Beherrschung der deskrip-
tiven Methode vielleicht der konsequenteste und talen-
tierteste Schüler von Lipps ist. Später wird Husserl no-
tieren, dass er »Begriff und korrekten Gebrauch« (Hua 
Dok I, 92) der Grundmethode der Phänomenologie, 
die er ›phänomenologische Reduktion‹ oder ›Epoché‹ 
nennt, schon in Manuskripten vorfände, die er wäh-
rend dieses Seefelder Aufenthaltes niedergeschrieben 
hat. Um eine befriedigende Erklärung dieser Methode 
wird sich Husserl allerdings bis zu seinem Lebensende 
vergeblich bemühen. 

Viele der Münchener Lipps-Studenten, wie Adolf 
Reinach (1883–1917), Moritz Geiger (1880–1937), 
Fritz Weinmann (1878–1905), Alfred Schwenninger 
(1881–1975), Johannes Daubert, Theodor Conrad 
(1881–1969), Dietrich von Hildebrand (1899–1977) 
und andere, gehen ab etwa 1905 für kürzere oder län-
gere Zeit zu Husserl nach Göttingen, um bei ihm (spä-
ter auch bei Reinach, der dort ab 1909 Privatdozent 
ist) zu studieren. Die Münchener treffen auf einige der 
Göttinger Student/innen Husserls, zu denen zeitweise 
Alexandre Koyré (1892–1964), Winthrop P. Bell 
(1885–1965), Hedwig Conrad-Martius (1888–1966), 
Helmuth Plessner (1892–1985), Roman Ingarden 
(1893–1970), Wilhelm Schapp (1884–1965), Fritz 
Kaufmann (1891–1958), Hans Lipps (1889–1941), 
Edith Stein (1891–1942) und andere zählen. Max 
Scheler (1874–1928), den Husserl schon 1901 in Halle 
kennengelernt hatte und den er dann Anfang der 
1930er Jahre zusammen mit Martin Heidegger (1889–
1976) als seinen »Antipoden« (Hua Dok III/3, 274) 
bezeichnen wird, kommt auch nach Göttingen, um in 
der Philosophischen Gesellschaft (eine 1907 gegrün-
dete Organisation der dort ansässigen Phänomeno-
log/innen) Vorlesungen zu halten.

Selbst wenn sich Husserl als Initiator und Ober-
haupt dieser Bewegung verstand, so entwickelten die 
einzelnen Phänomenolog/innen doch eigenständige 
Gedanken und veröffentlichten auch kritische Beiträ-
ge zur Phänomenologie. So wird schon bald eine Dy-
namik erkennbar, die über Husserl hinausdrängt und 
die in ihren feinen Verästelungen immer noch Gegen-
stand der Forschung ist (Salice 2015). Husserl scheint 
sich dieser Disparatheit, ja Buntheit durchaus bewusst 
gewesen zu sein, als er 1913 (erste Planungen gehen 
auf das Jahr 1907 zurück) in Gemeinschaft mit Sche-

II Leben und Kontext



13

ler, Pfänder, Geiger und Reinach ein Publikations-
organ für die Phänomenologie gründet. Im Vorwort 
des ersten Bandes des Jahrbuch für Phänomenologie 
und phänomenologische Philosophie, von dem bis ein-
schließlich 1930 insgesamt elf Bände und ein Ergän-
zungsband erscheinen, heißt es ausdrücklich, dass es 
»nicht ein Schulsystem sei, das die Herausgeber ver-
bindet, und das gar bei allen künftigen Mitarbeitern 
vorausgesetzt werden soll« (Husserl u. a. 1913, V).

Husserls umfangreiche Vorlesungstätigkeit der 
Göttinger Zeit zieht immer mehr Student/innen an. 
Sein Vorlesungsstil macht indes nicht auf alle gleicher-
maßen Eindruck. Hans-Georg Gadamer (1900–2002) 
berichtet von der monologischen Sprechweise Hus-
serls und davon, dass dieser im Hörsaal »wie ein wahn-
sinnig gewordener Uhrmacher« gewirkt hätte, da er – 
wohl um den Spannungsbogen seiner Konzentration 
halten zu können – »bei seinem Vortrag [stetig] die 
ausgestreckten Finger der rechten Hand hin und her 
drehte und in der hohlen linken Hand kreisen ließ«. 
Husserl habe »ohne Nachdruck [gesprochen], mit 
gleichmäßiger Stimme und einer weichen, leise örtli-
chen Aussprache« (Gadamer 1988, 14). Emmanuel Le-
vinas (1906–1995) berichtet etwa von Husserls »Aus-
strahlung am Katheder«, die »ein wenig majestätisch 
und gleichsam distanziert [gewesen sei] – professorale 
Würde; doch sogleich ein Sprechen, das auf die seinen 
Leser/innen wohlvertraute Terminologie rekurriert 
und den unveränderlichen Rhythmus seiner Texte an-
nimmt« (Levinas 1988, 29). In den Seminaren stand 
Husserl, so berichtet der Husserl-Schüler Herbert 
Spiegelberg (1904–1990), »meist hoch aufgerichtet 
und die Zuhörer scharf fixierend vor der ersten Bank 
oder wandelte besinnlich auf und ab«. Er beschreibt 
»Husserls monologisierendes Philosophieren« und 
dass dieser eine »eigentümlich insistierende hohe 
Stimme mit dem österreichischen Tonfall« gehabt ha-
be. In den Seminaren sei »seine Rede [...] frei und nur 
selten unterbrochen [gewesen], aber nicht ohne eine 
gewisse Geschraubtheit. Ein etwas grotesker Humor, 
selbstkritisch, aber oft auch auf Kosten eines Seminar-
mitgliedes, fehlte nicht« (Spiegelberg 1988, 40).

Es kommt zu einem Bruch in der Phänomenologi-
schen Bewegung, als Husserl in seinem phänomeno-
logischen Hauptwerk, den Ideen zu einer reinen Phä-
nomenologie und phänomenologischen Philosophie 
(Hua III/1), die 1913 im Eröffnungsband des Jahr-
buches veröffentlicht werden, einen phänomenolo-
gisch geprägten transzendentalen Idealismus vertritt. 
Viele Schüler/innen – insbesondere diejenigen, die zu 
einer mehr realistischen bzw. ontologischen Auffas-

sung der Phänomenologie neigen und Husserls eideti-
sche Methode der transzendentalen Reduktion vor-
ziehen (Conrad-Martius 1965) – wollen ihm darin 
nicht folgen. Die Ideen sind das erste größere Werk 
Husserls zwölf Jahre nach Erscheinen der Logischen 
Untersuchungen. Ursprünglich hatte er noch zwei Fol-
gebände angekündigt – die sogenannten Ideen II (Hua 
IV) und Ideen III (Hua V) –, für die er auch schon um-
fangreiche Manuskripte niedergeschrieben hatte. Der 
Ausbruch des Ersten Weltkrieges mag mit dazu beige-
tragen haben, dass diese Bände, in denen, anders als in 
dem mehr programmatisch konzipierten ersten Band 
der Ideen, eine Reihe konkreter phänomenologischer 
Analysen zum Beispiel zu Phänomenen des Leibes 
und des Sozialen zu finden sind, zu Lebzeiten nicht 
fertiggestellt wurden. Wahrscheinlich hätte Husserl 
seine Intentionen bezüglich eines phänomenologi-
schen Idealismus auch im Kreise der Phänomenolog/
innen überzeugender darlegen können, wenn es zu ih-
rer Veröffentlichung gekommen wäre.

Der Krieg und Husserls Weggang nach Freiburg 
1916 zerstören die Kontinuität und Fruchtbarkeit des 
Austausches zwischen den Phänomenolog/innen. Die 
Bewegung, die größtenteils aus jüngeren Student/in-
nen und einigen angehenden Privatdozenten bestand, 
wird auseinandergerissen. Viele von ihnen nehmen 
aktiv, meist freiwillig und mit Begeisterung als Sol-
daten am Krieg teil. Und kaum einer von ihnen ist in 
der Kriegszeit in der Lage, philosophisch zu arbeiten. 
Der in Göttingen neben Husserl als Privatdozent leh-
rende Adolf Reinach, der als große Hoffnung in der 
Phänomenologie gilt, fällt 34-jährig in Flandern. In 
den Kantstudien und in der Frankfurter Zeitung ver-
öffentlicht Husserl einen berührenden Nachruf (Hua 
XXV, 296–303). Andere, der Phänomenologie nahe-
stehende, aber wegen ihrer jungen Jahre kaum in Er-
scheinung getretene Studenten kehren nicht mehr aus 
dem Krieg zurück, so zum Beispiel Rudolf Clemens 
(1890–1914), der in Husserls Auftrag an einem Index 
für die zweite Auflage der Logischen Untersuchungen 
arbeitete. Fritz Frankfurther (1889–1914), Husserl zu-
folge einer seiner »treuesten Schüler« (Hua Dok III/3, 
337), fällt zu Beginn des Krieges. Auch Heinrich Ri-
ckert jr. (1890–1917), der Sohn des Philosophen, des-
sen Lehrstuhl Husserl in Freiburg übernimmt, war 
Husserls Student. Er fällt 1917. Waldemar Conrad 
(1878–1915), der im Wintersemester 1903/04 bei 
Husserl studierte und 1908/09 eine phänomenologi-
sche Studie über den ästhetischen Gegenstand (Con-
rad 1908/09) veröffentlichte, stirbt an den Einwirkun-
gen des Krieges. Hermann Ritzel (1880–1915) fällt in 

1 Persönlichkeit und Leben



14

Galizien. Seine in München als Dissertation ein-
gereichte Arbeit Über analytische Urteile wird von 
Husserl posthum im Jahrbuch veröffentlicht (Ritzel 
1916). »Der Krieg hat hoffnungsvollen Nachwuchs 
vernichtet« (Hua Dok III/5, 149), so schreibt Husserl 
1922 kurz und knapp an Natorp. Im August 1914 äu-
ßert er sich noch ebenso enthusiastisch über den Aus-
bruch des Krieges wie viele andere in Deutschland. 
Stolz berichtet er seinem Bruder Heinrich, dass seine 
beiden Söhne nun als Soldaten ausgebildet würden. 
Die Kriegsereignisse haben aber nicht nur Einfluss auf 
die Phänomenologische Bewegung, sondern auch auf 
die geistige Produktivität von Husserl selbst. So be-
klagt er zum Beispiel, dass er in den ersten zwei 
Kriegsjahren nicht habe arbeiten können, und nach 
dem Krieg muss er sich nach eigenem Bekenntnis erst 
einmal darum bemühen, auf die geistige Höhe seiner 
Reflexionen aus der Vorkriegszeit zurückzugelangen.

Husserl in Freiburg. Die Kriegsfolgen, der 
Wille zur Erneuerung und die Krisis des 
europäischen Menschentums

Mitten im Krieg, Anfang des Jahres 1916, erhält Hus-
serl einen Ruf an die Albert-Ludwig-Universität in 
Freiburg als Nachfolger von Heinrich Rickert (1863–
1936). Anders als bei seiner ersten akademischen Po-
sition in Halle fällt ihm diesmal der Abschied von der 
Universitätsstadt, wo er fünfzehn Jahre mit seiner Fa-
milie gelebt und gearbeitet hat, nicht leicht; er habe 
»gerne [...] in der Göttinger Atmosphäre, unter den 
trefflichen und meiner Phänomenologie anhäng-
lichen Studenten« (Neumann 1916) gewirkt.

Anfang März 1916 – Husserl befindet sich gerade in 
Freiburg, um Vorbereitungen für den Umzug der Fa-
milie zu treffen – erreicht ihn die Nachricht, dass sein 
jüngster Sohn Wolfgang am 8. März vor Verdun gefal-
len sei. Sein Selbstvertrauen, das durch den Erfolg und 
die Anerkennung der Arbeit vor allem der letzten 
Göttinger Jahre zugenommen hat, ist nun einem 
schockartigen Erlebnis ausgesetzt. Als sein Sohn 
stirbt, ist Husserl 57 Jahre alt. Die weiteren Kriegs-
ereignisse, dessen langes Andauern, das Ereignislose, 
der Stillstand während des Grabenkrieges, schließlich 
die Gewissheit, dass Deutschland den Krieg nicht ge-
winnen kann, haben auf Husserl einen tiefen Ein-
druck hinterlassen. Aber anders als viele seiner Kolle-
gen gibt Husserl keine öffentlichen Stellungsnahmen 
zum Krieg ab (Luft 2007), er hält sich aus der lebhaften 
Diskussion heraus, er arbeitet zurückgezogen am Sys-

tem seiner Phänomenologie und hält seine Vorlesun-
gen und Seminare. Er veröffentlicht auch keine 
›Kriegsschrift‹, wie es zum Beispiel sein Schüler Diet-
rich Mahnke (1884–1939) (Mahnke 1917) und beson-
ders Scheler (Scheler 1915) getan haben. Obwohl er 
deren Kriegsschriften und die anderer Autoren durch-
aus schätzt, hätte er das für sich selbst, wie er kurz 
nach dem Krieg, 1919, schreibt, »als ein prätentiöses 
Philosophengethue angesehen«, denn er sei »nicht 
zum Führer der nach ›seligem Leben‹ ringenden 
Menschheit berufen. [...] Vollbewußt u. entschieden 
lebe ich rein als wiss[enschaftlicher] Philosoph« (Hua 
Dok III/4, 407). Es hat dann aber doch einen fast ana-
chronistischen Zug, wenn Husserl kurz vor Kriegs-
ende, zwei Tage vor dem Waffenstillstandsabschluss in 
Compiègne, nämlich am 6., 7. und 9. November 1918, 
vor Student/innen der philosophischen Fakultät in 
Freiburg Vorträge über Fichtes Menschheitsideal 
(Hua XXV, 267–293) hält, in denen er mit Fichte-
schem Pathos die deutsche Nation (und seine Zuhö-
rer) zum Durchhalten aufruft.

Der Erste Weltkrieg hat aber nicht nur einen erheb-
lichen Einfluss auf die Entwicklung und Ausbreitung 
der Phänomenologie als nationale und internationale 
Bewegung gehabt, sondern auch einen noch nicht völ-
lig geklärten Einfluss auf die persönliche Denkent-
wicklung Husserls (de Warren 2015). Deutlich zeigen 
sich Husserls Bestrebungen in den Nachkriegsjahren, 
die Phänomenologie, die er als eine »radikale Selbst-
besinnung« (Hua Dok III/3, 498) verstand und auch 
als solche praktizierte, mit ethischen, d. h. mit Fra-
gestellungen zu verbinden, die das »Menschentum« – 
wie Husserl in einem Wiener Vortrag von 1935 sagt 
(Hua VI, 314) – als Ganzes betreffen. Während sich 
Husserl in den Göttinger Jahren darum bemühte, über 
das logische Gebiet in Richtung auf eine alle Bewusst-
seinsakte umfassende Kritik der Vernunft hinaus-
zugehen, so sind die Freiburger Jahre davon geprägt, 
aufzuweisen, was die Phänomenologie zur mensch-
lichen Sinnbestimmung beitragen kann. 

Husserl hat sich schon in seinen Göttinger Vor-
lesungen (1908–1914) mit ethischen Fragen beschäf-
tigt (Hua XXVIII). Dabei orientiert er sich aber weit-
gehend an seinem Lehrer Brentano und schließt an 
dessen Lehre vom kategorischen Imperativ bzw. vom 
höchsten praktischen Gut an (s. Kap. III.B.24). Beson-
deren Wert legt Husserl dabei auf die Klärung einer 
Analogie, wonach sich formale Gesetze, wie in der Lo-
gik zum Beispiel der Satz vom Widerspruch, auch in 
Ethik und Axiologie finden lassen. Husserl verfolgt in 
der Göttinger Zeit das Ziel, ohne jede materiale Impli-

II Leben und Kontext



15

kation, nämlich rein formal, apriorische Strukturen 
des Handelns und Wertens herauszustellen, denen je-
der, auch nicht-menschliche Geist folgen muss, will er 
vernünftig und der Vernunft gemäß handeln und wer-
ten. Die materiale Seite der Ethik hat Husserl dem-
gegenüber so gut wie gar nicht bearbeitet. Erst seine 
nach dem Ersten Weltkrieg einsetzenden Unter-
suchungen, nämlich von konkreten Wertsituationen, 
zeigen ihm, dass ethisches Handeln nicht einfach in ei-
nem Berechnen und Erstellen von Werthierarchien be-
steht, dass es nicht um ein Addieren, Subtrahieren und 
Multiplizieren von positiven und negativen Werten 
geht, sondern dass es Werte gibt, nämlich Liebeswerte, 
die Einzigkeitsstellung haben, nur für die jeweilige Per-
son zugänglich sind und die daher nicht in ihrer Wer-
tigkeit verglichen werden können. Im Zuge dieser 
Überlegungen wendet sich Husserl etwa Mitte der 
1920er Jahre auch gegen Brentanos Ethik (Hua XLII, 
390 ff.). Schon Husserls programmatischer und popu-
lär gehaltener Aufsatz »Philosophie als strenge Wissen-
schaft«, der 1911 in der unter seiner Mitwirkung he-
rausgegebenen Zeitschrift Logos erscheint (Hua XXV, 
3–62), ist insofern von ethischen Motiven bestimmt, 
als Husserl dort aufzuzeigen versucht, auf welche Weise 
die Pseudowissenschaftlichkeit des Naturalismus und 
der Weltanschauungsphilosophie in eine Krise führt 
und ganz allgemein, welche Bedeutung die Wissen-
schaft für die Lebensgestaltung hat. Husserl zufolge 
fordern »die höchsten Interessen menschlicher Kultur 
die Ausbildung einer streng wissenschaftlichen Phi-
losophie« (Hua XXV, 7). Erfüllen kann sich diese For-
derung für Husserl nur in der Arbeit des Phänomeno-
logen oder der Phänomenologin. Diese Gedanken 
wird Husserl in einer aus Vorträgen in Wien und Prag 
hervorgegangenen Abhandlung, die er 1936 im ersten 
Band der von Arthur Liebert in Belgrad herausgegebe-
nen Zeitschrift Philosophia unter dem Titel »Die Krisis 
der europäischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phänomenologie« (Hua VI, 1–276) veröffent-
licht, aufnehmen und weiterentwickeln. Die Idee einer 
notwendigen ethischen ›Erneuerung‹ der Menschheit 
steht auch im Mittelpunkt der Aufsätze, die Husserl für 
die japanische Zeitschrift The Kaizo (›Erneuerung‹) 
schrieb. Sie erscheinen 1923 und 1924. Es handelt sich 
um eine Abfolge von drei Aufsätzen; weitere Aufsätze, 
die Husserl schon vorbereitet hatte, sind nicht erschie-
nen (Hua XXVII, 3–124). 

Zugleich tritt in den Nachkriegsjahren Husserls 
Glaube an den missionarischen Charakter seines eige-
nen Philosophierens immer stärker hervor und ver-
bindet sich mit seinen latent vorhandenen religiösen 

Sehnsüchten. Philosophie sei sein »a-religiöser Weg 
zur Religion, sozusagen [s]ein a-theist[ischer] Weg zu 
Gott« (Hua Dok III/9, 124). Husserl verbietet es sich 
jedoch, über solche höherstufigen (und für ihn inte-
ressanten Fragen) phänomenologische Überlegungen 
anzustellen, bevor nicht die methodischen Grundpro-
bleme der Phänomenologie gelöst sind (z. B. die Aus-
bildung der phänomenologischen Methode betref-
fend). Philosophie soll strenge Wissenschaft sein: Al-
les, »was darüber hinausgeht, verschweige ich princi-
piell, mag es mich noch so sehr innerlich beschäftigt 
haben« (Hua Dok III/3, 422). Husserls innere Über-
zeugtheit, mit der phänomenologischen Methode den 
Schlüssel zu den philosophischen Rätseln in der Hand 
zu haben, ist allerdings auch schon in frühen Jahren 
vorhanden. So notiert er Anfang 1903, wobei er sich 
der noch zu leistenden, also noch vor ihm liegenden 
philosophischen Arbeit durchaus bewusst ist: 

»Zeitweise hebt mich ein Bewußtsein von Sicherheit, 
daß ich in der Erkenntniskritik weiter gekommen sei 
als irgendwelche meiner Vorgänger, daß ich in erhebli-
cher und zum Teil vollkommener Klarheit geschaut, 
was meine Vorgänger kaum geahnt oder in Verwirrung 
gelassen haben« (Hua Dok I, 74). 

Dieser hohe Ton, nämlich der unbedingte Glaube an 
die erneuernde, die revolutionäre Kraft der Phänome-
nologie und an ihr und sein eigenes Sendungs-
bewusstsein, wird in den letzten Freiburger Jahren, al-
so in der 1930er Jahren, immer deutlicher vernehm-
bar. Es scheint sich hier eine Art Gegengewicht he-
rauszubilden zu den doch oft niedergeschlagen 
klingenden Stimmungslagen vor allem seiner An-
fangsjahre. Husserl war sich allerdings selbst der darin 
liegenden ›Hybris‹ bewusst, und ihm selbst schien 
manchmal auch nicht ganz wohl dabei zu sein, sich 
und der Phänomenologie derartige philosophische 
Verantwortung auf die Schultern zu laden. An seinen 
langjährigen Freund und Taufpaten Gustav Albrecht 
(1858–1943) schreibt Husserl 1933: 

»Aber der Zukunft bin ich absolut sicher, ganz sicher, 
daß es nie mehr eine Philosophie von dem alten Stil 
wird geben können, daß mit der transzendentalen 
Phänomenologie Methode, Sinn, Problematik der Phi-
losophie eine totale Verwandlung, und eine endgülti-
ge, erfahren haben. Ist eine solche Überzeugung nicht 
eine tolle Hybris? Aber ich kann nicht anders als es so 
anzusehen aufgrund nüchternster und unzählige Ma-
le überprüfter Arbeit« (Hua Dok III/9, 99).

1 Persönlichkeit und Leben



16

Ein ganz bodenständiges Problem für Husserl bestand 
jedoch darin, dass er seine Einsichten oft nicht zur 
Sprache bringen, dass er sie der weiteren Öffentlich-
keit nicht in Publikationen zugänglich machen konn-
te. So beklagt er zum Beispiel seine »Unfähigkeit, 
[sich] zu verendlichen« (Hua Dok III/5, 151), das 
meint, es gelingt ihm nicht, aus den vielen Aufzeich-
nungen seiner Forschungsmanuskripte kohärente, 
veröffentlichungsreife Texte zusammenzustellen. 
Mehr und mehr verlässt sich Husserl daher auf die 
Hilfe seiner Assistent/innen. 1916 ist Edith Stein für 
etwa eineinhalb Jahre seine Assistentin. Als Husserl 
1923 auf Drängen der Fakultät einen Ruf nach Berlin 
als Nachfolger von Ernst Troeltsch ablehnt, erhält er 
für die Dauer seiner weiteren Lehrtätigkeit einen Un-
terrichts- und einen Forschungsassistenten bewilligt. 
Neben Ludwig Landgrebe (1902–1991) wird sich in 
späteren Jahren besonders Eugen Fink (1905–1975) 
für Husserls Nachlass engagieren. Die Assistent/innen 
haben die Aufgabe, thematische Zusammenstellun-
gen von Husserls Manuskripten, die zum Teil aus ver-
schiedenen Zeitperioden stammen, abzuschreiben 
und überhaupt Vorschläge zu machen, wie sich aus 
dem vorhandenen schriftlichen Material Publikatio-
nen realisieren lassen könnten. Trotz vieler Projekte 
wurden nur die 1916 von Edith Stein zusammen-
gestellten Zeitvorlesungen Husserls (größtenteils aus 
dem Wintersemester 1904/05 stammend) veröffent-
licht, und zwar 1928 auf die Initiative Heideggers hin 
(vgl. Hua X). Kurz nach Husserls Tod veröffentlicht 
Landgrebe eine noch mit ihm abgesprochene Aus-
wahl seiner Manuskripte unter dem Titel Erfahrung 
und Urteil (Husserl 1939).

So kommt es, dass Husserl (gemessen an dem Um-
fang seiner schriftlichen Aufzeichnungen) zu Lebzei-
ten relativ wenig veröffentlicht hat und dass zum Teil 
recht große Pausen zwischen seinen Veröffentlichun-
gen liegen. In seiner Freiburger Zeit sind die schon ge-
nannten Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren 
Zeitbewußtseins aus dem Jahr 1928 seine erste größere 
Veröffentlichung nach den 1913 erschienenen Ideen. 
Wenig später (1929) veröffentlicht Husserl die in der 
Literatur recht wenig beachtete Formale und transzen-
dentale Logik (Hua XVII), mit der er an die Logischen 
Untersuchungen anknüpfend seine frühen Gedanken 
zur Logik auf das mittlerweile erreichte transzenden-
tale Niveau zu heben versucht. 1931 folgen dann die 
Méditations Cartésiennes (Husserl 1931); dabei han-
delt es sich um die französische Übersetzung von Vor-
trägen, die Husserl im Februar 1929 an der Sorbonne 
in Paris gehalten hat. Die letzte Veröffentlichung Hus-

serls »Die Krisis der europäischen Wissenschaften 
und die transzendentale Phänomenologie« (Hua VI) 
erscheint 1936 und beruht auf den schon genannten 
Wiener und Prager Vorträgen. 

Obwohl der innere Zusammenhalt der phänome-
nologisch Interessierten in Freiburg nicht mehr so 
deutlich hervortritt wie noch in der Göttinger Zeit 
Husserls, bildet sich doch auch dort ein »Phänomeno-
log/innenkreis«, der zumindest zeitweise, wie Husserl 
im Juli 1920 feststellt, »selbst die besten G[ötting]er 
Zeiten hinter sich zurücklässt« (Hua Dok III/3, 204). 
Im Wintersemester 1918/19 wird in Freiburg die Phä-
nomenologische Gesellschaft gegründet. Er habe, so 
Husserl in Bezugnahme auf die Student/innen seiner 
Vorlesungen, »in den Jahren [19]18–23 ein ganz unge-
wöhnliches Hörermaterial« (Hua Dok III/3, 223) ge-
habt. Freiburger Schüler/innen Husserls sind u. a.: Os-
kar Becker (1889–1964), Ludwig Landgrebe, Eugen 
Fink, Fritz Kaufmann, Aron Gurwitsch (1901–1973), 
Karl Löwith (1897–1973), Günther Anders (1902–
1992), Roman Ingarden, Edith Stein, Arnold Metzger 
(1892–1974), Emmanuel Levinas, Gerda Walther 
(1897–1977), Dorion Cairns (1901–1973) und Jan Pa-
točka (1907–1977). Unter seinen vielen Freiburger 
Schüler/innen ist es besonders Martin Heidegger, an 
dem Husserl etwas liegt. Seit 1919 steht er mit Heideg-
ger in engem Kontakt. Husserl hat vor der geistigen 
Kapazität Heideggers eine große Achtung, er lässt ihn 
seine unveröffentlichten Manuskripte lesen und för-
dert ihn in allen Richtungen. Husserl setzt sich auch 
dafür ein, dass Heidegger 1928 sein Nachfolger wird. 
Die Dissonanzen zwischen den beiden spitzen sich je-
doch zu, so dass es schließlich zu einem Bruch kommt, 
dessen Folgen Husserl als eine große Enttäuschung 
empfindet. Dieser Bruch deutet sich schon an, als die 
beiden Ende 1927 an einem Artikel über phänomeno-
logische Psychologie für die angesehene Encyclopaedia 
Britannica arbeiten (Hua IX, 237–301) und sie sich we-
gen gravierender Meinungsverschiedenheiten auf kei-
ne gemeinsame Fassung einigen können.

In der Freiburger Zeit scheint Husserl die Früchte 
seines zum Teil mühselig wirkenden Philosophen-
daseins endlich einfahren zu können. Seine Leistung 
und Arbeit wird nun in Deutschland und auch inter-
national anerkannt. So übernimmt er vom April 1919 
an für ein Jahr das Dekanat der Philosophischen Fa-
kultät. Die Juristische Fakultät der Universität in Bonn 
ernennt ihn im August 1919 zum Ehrendoktor. Hus-
serl ist der erste deutsche Philosoph, der nach dem 
Krieg im Juni 1922 nach London zu Vorträgen ein-
geladen wird. Im selben Jahr wird er zum correspon-

II Leben und Kontext



17

ding member der Aristotelian Society gewählt. Husserl 
ist u. a. korrespondierendes Mitglied der Münchener 
und Heidelberger Akademie der Wissenschaften, seit 
1928 Mitglied der American Academy of Arts and 
Sciences in Boston und wiederum als erster Deutscher 
nach dem Ersten Weltkrieg seit 1932 korrespondie-
rendes Mitglied der Académie des sciences morales et 
politiques de l’Institut de France. Er wird zu Vorträgen 
in Amsterdam und Groningen (April 1928), Paris (Fe-
bruar 1929), Frankfurt, Berlin und Halle (Juni 1931), 
Wien (Mai 1935) und Prag (November 1936) eingela-
den. In Berlin spricht Husserl im Juni 1931 in der 
Kantgesellschaft vor etwa 1600 Zuhörern über »Phä-
nomenologie und Anthropologie«. 1933 erhält Hus-
serl einen Ruf an die University of Southern California 
in Los Angeles, den er aber ablehnt, da seine Forde-
rungen u. a. nach einem ständigen Assistenten nicht 
erfüllt werden können.

Die Jahre nach der Emeritierung. Husserl 
und sein Assistent Eugen Fink: zwei kom-
munizierende Gefäße

Nach seiner offiziellen Emeritierung im März 1928 
verwaltet Husserl auf Bitte des Kultusministeriums 
noch für ein weiteres Semester den Lehrstuhl, da sein 
Nachfolger Heidegger erst zum Wintersemester 
1928/29 aus Marburg zurückkehren kann. Bis ein-
schließlich Sommersemester 1929 wird Husserl noch 
Lehrveranstaltungen ankündigen. Danach gerät er 
immer mehr in die Isolierung. Etwa sechs Jahre nach 
seiner offiziellen Emeritierung notiert er jedenfalls, 
dass es »still, fast unheimlich still um [ihn] herum ge-
worden« (Hua Dok III/7, 189) sei. Seine zunehmende 
Vereinsamung ist auch auf die politischen Verhältnis-
se zurückzuführen. Er sei, so Husserl, »zwar Luthera-
ner, aber jüdischer Abstammung« (Hua Dok III/3, 
430), was für die gesamte Husserl-Familie zu Folge 
hatte, dass sie unter das von den nationalsozialisti-
schen Machthabern 1935 erlassene ›Rassegesetz‹ fie-
len und mit Repressalien rechnen mussten. »Eine 
merkwürdige Zeit. Ob ich arbeiten kann, leben kann, 
als Nicht-A[rier] entnationalisiert etc.?« (Hua Dok 
III/3, 291). Mit Ende des Kalenderjahres 1935 wird 
Husserl die Lehrbefugnis entzogen. Die Reisen zu 
Kongressen und der Beitritt zu philosophischen Orga-
nisationen werden kontrolliert und beschränkt. Der 
Sohn Husserls, Gerhart, der eine akademische Lauf-
bahn als Jurist begonnen hatte, wandert 1936 wegen 
Berufsverbotes in Deutschland in die USA aus, ebenso 

wie der Schwiegersohn Husserls, Jakob Rosenberg, 
mit dessen Familie.

Husserl leidet daran, dass ihm, der seine philoso-
phische Arbeit immer als einen Beitrag auch zur Wei-
terentwicklung der deutschen Kultur ansah, das Sein 
als Deutscher und damit die Zugehörigkeit zur Tradi-
tion dieser Kultur plötzlich abgesprochen wurde: 

»Denn ich fühlte mich, seitdem die Phänomenologie in 
mir aufgekeimt war, von oben her berufen, und ich faß-
te bisher meinen Beruf bewußt immerfort als Beruf in 
dem und für das deutsche Volk und durch dieses hin-
durch für die Menschheit« (Hua Dok III/3, 432). 

Aber Husserl sieht sich auch immer weniger von sei-
nen ehemaligen Schüler/innen verstanden; manche 
von ihnen stehen nun, wie er argwöhnt, unter dem 
Einfluss Heideggers. Es hat etwas Bitteres, wenn man 
in den Briefen Husserls liest, wie er auf der einen Seite 
seinen Schüler/innen in aller Schärfe seine Enttäu-
schung darüber zum Ausdruck bringt, dass sie ihn und 
die Grundidee der Phänomenologie nicht verstehen 
würden und dass er sie daher nicht als Phänomenolog/
innen anerkenne; auf der anderen Seite stehen aber 
seine Versuche, jene wenigen treuen Schüler/innen an 
sich zu ziehen, sie verschiedentlich, ja fast sehnsüchtig 
zum gemeinsamem Philosophieren einzuladen. Dabei 
wirft er den Abtrünnigen vor allem vor, die phänome-
nologische Methode, die Reduktion oder Epoché, um 
deren Klärung er von ihrer ersten Entdeckung im Jahr 
1905 an bis zuletzt gerungen hat, nicht zu verstehen.

In der Zeit nach seiner Emeritierung, also fast ge-
nau zehn Jahre lang von 1928 bis 1938, hat Husserl un-
ermüdlich am System seiner Phänomenologie weiter-
gearbeitet. Eine besondere Rolle kommt dabei seinem 
letzten Assistenten Eugen Fink zu, der in engem, fast 
täglichen Kontakt mit ihm steht. Husserl hat seine 
Wertschätzung Fink gegenüber, aber auch seine Ange-
wiesenheit auf ihn, deutlich zum Ausdruck gebracht, 
so benutzt er das Bild von »zwei kommunizierende[n] 
Gefäße[n]« (Hua Dok III/7, 89), um die Enge ihrer 
Zusammenarbeit zu verdeutlichen. Husserl hat sich 
aber auch gegen Vorwürfe gewandt, Fink transportie-
re Heideggers Gedanken in seine eigene Philosophie. 
In den letzten Lebensjahren bemüht sich Husserl in 
der Zusammenarbeit mit Fink und seinem langjähri-
gen Assistenten Landgrebe um eine Ordnung seines 
philosophischen Nachlasses (geschätzte 40.000 Sei-
ten). Bezüglich seines Nachlasses hatte Husserl die in-
nere Gewissheit: »Die Zukunft wird ihn suchen« (Hua 
Dok III/3, 291). Verhandlungen mit dem Masaryk-In-

1 Persönlichkeit und Leben



18

stitut in Prag, wohin der Nachlass gebracht werden 
sollte, um ihn allen interessierten Forschern zugäng-
lich zu machen, und wohin das Ehepaar Husserl selbst 
umsiedeln wollte, kamen aber zu keinem befriedigen-
den Abschluss.

Husserl ist am 28. April 1938 nach mehrmonatiger 
Krankheit (als Folge einer durch einen Sturz ausgelös-
ten Brustfellentzündung) in seiner letzten Wohnung 
oberhalb von Freiburg gestorben.

Literatur
Conrad, Waldemar: Der ästhetische Gegenstand. Eine phä-

nomenologische Studie. In: Zeitschrift für Ästhetik und 
allgemeine Kunstwissenschaft 3 (1908), 71–118, 469–511; 4 
(1909), 400–455.

Conrad-Martius, Hedwig: Die transzendentale und die on-
tologische Phänomenologie. In: Schriften zur Philosophie. 
Dritter Band. In Einverständnis mit der Verfasserin hg. 
von Eberhard Avé-Lallemant. München 1965, 393–402.

De Warren, Nicolas: Deutsche Philosophen im Ersten Welt-
krieg: Der Fall Edmund Husserl. In: Transit 47 (2015), 45–
55.

Gadamer, Hans-Georg: In: Hans Rainer Sepp (Hg.): Edmund 
Husserl und die phänomenologische Bewegung: Zeugnisse 
in Text und Bild. Freiburg/München 1988, 13–16.

Husserl, Edmund, zusammen mit Geiger, Moritz/Pfänder, 
Alexander/Reinach, Adolf/Scheler, Max (Hg.): Jahrbuch 
für Philosophie und phänomenologische Forschung. Erster 
Band, Teil I. Halle/Saale 1913.

Husserl, Edmund: Erfahrung und Urteil. Untersuchungen zur 
Genealogie der Logik. Ausgearbeitet und hg. von Ludwig 
Landgrebe. Prag 1939.

Husserl, Edmund: Méditations Cartésiennes. Introduction à 
la phénoménologie. Traduit de l’allemand par Gabrielle 
Peiffer et Emmanuel Levinas. Paris 1931.

Husserl, Heinrich: Die stummen Wünsche. Wien 1921.
Levinas, Emmanuel: Husserl – Heidegger. In: Hans Reiner 

Sepp (Hg.): Edmund Husserl und die phänomenologische 
Bewegung: Zeugnisse in Text und Bild. Freiburg/München 
1988, 27–32.

Luft, Sebastian: Germany’s Metaphysical War. Reflections on 
War by Two Representatives of German Philosophy: Max 
Scheler and Paul Natorp. In: Clio, Internet Portal on His-
tory. Themenportal Erster Weltkrieg, http://www.erster 
weltkrieg.clio-online.de (31.1.2017).

Mahnke, Dietrich: Der Wille zur Ewigkeit: Gedanken eines 
deutschen Kriegers über den Sinn des Geisteslebens. Halle/
Saale 1917.

Neumann, Friedrich: Brief an Edmund Husserl, 17. II. 1916 
(Kopie im Husserl-Archiv Leuven).

Pfänder, Alexander: Phänomenologie des Wollens. Eine psy-
chologische Analyse. Leipzig 1900.

Ritzel, Hermann: Über analytische Urteile. Eine Studie zur 
Phänomenologie des Begriffs. In: Jahrbuch für Philosophie 
und phänomenologische Forschung III (1916), 253–344.

Salice, Allessandro: The Phenomenology of the Munich and 
Göttingen Circles (2015). In: Edward N. Zalta (Hg.): The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2016 Edi-

tion), http://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/
phenomenology-mg/ (31.1.2017).

Scheler, Max: Der Genius des Krieges und der Deutsche Krieg. 
Leipzig 1915.

Schuhmann, Karl: Husserls Abhandlung ›Intentionale Ge-
genstände‹, Edition der ursprünglichen Druckfassung. In: 
Brentano Studien 3 (1990/91), 137–176.

Schuhmann, Elisabeth/Schuhmann, Karl (Hg.): Husserls 
Manuskripte zu seinem Göttinger Doppelvortrag von 
1901. In: Husserl Studies 17/2 (2001), 87–123.

Spiegelberg, Herbert. In: Hans Rainer Sepp (Hg.): Edmund 
Husserl und die phänomenologische Bewegung: Zeugnisse 
in Text und Bild. Freiburg/München 1988, 40–42.

Stumpf, Carl: Tonpsychologie. 2 Bde. Leipzig 1883–1890.
Stumpf, Carl: Über den psychologischen Ursprung der Raum-

vorstellung. Leipzig 1873.
Twardowski, Kasimir: Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand 

der Vorstellungen: eine psychologische Untersuchung. Wien 
1894.

Thomas Vongehr

II Leben und Kontext



19

2    Das universitäre und soziale 
Umfeld

Edmund Husserl wurde am 8. April 1859 als Sohn ei-
nes jüdischen Tuchhändlers in Proßnitz (Prostějov), in 
Mähren, nahe der Provinzhauptstadt Olmütz (Olo-
mouc) geboren. Er entstammte der deutschsprachigen 
jüdischen Mittelschicht des multinationalen Habsbur-
gerreiches, die von der allmählichen wirtschaftlichen 
und politischen Liberalisierung der Habsburger-Mo-
narchie nach Ende der neoabsolutistischen Phase pro-
fitierte und wesentlich zum allgemeinen wirtschaft-
lichen Aufschwung seit den 1860er Jahren bis zum 
Ersten Weltkrieg beitrug, der zu beeindruckenden 
Wachstumsraten im mitteleuropäischen Vielvölker-
staat führte. Nach dem Besuch der Volksschule in sei-
ner Heimatstadt besuchte Husserl das Gymnasium im 
nahen Olmütz, wo er 1876 die Hochschulreife erwarb 
und damit die Eintrittskarte in den Kreis des zahlen-
mäßig kleinen Bildungsbürgertums löste. 

Im gleichen Jahr besuchte Husserl die Universität 
Leipzig im nahen Königreich Sachsen, zu dieser Zeit 
eine der führenden Hochschulen im deutschen Kul-
turraum und von seiner mährischen Heimat aus leicht 
zu erreichen. Neben Berlin, Heidelberg und München 
hatte sich die Universität Leipzig zu einem der univer-
sitären Zentren des deutschen Reiches entwickelt und 
trug zu der herausragenden internationalen Stellung 
und Reputation der deutschen Wissenschaft bis zum 
Ausbruch des Ersten Weltkriegs bei. Einer von Hus-
serls Lehrern an der Universität Leipzig war der Philo-
soph Wilhelm Wundt, der seit 1875 als Ordinarius für 
Philosophie in Leipzig lehrte und als einer der Be-
gründer der modernen, naturwissenschaftlich orien-
tierten Psychologie gilt. Der Ausbildung nach Medizi-
ner, vertrat Wundt einen an der Einheit der Wissen-
schaften orientierten, holistischen Ansatz, der natur- 
wie geisteswissenschaftliche Perspektiven verband. 
Philosophie blieb für Husserl, der sich in seinem Stu-
dium auf Physik, Astronomie und Mathematik kon-
zentrierte, zunächst eine Nebenbeschäftigung.

An der Universität Leipzig schloss Husserl Freund-
schaft mit dem neun Jahre älteren und bereits promo-
vierten Tomáš G. Masaryk, der ebenfalls aus Mähren 
stammte und sich in Leipzig als Privatlehrer seinen Le-
bensunterhalt verdiente. Masaryk habilitierte sich 
1879 an der Universität Wien mit einer Arbeit über 
den Selbstmord als sociale Massenerscheinung in der 
modernen Civilisation und wurde 1882 an die neu er-
öffnete tschechische Abteilung der Universität Prag 

berufen. Berühmt wurde Masaryk jedoch nicht als 
Wissenschaftler, sondern als Publizist und als Politiker. 
Zunächst wurde er einem weiteren Publikum bekannt, 
als er, zum Ärger der tschechischen Nationalisten, die 
Echtheit der angeblich aus dem Mittelalter stammen-
den Königinhofer und Grünberger Handschriften be-
zweifelte. 1899 prangerte er antisemitische Vorurteile 
an, als er sich für den wegen eines angeblichen Ritual-
mordes angeklagten Leopold Hilsner stark machte. 
Von 1891 bis 1893 und von 1907 bis 1914 war Masaryk 
Abgeordneter im österreichischen Reichsrat, ehe er 
sich während des Ersten Weltkrieges an die Spitze der 
tschechischen Unabhängigkeitsbewegung setzte und 
nach dem Zusammenbruch der Österreichisch-Unga-
rischen Monarchie im Jahr 1918 zum ersten Präsiden-
ten der Tschechoslowakei gewählt wurde. Obwohl sich 
Husserl und Masaryk nach drei Semestern in Leipzig 
aus den Augen verloren und nur noch sporadisch in 
Briefkontakt traten, hatte die Begegnung mit dem spä-
teren Gründungsvater der Ersten Tschechoslowaki-
schen Republik Folgen für Husserls weitere Entwick-
lung. Masaryk spielte für den jungen Husserl die Rolle 
eines väterlichen Freundes und scheint ihn von seinen 
konventionellen deutschnationalen Ansichten abge-
bracht zu haben. Er bekräftigte ihn in seinem Ent-
schluss, zum lutherischen Glauben zu konvertieren; 
vor allem aber empfahl er ihm seinen Doktorvater, den 
Philosophen Franz Brentano, der an der Universität 
Wien lehrte, als philosophischen Lehrer und Mentor. 

Zunächst setzte Husserl 1878 sein Studium an der 
Universität Berlin bei den Mathematikern Karl Weier-
straß und Leopold Kronecker fort, ehe er 1882 an der 
Universität Wien bei Leo Königsberger, einem Schüler 
von Weierstraß, mit einer mathematischen Arbeit pro-
moviert wurde. Akademische Lehr- und Wanderjahre 
mit mehrmaligem Universitätswechsel, wie sie Hus-
serls Studienzeit kennzeichneten, waren bis weit in das 
zwanzigste Jahrhundert im deutschsprachigen Raum 
üblich, und dank eines weitgehend ungeregelten Lehr- 
und Prüfungsbetriebs, der ganz auf die Person des Or-
dinarius ausgerichtet war, administrativ unproblema-
tisch. Als Nebeneffekt und gewissermaßen Korrektiv 
zur personenzentrierten Struktur der Ordinarienuni-
versität vermittelte der häufige Ortswechsel – neben 
dem Fach- und Disziplinenwechsel – dem studieren-
den Nachwuchs verschiedene Denkstile, Forschungs-
richtungen und -methoden; avant la lettre wurde so 
›Interdisziplinarität‹ weniger diskutiert als praktiziert. 

Nach seiner Promotion blieb Husserl zunächst in 
Wien, wo er sich unter dem Einfluss von Franz Brenta-
no zunehmend von den Naturwissenschaften und der 

2 Das universitäre und soziale Umfeld

S. Luft, M. Wehrle (Hrsg.), Husserl-Handbuch, 
DOI 10.1007/978-3-476-05417-3_3, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017 



20

Mathematik zur Philosophie hinwendete. Brentano, 
der ältere Bruder des Wirtschaftswissenschaftlers und 
›Kathedersozialisten‹ Lujo Brentano und Neffe der ro-
mantischen Schriftsteller Clemens Brentano und Bet-
tina von Arnim, war 1880 an auf einen Lehrstuhl für 
Philosophie an die Universität Wien berufen worden. 
Er gab diese Stelle jedoch auf, nachdem er, selbst ordi-
nierter Priester, aus Kritik an der Lehre der päpst-
lichen Unfehlbarkeit aus der katholischen Kirche aus-
getreten war; bis 1895 lehrte Brentano als einfacher 
Privatdozent an der Universität Wien. Brentano gilt 
als Begründer der Aktpsychologie und lehrte Psycho-
logie vom empirischen Standpunkt, so der Titel seines 
1874 erschienenen Hauptwerkes. Neben Husserl und 
Masaryk gehörte Sigmund Freud zu den Schüler/in-
nen Brentanos, ebenso wie Alexander Meinong (Graz) 
und Kasimir Twardowski (Lemberg), die auf je ver-
schiedene Weise Brentanos Begriff der ›Intentionali-
tät‹ in ihren Arbeiten aufnahmen. 

Da Brentano eine Habilitation Husserls an der Uni-
versität Wien als Privatdozent nicht betreuen konnte, 
wechselte dieser 1886 an die Universität Halle/Saale, 
wo er sich im folgenden Jahr bei Carl Stumpf, einem 
Schüler von Brentano und wie Wundt einem Vorreiter 
der modernen Psychologie, mit einer zwischen Psy-
chologie und Mathematik angesiedelten Arbeit Über 
den Begriff der Zahl habilitierte. Im Anschluss lehrte 
Husserl vierzehn Jahre als unbesoldeter Privatdozent 
an der Universität Halle, ehe ihm 1900/1901 seine als 
Logische Untersuchungen veröffentlichten Arbeiten ei-
nen Ruf als außerordentlicher Professor an die Uni-
versität Göttingen einbrachten. 1906 wurde Husserl in 
Göttingen zum ordentlichen Professor für Philoso-
phie befördert, und 1916 folgte er während des Ersten 
Weltkriegs einem Ruf an die Universität Freiburg 
i. Br., wo er den Lehrstuhl des Neukantianers Heinrich 
Rickert übernahm. 

Zu diesem Zeitpunkt hatte Husserl sich zum füh-
renden deutschsprachigen Philosophen entwickelt, 
der einen breiten Schüler/innenkreis um sich scharte 
und im In- und Ausland, trotz der prekären Lage der 
deutschen Wissenschaft nach dem verlorenen Welt-
krieg, öffentliche Anerkennung erfuhr. 1923 erhielt 
Husserl einen Ruf an die Universität Berlin, den er 
aber ablehnte. Er wurde zum Mitglied der Heidelber-
ger Akademie der Wissenschaften und der American 
Academy of Arts and Sciences gewählt und erhielt 
Ehrendoktorwürden der Universitäten London, Pa-
ris, Prag und Boston. Zu seinen Schüler/innen gehör-
ten Edith Stein, seine erste Assistentin in Freiburg, 
Martin Heidegger, sein Musterschüler und Nachfolger 

auf dem Freiburger Lehrstuhl, der Technikphilosoph 
Günther Stern (Anders), der Rassen- und Völkerpsy-
chologe Ludwig Ferdinand Clauss, sowie die Philoso-
phen Eugen Fink, Dietrich von Hildebrand und Lud-
wig Landgrebe.

Unmittelbar nach der Machtübernahme der Na-
tionalsozialisten im Jahr 1933 wurde Husserl ein 
Opfer der antisemitischen Ausgrenzung der neuen 
Machthaber, als er, obwohl bereits emeritiert, auf der 
Grundlage eines Sondererlasses des Landes Baden 
zum »Reichsgesetz zur Wiederherstellung des Berufs-
beamtentums« beurlaubt wurde und ihm damit die 
Lehrtätigkeit untersagt wurde. Dieses Gesetz war eine 
der ersten Maßnahmen der nationalsozialistischen 
Machthaber, das sich sowohl gegen politische Gegner 
wie auch gegen jüdische Staatsbürger richtete. Das 
Gesetz erlaubte es, politische Gegner des Dritten Rei-
ches in den Ruhestand zu versetzen oder zu entlassen; 
ebenso konnte mit jüdischen Beamten verfahren wer-
den, insofern sie nicht bereits vor 1914 verbeamtet 
worden waren oder während des Ersten Weltkriegs 
Militärdienst geleistet hatten. Der Beschluss, den 
bereits emeritierten Husserl in den Ruhestand zu 
versetzen, war offensichtlich widersinnig und wurde 
im Juli 1933 revidiert. Zudem fiel Husserl, dessen 
Sohn im Weltkrieg gefallen war, unter das ›Front-
kämpferprivileg‹. 1936 wurde ihm aber, nach der Ver-
schärfung der rassischen Verfolgung mit der Einfüh-
rung der »Nürnberger Rassengesetze«, tatsächlich die 
Lehrbefugnis entzogen. Sein Schüler Martin Heideg-
ger, für dessen Berufung nach Freiburg sich Husserl 
vehement eingesetzt hatte, begrüßte dagegen den 
›neuen Geist‹ des Dritten Reiches stürmisch, trat der 
NSDAP bei und übernahm das Amt des Rektors der 
Universität Freiburg. Wenngleich Heideggers Ver-
such, den ›Führer zu führen‹, bald scheiterte, traf 
Husserl die offene Politisierung seines ehemaligen 
Musterschülers hart. Als Husserl 1938 in Freiburg-
Günterstal beigesetzt wurde, war der Historiker Ger-
hard Ritter als einziger Vertreter der Universität Frei-
burg anwesend.

Husserl war in mehrfacher Hinsicht, nicht nur in 
seinem wissenschaftlichen Werk, ein Grenzgänger. 
Der Wechsel Husserls zwischen den wissenschaftli-
chen Disziplinen, von der Mathematik über die Psy-
chologie zur Philosophie – was in der ›alten‹, noch we-
nig ausdifferenzierten Philosophischen Fakultät, die 
die Natur- wie die Geisteswissenschaften einschloss, 
nicht unüblich war – war ebenso wie sein häufiger Stu-
dienortwechsel nicht die einzige wichtige Grenzüber-
schreitung in seinem Leben. Ebenso wechselte er seine 

II Leben und Kontext



21

Staatsangehörigkeit, als er 1896, nachdem er bereits 
sechzehn Jahre in ›Norddeutschland‹, also dem Deut-
schen Reich gelebt und gearbeitet hatte, die preußi-
sche Staatsbürgerschaft annahm. Der Wechsel zwi-
schen den beiden Staaten, dem deutschen Reich und 
seiner österreichischen Heimat, hinterließ Spuren in 
seinem wissenschaftlichen Werk, das weniger von den 
preußisch-deutschen Größen der Philosophie von 
Kant über Fichte zu Hegel geprägt war, dafür wesentli-
che Anregungen Franz Brentano (trotz seiner reichs-
deutschen Herkunft) oder Bernard Bolzano verdank-
te. Bereits 1887 hatte Husserl seine Religionszuge-
hörigkeit gewechselt, als er sich kurz vor seiner Ehe-
schließung in Wien evangelisch-lutherisch taufen 
ließ. Er gehörte damit zu einer Minderheit jüdischer 
Staatsbürger im deutschen Kulturraum, die ihren an-
gestammten Glauben aufgaben und zum Christentum 
übertraten. Bezeichnenderweise konvertierte Husserl 
nicht zum Katholizismus, der dominierenden Konfes-
sion und quasi-offiziellen Staatskirche in Österreich-
Ungarn, die für das zahlenmäßig kleine, liberale und 
aufgeklärte Bürgertum in der Doppelmonarchie die 
Rückständigkeit ihres Staates verkörperte und leiden-
schaftlich abgelehnt wurde. Stattdessen schloss er sich 
dem vermeintlich fortschrittlicheren Protestantismus 
an, dem in Wien nur eine kleine Minderheit angehör-
te, der in Preußen aber eine ähnliche Funktion ein-
nahm wie der Katholizismus in Österreich. Die Ent-
scheidung zur Konversion erleichterte Husserls wis-
senschaftliche Karriere im deutschen Reich, war aber 
nicht aus Opportunismus, sondern aus aufrichtiger 
Überzeugung gefallen, wobei Masaryks Einfluss von 
Bedeutung gewesen sein mag. Die Diskriminierung 
und Ausgrenzung Husserls durch die Nationalsozia-
listen konnte sie jedoch nicht verhindern.

Als langjähriger Privatdozent verkörperte Husserl 
eine jener beiden preußisch-deutschen Institutionen, 
die die gesellschaftlichen Eigentümlichkeiten und Be-
sonderheiten des Deutschen Kaiserreiches erklären 
helfen (neben der Institution des Reserveoffiziers, die 
die bürgerlichen ›gebildeten Stände‹ in die von Adel 
und Militär dominierte kaiserliche Gesellschaft inte-
grierte): den Status des Privatdozenten. Die unbesol-
deten und nicht verbeamteten Privatdozenten, aus-
gestattet mit Lehrverpflichtung und Prüfungserlaub-
nis, waren eine Voraussetzung und Quelle der außer-
gewöhnlichen Kreativität und Produktivität an den 
deutschen Universitäten des Kaiserreichs. Die Ein-
richtung des Privatdozenten ermöglichte es, zahlrei-
che jüdischen Gelehrte, deren Chancen auf einen 
Lehrstuhl gering waren, in die Universitäten zu inte-

grieren und für deren Expansion nutzbar zu machen, 
und diese gleichzeitig auf Abstand zu den Zentren der 
akademischen Macht, den Ordinariaten, zu halten. 

Husserls Lebensweg durch das ›Jahrhundert der 
Extreme‹ reichte vom Höhepunkt des weltweiten 
Ruhms der deutschen Universitäten und Wissenschaft 
im Kaiserreich bis zu deren Niedergang nach 1933, 
von dem Husserl persönlich betroffen war. Nach der 
sogenannten Machtergreifung durch die Nationalso-
zialisten wurden die Universitäten im Deutschen 
Reich durch den erzwungenen ›Auszug des Geistes‹ – 
der Vertreibung von jüdischen und oppositionellen 
Wissenschaftlern – und durch die Politisierung der 
Wissenschaften durch die neuen Machthaber ge-
schwächt. Husserl durchlebte und erfuhr die dramati-
schen politischen Regimewechsel mit dem Untergang 
des Deutschen Kaiserreichs und Österreich-Ungarns, 
die Entstehung und den Niedergang Weimarer Repu-
blik, sowie die ersten Jahre der nationalsozialistischen 
Diktatur, wobei ihn nur sein Tod im Jahr 1938 vor wei-
terer Verfolgung bewahrte.

Literatur
Bell, David: Husserl. London/New York 1990.
Cohen, Gary B.: Education and Middle-Class Society in Im-

perial Austria, 1848–1918. West Lafeyette IN 1996.
Schuhmann, Karl: Husserl and Masaryk. In: Josef Novak 

(Hg.): On Masaryk. Texts in English and German. Amster-
dam 1988, 129–156.

Schuhmann, Karl (Hg.): Husserl-Chronik. Denk- und Le-
bensweg Edmund Husserls. Den Haag 1977.

Smith, David Woodruff: Husserl. Abingdon/New York 2007.
Smith, Barry/Smith, David Woodruff: Introduction. In: dies. 

(Hg.): The Cambridge Companion to Husserl. Cambridge/
New York 1995.

Egbert Klautke

2 Das universitäre und soziale Umfeld



22

3    Einflüsse auf Husserl

Einleitung

Das vorliegende Kapitel setzt sich zum Ziel, die wich-
tigsten Einflüsse auf Edmund Husserls vor-transzen-
dentale Philosophie darzustellen. Äußere Einflüsse 
spielen besonders in den Anfängen von Husserls Phi-
losophie eine Rolle, in der späteren Weiterentwicklung 
der Phänomenologie zu einer transzendentalen Phi-
losophie lassen sich diese nicht mehr so deutlich nach-
weisen. Daher wird dieser Beitrag sich vor allem auf 
die Anfänge von Husserls Philosophie konzentrieren. 

Die Gliederung dieses Kapitels kombiniert zwei tra-
ditionelle Betrachtungen, einerseits aufgrund von 
Husserls räumlicher und akademischer Position (Stu-
dent in Berlin und Wien, Habilitand und Privatdozent 
in Halle, Professor in Göttingen und Freiburg), ande-
rerseits aufgrund der Werke und der in ihnen vertrete-
nen philosophischen Positionen (die Brentanistische 
Habilitationsschrift und Philosophie der Arithmetik, 
die vor-transzendentale Phänomenologie der Logi-
schen Untersuchungen, der transzendentale Idealismus 
der Ideen I). In beiden Fällen wird chronologisch und 
genealogisch vorgegangen, aber oftmals mit einem ge-
wissen Nachdruck auf die Übergänge und scheinbar 
scharfen Brüche in Husserls Denken. In diesem Kapi-
tel wird hingegen der Versuch gemacht, die Kontinui-
tät von Husserls philosophischer Entwicklung in den 
Vordergrund zu stellen. Dabei soll Husserl weder als 
passiv den Einflüssen seiner Lehrer/innen ausgesetzt, 
noch als genialer Einzelgänger dargestellt werden. 

Da in den früheren Perioden von Husserls philoso-
phischem Wirken entsprechende Einflüsse oftmals 
durch persönliche Kontakte oder brieflich vermittelt 
wurden, sind einige Überlappungen mit den mehr 
biographischen Kapiteln des vorliegenden Bandes un-
vermeidlich.

Husserls Mathematische Studien

Edmund Husserl beginnt 1876, noch keine achtzehn 
Jahre alt, sein Studium in Leipzig. Er »studiert drei Se-
mester« dort und »hört Vorlesungen in Mathematik, 
Physik, Astronomie und Philosophie« (Schuhmann 
1977, 4; vgl. Ierna 2005; 2006). 1878 setzt er das Studi-
um der Mathematik und der Philosophie in Berlin 
fort, wo er Weierstraß und Kronecker begegnet, die, 
wie Husserl selbst erzählt, einen bedeutenden Ein-
druck auf ihn machten:

»Während ich am Anfang dieser Periode [= die sechs 
Semester in Berlin] vorwiegend mit mathematischen 
Studien beschäftigt war, überwog späterhin das Inte-
resse für Philosophie mehr und mehr. [...] In Rücksicht 
auf die Mathematik wirkten namentlich die Herren 
Professoren Weierstraß und Kronecker, deren Schüler 
ich wurde, nachhaltig auf mich ein« (Ms. X IV 3 II, zit. 
nach Schuhmann 1977, 6 f.).

In seinen ersten Werken versucht Husserl, das Projekt 
von Weierstraß, die Arithmetisierung der Analysis, 
durchzuführen, und zitiert ausdrücklich die »epoche-
machenden Vorlesungen« von Weierstraß aus dem 
Sommersemester 1878 und dem Wintersemester 
1880/81 in der Philosophie der Arithmetik (Hua XII, 12 
Anm.):

»Weierstraß pflegte seine epochemachenden Vor-
lesungen über die Theorie der analytischen Funktio-
nen mit den Sätzen zu eröffnen: Die reine Arithmetik 
(oder reine Analysis) ist eine Wissenschaft, die einzig 
und allein auf den Begriff der Zahl basiert ist.«

Während Weierstraß jedoch dachte, dies sei eine Auf-
gabe, die von und in der Mathematik gelöst werden 
konnte, meinte Husserl, dass die Grundlagen hierfür 
in der Philosophie und Psychologie zu finden seien. 
Schon seit der Zeit, als er Student von Weierstraß war, 
war Husserl also nicht nur an der Mathematik an sich, 
sondern auch an ihrer Begründung interessiert: 
»Mein großer Lehrer Weierstraß war es, der in mir 
[...] das Interesse für eine radikale Begründung der 
Mathematik weckte« (Ms. B II 23, 8a, zit. nach Schuh-
mann 1977, 7). In Über den Begriff der Zahl und Phi-
losophie der Arithmetik versucht Husserl, eine solche 
Begründung des Zahlbegriffes zu geben: »Mit der 
Analyse des Zahlbegriffes muss daher jede Philoso-
phie der Mathematik beginnen. Diese Analyse ist das 
Ziel, welches die vorliegende Abhandlung sich stellt« 
(Hua XII, 295).

In dieser Hinsicht ist es interessant zu betrachten, 
welche philosophischen und methodologischen Ideen 
Weierstraß in seinen Vorlesungen darlegte. Laut Hus-
serls Vorlesungsnotizen sagte Weierstraß in seiner 
Einleitung in die Theorie der analytischen Funktionen 
(gehalten in Berlin im Sommersemester 1878):

»Denn die reine Analysis ist eine Wissenschaft, die kei-
ner Postulate bedürfen soll und nicht bedarf als einzig 
und allein des Begriffs der Zahl (im Gegensatz zu ande-
ren mathematischen Wissenschaften wie der Geo-

II Leben und Kontext

S. Luft, M. Wehrle (Hrsg.), Husserl-Handbuch, 
DOI 10.1007/978-3-476-05417-3_4, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017 



23

metrie, analytischen Mechanik, mathematische Physik, 
die vielfach auf der Erfahrung fußen)« (Ms. Q 3/I, 1).

Hier sehen wir schon bei Weierstraß die Idee, dass die 
Arithmetik nicht empirisch zu begründen sei im Ge-
gensatz zu den anderen naturwissenschaftlichen Dis-
ziplinen. Genauso versuchte es Husserl in Über den 
Begriff der Zahl, indem er nicht die äußere, sondern 
die innere Erfahrung als maßgeblich betrachtet, und 
die Methoden und Hilfsmittel der deskriptiven Psy-
chologie anwendet. Husserls Nachschrift von Weier-
straß’ Vorlesung fährt fort:

»Zum Begriff der Zahl gelangen wir am besten da-
durch, daß wir die Operation des Zählens verfolgen. Wir 
betrachten ein vorgelegtes Aggregat von Dingen; wir 
suchen solche unter ihnen auf, die ein bestimmtes in 
der Vorstellung aufgefaßtes Merkmal besitzen, indem 
wir sie der Reihe nach durchgehen; dann fassen wir die 
einzelnen Dinge, welche das Merkmal haben, in eine 
Gesamtvorstellung zusammen, so entsteht eine Viel-
heit von Einheiten, und diese ist die Zahl« (Ms. Q 3/I, 1).

Auch Husserl legt dem Begriff der Zahl eine Operation 
zugrunde, nämlich die der Kollektion, bei welcher ein 
einheitliches Interesse und Bemerken verschiedene 
Gegenstände heraushebt und umfasst (vgl. Hua XII, 
333). Laut Husserl kann man aber vollkommen will-
kürliche und beliebige Gegenstände kolligieren, und 
nicht nur Gegenstände, die ein bestimmtes Merkmal 
besitzen (vgl. Hua XII, 298). Wie Weierstraß gesteht 
aber auch Husserl zu, dass man solche Gegenstände 
nur der Reihe nach, also in zeitlicher Sukzession, auf-
fassen kann. Danach bildet man das Ganze, die Ge-
samtvorstellung oder das »zusammengesetzte Vorstel-
lungsganze« (Hua XII, 307), welches die Zahl ist. Die 
gewöhnlichste Bestimmung lautet: »Die Zahl ist eine 
Vielheit von Einheiten« (Hua XII, 297). Hierbei steht 
Husserl also wörtlich im Einklang mit Weierstraß.

Schwieriger ist es, Kroneckers vorgeblichen Einfluss 
zu bestimmen. Husserl spricht häufig von Weierstraß, 
Kronecker dagegen nennt er auch, jedoch seltener. In 
den Jahren nach 1880 wütete ein Streit zwischen Kro-
necker und Cantor über die Existenz mathematischer 
Entitäten wie unendlicher Mengen (vgl. Schmit 1949, 
17). Auch Weierstraß befasste sich hiermit und wählte 
die Seite seines Schülers, Cantor, der die Existenz von 
abgeschlossenen unendlichen Mengen verteidigte. In 
der Philosophie der Arithmetik werden unendliche 
Mengen nur als potentiell-unendliche behandelt, wo-
durch Husserl in dieser Periode eher als Konstruktivist 

und Finitist bezeichnet werden könnte und (noch) 
nicht als Platoniker. Darin könnte man einen mögli-
chen Einfluss Kroneckers vermuten. Gegen diese Hy-
pothese spricht allerdings, dass Husserl als Finitist ei-
gentlich noch radikaler war als Kronecker: »Kronecker 
läßt nämlich nur solche Begriffe zu, die in endlich vie-
len Schritten konstruiert werden können«, während 
Husserl »das Gebiet der ›eigentlichen‹ Zahlen noch en-
ger [fasst] als Kronecker, da er dieses auf die vorstell-
baren Zahlen beschränkt« (Schmit 1949, 35 f.). Einen 
nachweisbaren Einfluss hat es also wohl kaum gegeben: 
Husserl übt in der Philosophie der Arithmetik nur Kritik 
an Kronecker (er beschuldigt ihn des Nominalismus) 
und räumt selbst einen viel größeren Einfluss seitens 
Weierstraß, Brentano und Stumpf als Kronecker ein.

Weiterhin ist es deutlich, dass einige zentrale Be-
griffe in Husserls Früharbeiten von Bernard Bolzano 
stammen.

Bolzano

Anfänglich waren es vor Allem die Paradoxien des Un-
endlichen und noch nicht die Wissenschaftslehre Bol-
zanos die einen bedeutenden Einfluss auf Husserl aus-
übten, da Husserl seine akademische Karriere als Ma-
thematiker angefangen hat, und somit zunächst mit 
den eher mathematischen Aspekten von Bolzanos 
Werk in Kontakt gekommen war.

»Auf Bolzano als Mathematiker wurde ich (als Schüler 
von Weierstraß) durch eine Abhandlung von Stolz in 
den Mathematischen Annalen und vor allem durch ei-
ne Auseinandersetzung Brentanos (in seinen Vor-
lesungen) mit den ›Paradoxien des Unendlichen‹ und 
durch G. Cantor aufmerksam« (Hua XX/I, 297 Anm.).

In Stolz’ Artikel von 1881 werden die Paradoxien zwar 
genannt, jedoch inhaltlich kaum verwendet. Ansons-
ten ist dies eine rein technische Abhandlung. In phi-
losophischer Hinsicht ist es sicherlich die ausführliche 
Behandlung in den Vorlesungen von Brentano im 
Wintersemester 1884/85 gewesen, die Husserls Inte-
resse auf Bolzano gelenkt hat.

»In den Vorlesungen über elementare Logik behandel-
te er [= Brentano] besonders ausführlich und offenbar 
in schöpferischer Neugestaltung die deskriptive Psy-
chologie der Continua mit eingehender Rücksichtnah-
me auf Bolzanos ›Paradoxien des Unendlichen‹« 
(Schuhmann 1977, 14).

3 Einflüsse auf Husserl



24

Viele Autor/innen (vgl. Schmit 1981, 23; Hill 2000b; 
Grattan-Guinness 2000, Kap. 4.6.1: »A follower of 
Weierstraß and Cantor«; Smith 2007, 89, 105, 411; 
Centrone 2010, 21, Anm. 81) meinten, dass Cantor in 
dieser früheren Periode einen Einfluss auf Husserl ge-
habt hat (hinsichtlich seiner Mengen- und Mannigfal-
tigkeitslehre), aber es ist fragwürdig, ob es Cantors 
Einfluss gewesen sei, der Husserl zum Platonismus in 
der Mathematik führen würde. Husserl selbst schreibt 
diesen Wandel eher Lotze, Leibniz und Bolzano zu 
(vgl. Hua XX/I, 297 f.). Ähnlichkeiten in Husserls und 
Cantors Stellungnahme zu den Grundlagen der Ma-
thematik ließen sich auch durch ihren gemeinsamen 
Hintergrund als Weierstraß-Schüler erklären.

Ein durchaus grundlegender Begriff in Husserls 
Frühphilosophie, der von Bolzano angeregt wurde, ist 
der des Inbegriffs. Dem Begriff des Inbegriffs begeg-
nen wir bei Bolzano im dritten Paragraphen der Para-
doxien des Unendlichen, wo er ihn wie folgt definiert:

»Ein Inbegriff gewisser Dinge oder ein aus gewissen 
Teilen bestehendes Ganze, glaube [ich] ausdrücken zu 
können, wenn nämlich festgesetzt wird, daß wir diese 
Worte in einer so weiten Bedeutung auslegen wollen, 
daß sich behaupten lasse, in allen Sätzen, wo man das 
Bindewort und anzuwenden pflegt, also z. B. in den 
gleich folgenden: ›Die Sonne, die Erde und der Mond – 
stehen in gegenseitiger Einwirkung aufeinander‹; ›die 
Rose und der Begriff einer Rose – sind ein paar sehr ver-
schiedene Dinge‹; ›die Namen Socrates und Sohn des 
Sophroniskus – bezeichnen einerlei Person‹ – sei der 
Gegenstand, von dem man in diesen Sätzen spricht, 
ein gewisser Inbegriff von Dingen, ein aus gewissen 
Teilen bestehendes Ganze« (Bolzano 1851, § 3).

Ein Inbegriff ist also zum Beispiel ›A und B und C 
usw.‹ für ein beliebiges A, B, C usw. Bolzano fordert 
bloß, dass A, B, C usw. verschieden sind, da man sonst 
nicht von einem Inbegriff sprechen könne.

Husserl definiert den Inbegriff am Anfang seiner 
Über den Begriff der Zahl eigentlich gar nicht, er stellt 
ihn lediglich als gleichbedeutend mit Vielheit und 
Menge dar (vgl. Hua XII, 297). Später charakterisiert 
er ihn als das Ganze, das aus der kollektiven Verbin-
dung seiner Teile konstituiert wird (vgl. Hua XII, 301). 
Von dieser Verbindung sagt er wiederum: »Eine bloß 
kollektive Verbindung drückt die Sprache dadurch 
aus, dass sie die Namen der zu befassenden Einzeldin-
ge durch das Bindewörtchen Und vermittelt« (Hua 
XII, 334). Wie Bolzano beschreibt er also den Inbegriff 
als ein Ganzes, das durch Aufzählung seiner Teile 

(z. B. ›A und B und C usw.‹) konstituiert wird. Bolzano 
wie Husserl meinen ebenfalls, dass vollkommen will-
kürliche Dinge zusammen einen Inbegriff konstituie-
ren können, gleich »ob physisch oder psychisch, abs-
trakt oder konkret, ob durch Empfindung gegeben 
oder durch Phantasie, etc.« (Hua XII, 298), wie im 
Beispiel Bolzanos eine Rose und ihr Begriff.

Bolzano charakterisiert weiterhin Mengen als Viel-
heiten von Einheiten, die unter einen bestimmten Be-
griff fallen, gibt Beispiele von Inbegriffen von In-
begriffen (Summen) und erörtert kurz die Relationen 
Mehr und Weniger in Bezug auf Mengen und deren 
Teile. Auch wenn Husserl seine Definitionen nicht 
buchstäblich Bolzano entnimmt, so kann man Bolza-
nos Text dennoch als eine wesentliche Anregung be-
zeichnen, da die Parallelen zu markant sind, um auf 
reinem Zufall oder lediglich auf Brentanos Vorlesun-
gen zu beruhen (in welchen es fast ausschließlich um 
den Begriff des Kontinuums geht). Folgende wichtige 
Unterschiede können jedoch festgehalten werden. 
Husserl charakterisiert im Gegensatz zu Bolzano ei-
nen Inbegriff weiterhin im Wesentlichen als kollekti-
ve Verbindung (eine Bestimmung, die er Brentano 
verdankt, vgl. Husserl, Ms. Y 2, 108). Bolzano sieht 
hingegen schon einen einzigen Gegenstand als In-
begriff an, während Husserl dies entschieden ablehnt 
und zumindest zwei verschiedene Teile voraussetzt, 
die kollektiv verbunden sind; auch, weil Husserl be-
hauptet, Eins und Null seien keine Zahlen im eigentli-
chen Sinn des Wortes, da sie keine Vielheiten von 
Einheiten seien (vgl. Hua XII, 129 ff.). Wenn ein ein-
ziger Gegenstand aber schon einen Inbegriff bilden 
könnte, so wäre das ein Widerspruch, sofern Husserl 
Inbegriff als (quasi) synonym mit Vielheit, Mehrheit, 
Menge verwendet.

Nach einer kurzen Periode, in der er für Weier-
straß arbeitet (Sommersemester 1883), und einem 
Jahr, in dem er als Freiwilliger seinen Wehrdienst leis-
tet, kehrt Husserl zurück nach Wien, wo er ab 1884 
vor allem bei Brentano Philosophie studiert (vor al-
lem, aber nicht ausschließlich, wie von Peter Varga, 
2015, detailliert dargestellt). Husserl hat nämlich ne-
ben Brentanos Vorlesungen in Wien ebenfalls u. a. 
diejenigen von Robert von Zimmermann besucht. Es 
stellt sich aber heraus, laut Varga, dass Zimmermann 
für Husserl keineswegs eine »Geheimroute« zu Bolza-
no gewesen ist, und dass seine Bedeutung am Ende 
»als eher peripher« zu bewerten sei (Varga 2015, 109). 
Husserl schloss sich explizit der Brentanoschule an, 
dessen Einfluss weitaus sichtbarer und viel deutlicher 
nachweisbar ist.

II Leben und Kontext


