Sebastian Luft /Maren Wehrle (Hg.)

Husserl
Handbuch

Leben - Werk - Wirkung

J.B.METZLER




M J.B.METZLER



Husserl-Handbuch

J. B. Metzler Verlag



Die Herausgeber

Sebastian Luft ist Professor fir Philosophie an der Marquette
University, Milwaukee/Wisconsin (USA); Herausgeber
von Husserliana XXXIV, des »Routledge Companion to
Phenomenology« und Autor mehrerer Biicher zur Phéno-
menologie.

Maren Wehrle ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am
Husserl-Archiv in Leuven. Sie hat eine Monographie und
zahlreiche Artikel (u. a. in Husserl Studies) zu Husserl und
der Wichtigkeit seiner Einsichten fiir die interdisziplinire
Forschung verfasst.

Bibliografische Information

der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese
Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-476-02601-9
ISBN 978-3-476-05417-3 (eBook)

Dieses Werk einschlieSlich aller seiner Teile ist
urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung auflerhalb
der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist

ohne Zustimmung des Verlages unzulassig und strafbar.
Das gilt insbesondere fiir Vervielfltigungen, Uber-
setzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

J. B. Metzler ist Teil von Springer Nature. Die eingetragene
Gesellschaft ist Springer-Verlag GmbH Deutschland.
www.metzlerverlag.de

info@metzlerverlag.de

Einbandgestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
(Foto: Gottingen/1905, © Husserl-Archiv Leuven)
Satz: Claudia Wild, Konstanz in Kooperation

mit primustype Hurler GmbH, Notzingen

J. B. Metzler, Stuttgart
© Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Inhalt

—

10

11

12

13

14

15

Einleitung Sebastian Luft/Maren Wehrle 1

Leben und Kontext

Personlichkeit und Leben Thomas Vongehr 8
Das universitire und soziale Umfeld
Egbert Klautke 19

Einfliisse auf Husserl Carlo Ierna 22
Die Husserls in Briefen Thomas Vongehr
Die Geschichte der Rettung von Husserls
Nachlass Thomas Vongehr 39

32

Werk

Veréffentlichte Texte

»Philosophie der Arithmetik«

Mirja Hartimo 48

»Logische Untersuchungen«

Henning Peucker 55

»Ideen zu einer reinen Phinomenologie
und phanomenologischen Philosophie«
65
»Phdanomenologie des inneren Zeitbewufitseins«
Nicolas de Warren 75

»Formale und transzendentale Logik. Versuch
einer Kritik der logischen Vernunft«

Michela Summa 83

Die »Cartesianischen Meditationen« /
»Meéditations Cartésiennes« Dermot Moran 90
»Die Krisis der europdischen Wissenschaften
und die transzendentale Phdnomenologie«
Christian Bermes 97

»Erfahrung und Urteil« Jagna Brudzinska

Nicolas de Warren

104

Nachlass

Uberblick iiber Husserls Nachlass Sebastian Luft/
Maren Wehrle 114

Systematischer Uberblick iiber Husserls

phanomenologisches Projekt Ullrich Melle 116

16

17

18
19

20

21

22
23

24
25
26

27

28

29
30

31
32
33
34

35
36
37
38
39
40

Die Idee der Phanomenologie
Hanne Jacobs 125
Phinomenologie als Erste Philosophie
Faustino Fabbianelli 135

Eidetik Julia Jansen 142
Genetische Phanomenologie

Dieter Lohmar 149
Phanomenologische Psychologie
Thiemo Breyer 157

Logik und Erkenntnistheorie
Dieter Lohmar 165
Wissenschaftstheorie Andrea Staiti
Phianomenologie und Mathematik
Mirja Hartimo 179

Ethik Sonja Rinofner-Kreidl 184
Urteilstheorie Andrea Staiti 196
Phanomenologie der sinnlichen Anschauung
Eduard Marbach 204

Phianomenologie des Raumes und der Bewegung
Karl Mertens 216

Phinomenologie der Intersubjektivitit

Iso Kern 222

Die Lebenswelt Christian Bermes 230
Grenzprobleme der Phdanomenologie

Natalie Depraz 237

173

Wirkung

Personen

Kitaroo Nishida Tetsuya Sakakibara
Max Scheler Annika Hand 246
Aron Gurwitsch Alexandre Métraux 251
José Ortega y Gasset

Agustin Serrano de Haro 254

Martin Heidegger Thomas Nenon 257
Alfred Schiitz Emanuele Caminada 262
Jean-Paul Sartre Thomas Bedorf 268
Emmanuel Levinas Matthias Flatscher
Maurice Merleau-Ponty Sara Heindmaa
Paul Ricceur Natalie Depraz 284

244

272
278



Vi

41
42

43
44
45

46
47
48
49

Inhalt

Michel Foucault ArunlIyer 290
Jacques Derrida Alice Mara Serra 292

Bewegungen

Neukantianismus Andrea Staiti 299
Hermeneutik Sebastian Luft 304

Logischer Positivismus / Analytische
Philosophie Harald Wiltsche 309
Strukturalismus Beata Stawarska 315
Philosophy of Mind Maxime Doyon 320
Ontologie und Metaphysik Inga Romer 327
Kritische Theorie Thomas Bedorf 332

50 Feminismus Lanei Rodemeyer 336

51 Psychologie und Psychiatrie Thomas Fuchs
52 Soziologie Thomas Szanto 348

53 Kulturphilosophie Thiemo Breyer 355
54 Pragmatismus Stefan Niklas 360

V Anhang
Werkausgabe 368

Autorinnen und Autoren 370
Personenregister 372

341



| Einleitung

S. Luft, M. Wehrle (Hrsg.), Husserl-Handbuch,
DOI 10.1007/978-3-476-05417-3_1, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



Einleitung der Herausgeber/innen

»Mitunter winkt uns nach langen Miihen die ersehnte
Klarheit« (Hua X, 393): In diesem kleinen Satzteil ver-
birgt sich die Essenz von Husserls Werk, das er zu-
gleich als seine Lebensaufgabe verstand. Ganz deut-
lich wird hier das ersehnte und erkdmpfte Ziel: Klar-
heit, sowie die etwas melancholische Einsicht, dass
diese, wenn tberhaupt, nur unter Mithen erreicht
werden kann. Und letztendlich kann die vermeintli-
che Klarheit fiir Husserl, der durch unermiidliches
Beschreiben und Differenzieren versucht, zu den »Sa-
chen selbst« zu gelangen, immer nur ein Etappenziel
sein, eine kleine triigerische Ruhepause auf dem Weg
zur addquaten Einsicht, ein im Unendlichen liegendes
Ziel. Denn nach erneuter Priifung treten alsbald neue
Wiederspriiche und Undeutlichkeiten auf: »Die Ar-
beit und der Kampf beginnt von vorn« (ebd.).

Nicht umsonst bezeichnet Husserl seine Philoso-
phie, die Phinomenologie, welche die Dinge, Welt
und Andere vorurteilsfrei und im Riickgang auf das
erfahrende Bewusstsein bestimmen will, als ein »un-
endliches Programme« (Hua I, 178). Die Phanomeno-
logie muss ihren Ausgang dabei immer bei der jeweils
eigenen Erfahrung nehmen, sie ist eine Ubung in radi-
kaler Selbstbesinnung. Diese Selbstbesinnung ist je-
doch kein Selbstzweck oder eitle Nabelschau, sondern
lediglich der Ausganspunkt einer universalen und we-
sensméfligen Reflexion, die den allgemeinen Sinn und
Ursprung der Begriffe Welt, Natur, Raum, Zeit,
Mensch, soziale Gemeinschaft und Kultur aufzukli-
ren versucht (vgl. 180). Um zu den berithmten »>Sa-
chen selbst«zu gelangen, muss man diese nach Husserl
zunéchst durch Epoché - durch Einklammerung aller
Kenntnisse und Vorurteile, sowie des natiirlichen
Glauben an deren Sein - verlieren. Erst dann ldsst sich
die Welt und mit ihr die Dinge vorurteilsfrei und in
»universaler Selbstbesinnung« wieder gewinnen (vgl.
183); wohl nicht umsonst hat Husserl dieses biblische
Motiv aufgenommen, um den wahrhaft existentiellen
Anspruch seiner Phanomenologie zu betonen (vgl.
Lukas 9,24-25; Matthaus 10,38-39).

Ein solches Projekt, das sich explizit als Arbeitsphi-
losophie, als handanlegende Arbeit an den Phanome-
nen, versteht, kann aber eine einzelne Phinomenolo-
gin oder ein einzelner Phdanomenologe alleine gar

nicht leisten, und so ist das Projekt der Phdnomenolo-
gie von Beginn an ein intersubjektives und intergene-
ratives, miissen sich die Beschreibungen erginzen
und die Einsichten kritisch gegenseitig gepriift wer-
den, und das in einer endlosen Anzahl von Forscher-
generationen. Die Phdnomenologie macht darauf auf-
merksam, dass jede Wahrnehmung der Welt notwen-
dig perspektivisch und jede Einsicht partiell ist. Damit
tragt jede vermeintliche Klarheit einen Horizont an
Undeutlichkeit mit sich, der zukiinftig und mit Hilfe
anderer Perspektiven und Einsichten erganzt werden
muss. Das unendliche Programm der Phianomenolo-
gie muss von endlos Vielen angepackt und arbeitsteilig
vorangetrieben werden. Dies war Husserls grofSer
Traum, den er zeit seines Lebens jedoch nur unzurei-
chend verwirklicht sah. Dennoch war der Traum fiir
ihn selbst nie »ausgetraumt, wie die berithmte Passa-
ge in einer Beilage der Krisis oft fehlinterpretiert wird
(vgl. Hua VI, 508). Ausgetrdumt war er nur fiir die, die
vom rechten Weg abgekommen waren, etwas, was
Husser] selbst mit Argwohn mit ansehen musste. Fiir
ihn stand fest, dass die Zukunft seine Philosophie (sei-
nen Nachlass) »suchen« und die phdnomenologische
Forschung wieder erwachen wiirde (Hua Dok II1/3,
287), wie er mit grofer Selbstsicherheit behauptete.
Noch vor zwei Jahrzehnten belichelt, zeigt sich nun,
dass Husserls Vorhersage eingetroffen ist.

In der Tat folgten nur wenige Husserls Ruf in aller
Konsequenz; Einfluss und Rezeption der Phanome-
nologie blieben zu Lebzeiten, im Vergleich etwa zu
seinem Schiiler Martin Heidegger, eher verhalten.
Dies liegt zum einen daran, dass Husserl seine aka-
demische Karriere in der Philosophie erst spat begann
(erst studierte er Astronomie und Mathematik) und
lange auf eine institutionelle Anerkennung warten
musste, und zum anderen, dass er zu Lebzeiten nur
wenig veroffentlichte. Husserl habilitierte sich 1889 in
Halle bei Carl Stumpf Uber den Begriff der Zahl und
bekam erst 1901/02, mit iber vierzig, den Ruf auf eine
Professur in Géttingen, nach vierzehn Jahren als Pri-
vatdozent in Halle (s. Kap. II.1). Im selben Jahr wurden
auch die Logischen Untersuchungen verdffentlicht, das
erste Werk, das ihm zu einiger Bekanntheit und An-
erkennung verhalf. Bis zu seinem Tode, im Jahre 1938,
arbeitete Husserl zwar unermiidlich an seinen beriich-
tigten privaten, in Gabelsberger Stenographie verfass-



ten Forschungsmanuskripten, ca. 40.000 an der Zahl,
veroffentlichte jedoch insgesamt nur sieben Biicher
(ein weiteres, Erfahrung und Urteil, wurde 1938 kurz
nach seinem Tod von seinem Assistenten Ludwig
Landgrebe herausgegeben) und wenige Aufsitze und
Rezensionen.

Die Rezeption Husserls war deshalb zunichst auf
diese wenigen Werke beschrankt, und viel dement-
sprechend einseitig aus. Zudem wurde Husserl als Jude
(wenn auch christianisierter, was fiir die Nationalso-
zialisten allerdings nicht zdhlte) nach seinem Tod in
Deutschland totgeschwiegen und seine Biicher entwe-
der schwer zuginglich oder nicht neu aufgelegt. Der
negative Einfluss des nationalsozialistischen Regimes
war so grof3, dass Husserl auch nach dem Krieg in
Deutschland fast unbekannt war, was sich unter ande-
rem daran zeigte, dass der erste Herausgeber der Hus-
serliana, der belgische Pater Van Breda, in Deutschland
keinen Verlag finden konnte, der bereit war, dieses ver-
meintliche verlegerische Risiko einzugehen. Erst der
Martinus Nijhoff-Verlag in Den Haag in den Nieder-
landen war bereit, die Husserliana-Serie zu iiberneh-
men, und auch das erst, nachdem die Edition finanziell
durch Zuschiisse seitens der UNESCO gesichert war.

Im Oktober 1938 wurde am Husserl Archiv in Leu-
ven damit begonnen, die 40.000 Manuskriptseiten, die
Husserl bereits thematisch in Gruppen geordnet hatte,
zu transkribieren und zu edieren (s. Kap. IL.5). Bis zum
heutigen Zeitpunkt sind 43 Bande der Husserliana, der
Gesammelten Werke Husserls, erschienen, sowie zahl-
reiche Dokumente, Briefe und Materialien. Der Haupt-
teil der Edition gilt damit nun als abgeschlossen. Die
Rezeption dieses ertragreichen und vielseitigen Nach-
lasses beginnt hingegen erst. Dies macht die Besonder-
heit der Rezeptionsgeschichte von Husserl, aber auch
seines Werkes aus, das zum grofiten und wichtigsten
Teil in diesem Nachlass beschlossen liegt. Viele derje-
nigen Themen, die den Kern der Phdnomenologie bil-
den, werden erst hier systematisch eingefiihrt oder al-
lererst sichtbar, da, wie Husserl selbst bereits zu Leb-
zeiten feststellte, »der grofite und wie ich sogar glaube
wichtigste Theil meiner Lebensarbeit noch in meinen
durch ihren Umfang kaum noch zu bewiltigenden
Manuskripten steckt« (Hua Dok I1I/3, 90).

In den Manuskripten aus dem Nachlass treffen wir
etwa auf Husserls genetischen Ansatz, der die passiven
Leistungen des Bewusstseins aufzudecken versucht
(vgl. Hua XI). In diesem Kontext zeigt sich, dass Inten-
tionalitdt sich nicht auf die Vorstellung oder das Den-
ken beschrinkt, sondern zundchst in passiven oder
praktischen Formen auftritt. Husser] macht deutlich,

dass jedem prédikativen Urteil die passive, d. h. auto-
matisch vor sich gehende Wahrnehmung vorangehen
muss, und jede Wahrnehmung selbst wieder mit einer
passiven Affektion beginnt. Weiterhin finden sich im
Nachlass Beschreibungen zu den verschiedensten For-
men der Intersubjektivitit — von der Ich-Du-Bezie-
hung, gemeinsamer Intentionalitét, bis hin zu sozialen
Verbanden. Vor allem Husserls Ethik, die in engem
Zusammenhang zur Methode und den Zielen des phi-
nomenologischen Projekts steht, kann hier allererst
entdeckt werden: Beginnend um 1909 mit einer for-
malen und praktischen Axiologie, die als apriorische
Wissenschaft jede Praktik der Vernunft aufzukldren
versucht, bis hin zu einer Erneuerungs- und Liebes-
ethik, die bei der radikalen Selbstbesinnung ankniipft
und diese als »nie endende[ ] Selbsterziehung« im Sin-
ne der Vernunft auch ethisch einfordert (Hua XXVII,
38). Dartiber hinaus beschaftigte sich Husserl in seinen
Forschungsmanuskripten ausgiebig mit der Vorgege-
benheit und Horizonthaftigkeit der Welt, sowie mit
den Grenzen der Phinomenologie, der Sache nach
(Geburt, Tod, Gott), sowie in Form einer Metakritik
ihre Methode und der Evidenz ihres Gegenstands-
bereichs (vgl. Hua XLII; Hua VIIL; Hua XXXIV).

Beschrinkt man sich also auf die zu Lebzeiten ver-
offentlichten Schriften, ergibt sich ein ganz anderes, in
der Tat hochgradig verzerrtes Bild von Husserl, als
wenn man den Nachlass hinzunimmt. So zeichnen
viele Interpreten bis heute ein Bild von Husserls Phé-
nomenologie, das diese als intellektualistisch und so-
lipsistisch erscheinen ldsst, indem das Bewusstsein
allmichtig und transparent ist und die Welt zum In-
halt einer Vorstellung degradiert wird. Andere wollen
in der Phanomenologie hingegen lediglich eine Form
der Introspektion sehen, die nach Herzenslust die ei-
genen inneren Erlebnisse und Gefiihle beschreibt.
Beides erweist sich vor allem im Hinblick auf den
Nachlass eher als Karikatur denn als eine angemesse-
ne Beschreibung dessen, worauf die Husserlsche Pha-
nomenologie abzielt.

Ein besonderes Anliegen dieses Handbuches ist es da-
her, diesem Nachlass, den in ihm behandelten The-
men, seiner Entstehung, und der sich durch diesen
ausdriickenden Arbeitsweise Husserls, gebithrend
Raum zu geben. Die Betonung des Nachlasses in der
Auswahl der in diesem Handbuch behandelten The-
men ist in der Forschung zu Husserl ein Novum.

Im ersten Teil, iiber das Leben Husserls, wird nicht
nur auf die »Personlichkeit und das Leben< Husserls,
sein >universitires und soziales Umfeld«, seine Ein-



fliisse, Familie und Briefe eingegangen, sondern vor
allem auch die Entstehung und Rettung des Nachlas-
ses dargestellt.

Das Werk gliedert sich dementsprechend in zwei
Rubriken, die der zu Lebzeiten veroffentlichten Werke
(III.A), und den Nachlass, der in den Gesammelten
Werken (Husserliana) verdffentlicht ist (II1.B).

Trotz des Schwerpunkts auf dem Nachlass werden
freilich die verdffentlichten Werke ausfiihrlich be-
sprochen, sind sie doch bis heute der erste Anhalts-
punkt fiir an Husserls Philosophie Interessierte. Ent-
sprechend widmet sich in Teil A jeweils ein Beitrag ei-
nem zu Lebzeiten von Husserl veréffentlichten Werk
und seiner Rezeption; beginnend mit der tiberarbeite-
ten Habilitationsschrift Husserls Philosophie der
Arithmetik (1891), darauf folgt dasjenige Werk, das
Husserls philosophischen Durchbruch bedeutete und
von vielen noch heute als sein wichtigstes Buch ange-
sehen wird, die Logischen Untersuchungen (1900/01);
daran schlief$t sich eine Studie an, welche Husserls
Wende zu einer transzendentalen Philosophie einlei-
tete, die Ideen zu einer reinen Phinomenologie und
phénomenologischen Philosophie (1913); Jahre spiter
erst wird die Formale und transzendentalen Logik
(1929) publiziert, in der Husserl versucht, seine Ein-
sichten zur Logik auf einer transzendentalen Ebene
weiter zu denken. Kurz zuvor erschienen im Jahrbuch
fiir Phdnomenologie die von Heidegger herausgegebe-
nen »Vorlesungen zum inneren Zeitbewuf3tsein«
(1928), in welchen Husserl seine einflussreiche Theo-
rie des Zeitbewusstseins entwickelt. Im Jahre 1931
wurden Husserls Pariser Vorlesungen, die Méditations
Cartésiennes (1931) - allerdings nur in der franzdsi-
schen Ubersetzung -, publiziert, in welchen er, neben
einer allgemeinen und knappen Einfithrung in die
transzendentale Phanomenologie, seine Theorie der
Intersubjektivitit und Einfithlung erstmals vorstellte.
In Husserls letzten Lebensjahren erscheint das wohl
bekannteste und am breitesten rezipierte Werk Hus-
serls, die Krisis der Europdischen Wissenschaften und
die transzendentale Phianomenologie. In dieser kultur-
und wissenschaftskritischen Studie, die gleichzeitig
(und erneut) eine Einfithrung und Rechtfertigung der
Phinomenologie sein soll, pragt Husserl den Begriff
der Lebenswelt (1936), der nun in vielen Wissenschaf-
ten wie auch in der Alltagssprache wie selbstverstand-
lich gebraucht wird. Abschlieflend das kurz nach sei-
nem Tod von Ludwig Landgrebe herausgegebene
Werk Erfahrung und Urteil, das ankniipfend an seine
frithere Auseinandersetzung mit der Logik versucht,
hohere kognitive Akte und Pridikationen auf ihre

fundierenden Grundlagen in der Wahrnehmung zu-
riickzubinden. Dieses Werk birgt bereits die Grund-
annahmen einer genetischen Phinomenologie, die
erst durch die Edition der Nachlassmanuskripte zu ih-
rer vollen Gestalt kommen sollte. Die vielen Unter-
titel, die auf den einfithrenden Charakter des jewei-
ligen Werkes hinweisen, machen vielleicht deutlich,
wie sehr Husserl in den einfithrenden Werken immer
wieder den Versuch unternommen hat, in seine Pha-
nomenologie einzuleiten, woriiber die Details seines
Denkens oftmals zu kurz kommen.

In Teil B wird der Nachlass Husserls, d. h. die kriti-
sche Edition dieses Nachlasses thematisch dargestellt.
Die kritische Edition wird in den nichsten Jahren ih-
ren Abschluss finden. Bereits in diesem Handbuch be-
riicksichtigt wurde die vierbiandige Edition der Studien
zur Struktur des Bewusstseins, die 2017 erscheinen
wird, ebenso wie die im letzten Jahrzehnt veroffentlich-
ten neueren Bande. Vorliegendes Handbuch ist inso-
fern in der Fiille der Literatur zu Husserl einzigartig, als
es diesen Nachlass, zentriert um seine Methoden und
wiederkehrenden Hauptthemen (unter Bezug auf die
jeweils relevanten Bénde der Husserliana), zum ersten
Mal systematisch und (beinahe) vollstindig darstellt.

Dieser Darstellung ist eine kurzer Uberblick der
Herausgeber zur Ordnung und Form des Nachlasses
(s. Kap. IIL.B.14), sowie ein inhaltlicher Uberblick von
Ullrich Melle, des ehemaligen Direktors des Husserl
Archivs in Leuven, tiber das gesamte Projekt der Hus-
serlschen Phdnomenologie (s. Kap. IT1.B.15) vorange-
stellt. Die folgenden drei Beitrdge beschaftigen sich
mit der >Idee der Phanomenologie« (s. Kap. II1.B.16)
und ihren methodischen Zugingen und Ausrichtun-
gen, als erste (transzendentale) Philosophie und Eide-
tik (s. Kap. II1.B.17/18). Die Abschnitte sechs und sie-
ben prasentieren zwei Ausformungen bzw. Anwen-
dungen dieser Methoden, die »genetische Phianome-
nologie« und die »Phdnomenologische Psychologie« (s.
Kap. IT1.B.19/20). Die folgenden Beitrige befassen sich
mit philosophischen oder formalwissenschaftlichen
Teilbereichen, in Bezug auf welche sich die Phanome-
nologie positioniert bzw. ihre eigenstdndige Theorie
entwickelt: >Logik und Erkenntnistheories, >Wissen-
schaftstheorie¢, >Phdnomenologie und Mathematiks,
»Ethiks, »Urteilstheorie« (s. Kap. ITI1.B.21-25). Die wei-
teren Eintrage beschreiben zentrale Themenkomplexe
der Phanomenologie Husserls, wie die »sinnliche An-
schauung, >Raumlichkeit und Bewegungs, >Intersub-
jektivitdt« und »Lebenswelt« (s. Kap. II1.B.26-29). Den
Abschluss dieser Sektion bildet ein Beitrag zu den
»Grenzproblemen der Phanomenologie« (Hua LXII).



Als Begriinder der Bewegung der Phianomenologie
hat Husserl den Weg geebnet fiir andere phdnomeno-
logisch, hermeneutisch, oder existentialistisch ori-
entierte Denker, die seine Gedanken, Ideen oder Me-
thoden auf verschiedenste Weise aufgenommen, kriti-
siert oder sich gegen diese abgegrenzt und erst da-
durch ihre eigene Position gefunden haben. Trotz der
komplizierten Rezeptionssituation hatte Husserl auf
zahlreiche Philosoph/innen seiner Zeit und auch
nachfolgend einen mafigeblichen Einfluss, der in der
Sektion Wirkung nachgegangen wird. Die Auswahl
derjenigen Philosoph/innen, die von den Herausge-
bern ausgewihlt wurden (s. Kap. IV.A), ist dabei nicht
vollstandig, sondern eine aus Platzgriinden notwen-
dig beschrankte Auswahl. Neben den hier préisentier-
ten Beitragen zu Kitaroo Nishida, Max Scheler, Aron
Gurwitsch, José Ortega y Gasset, Martin Heidegger,
Alfred Schiitz, Jean-Paul Sartre, Emanuel Levinas,
Maurice Merleau-Ponty, Paul Ricceur, Michel Fou-
cault, und Jacques Derrida (s. Kap. IV.A.31-42) hitte
man sicherlich noch andere hinzunehmen konnen,
wie etwa Michel Henry, Simone de Beauvoir, Helmuth
Plessner, Edith Stein oder Theodor W. Adorno. Zu-
mindest letztere finden sich im Teil tiber die Wirkun-
gen Husserls auf philosophische und wissenschaftli-
che Bewegungen wieder, zum Beispiel im Beitrag
zu >Feminismus< und >Kritischer Theorie« (s. Kap.
IV.B.49/50). Weiter zeigt sich der Einfluss von Hus-
serls Phanomenologie nicht nur in den philosophi-
schen Bewegungen des >Neukantianismuss, der >Her-
meneutiks, des »Logischen Positivismus/Analytischen
Philosophies, der >Philosophy of Minds, des >Struk-
turalismuss, der >Ontologie und Metaphysik« (s. Kap.
IV.B.43-48), >Kulturphilosophie< und dem >Pragma-
tismusc« (s. Kap. IV.B.53/54), sondern vor allem auch in
anderen Disziplinen wie der >Psychologie und Psy-
chiatrie« und der »Soziologie« (s. Kap.IV.B.51/52).

Anders als viele Kompendien dieser Art verfiigt
dieses Handbuch iiber keine Auswahlbibliographie im
Anhang. Hierfiir sprechen mehrere Griinde. Zum ei-
nen verfiigt jedes Lemma iiber eine Bibliographie, die
die Primidr- und Sekundarliteratur (klassische und
neuere) anfiihrt. Interessierte Leserinnen und Leser
werden hier Weiterfithrendes finden. Weiterhin gibt
es neuerdings im Internet zahlreiche Recherchemég-
lichkeiten und Ressourcen. Vor allem empfehlen wir
die umfassende Seite zur Phanomenologie, die Open
Commons of Phenomenology (http://www.ophen.
org), die neben einer umfassenden (stindig auf den
neuesten Stand gebrachten) Bibliographie zu allen
grofien Phinomenolog/innen auch Primértexte, Re-

zensionen und andere Information rund um die Pha-
nomenologie anbietet.

Blickt man in dieser Hinsicht auf die gegenwirtige
phinomenologische Forschung, stellt man auf der ei-
nen Seite fest, dass diese iiber den Kreis der deutsch-
sprachigen Forschung hinaus international duferst le-
bendig ist und neuerdings auf vielfiltige Weise phino-
menologische Methoden und Themen bearbeitet,
neue Beziige und Verbindungen zu philosophischen
Richtungen und Themen herstellt (Politik, Kritische
Theorie, Feminismus), sowie philosophiegeschichtlich
die frithen Phidnomenologen (Adolf Reinach, Max
Geiger, Alexander Pfiander, Dietrich von Hildebrandt,
Johannes Daubert) und zum ersten Mal auch die fri-
hen Phidnomenologinnen, wie Gerda Walther, Edith
Stein und Hedwig Conrad Martius, (wieder-)entdeckt.
Auf der anderen Seite erfreuen sich die Methode der
Phidnomenologie sowie ihre deskriptiven Resultate
steigender Beliebtheit in anderen Disziplinen und fin-
den vielseitige interdisziplindre Anwendungen im Be-
reich der Psychologie, Psychiatrie, Psychopathologie,
Neurowissenschaften, Kognitionswissenschaften, So-
ziologie, Padagogik, Medizin, Ethnologie, Anthro-
pologie und Archéologie. All diese Rezeptionslinien
zu verfolgen, hitte fiir einen Band dieser Grof3enord-
nung zu weit gefiihrt, aber an entsprechenden Stellen
(etwa der weiterfithrenden Literatur am Ende jedes
Kapitels) wurden Verweise eingefiigt, wo sich interes-
sierte Leser/innen weiter informieren kénnen. Ob-
wohl sich also Husserls Traum nach einer teleologisch
fortschreitenden Weiterfithrung des phanomenologi-
schen Projekts, das eine universale Vernunft verwirk-
licht, vielleicht nach dem Zweiten Weltkrieg, der Post-
moderne und der Kritischen Theorie nicht mehr so
einfach weiter traumen lisst, kann doch zumindest
festgehalten werden, dass die Saat der Phanomenolo-
gie trotz der erschwerten Rezeptionsgeschichte auf-
gegangen ist, wenn auch anders als von ihrem Griin-
dungsvater antizipiert. Die Herausgeber/innen dieses
Bandes freuen sich, in dieser Hinsicht etwas Entschei-
dendes beitragen zu kénnen und danken hierfiir vor
allem den Autorinnen und Autoren, die dies mit ihrer
Expertise und ihrem Einsatz moglich gemacht haben.
Wenn es diesem Band gelingen sollte, die Bedeutung
der Husserlschen Phanomenologie fiir die heutige Phi-
losophie und die genannten Zweige der empirischen
Wissenschaften zu demonstrieren, ist die Hoffnung
der Herausgeber/innen erfiillt.

Die geneigte Leserin oder der geneigte Leser wird
feststellen, dass den Autorinnen und Autoren nahege-
legt wurde (ohne irgendeinen Zwang auszuiiben), die



genderneutrale Version »Philosoph/in« zu verwen-
den. Dies geschieht im Sinne der sich allmihlich
durchsetzenden Gepflogenheit, die die Intention ver-
folgt, Gender-Balance zu erreichen und nicht, um ir-
gendwelchen Moden hinterherzujagen. Genauso wie
also zuvor die Bezeichnung Philosoph oder Phanome-
nologe generisch verwendet wurde, um sowohl mann-
liche als auch weibliche Philosophen und Phéanome-
nologen zu bezeichnen, verwenden wir nun Philo-
soph/in und Phénomenolog/in in derselben Weise.
Wenn also »Phianomenologen«< oder >Phidnomenolo-
gin«zu lesen ist, soll darauf aufmerksam gemacht wer-
den, dass es sich dabei ausdriicklich um nur minn-
liche oder eben nur weibliche Vertreter handelt. Der
Begriff Phanomenolog/innen kann sich hingegen in
generischer Bedeutung sowohl auf beide Geschlechter
als auch auf eine nur méinnliche oder nur weibliche
Gruppe beziehen. In diesem Band wurde auf die fol-
gende Bezeichnung Phénomenolog*innen, die auch
explizit nicht-bindre Geschlechtsformen anspricht,
aus praktischen Griinden des Leseflusses verzichtet.
Wir wollen deshalb darauf hinweisen, dass es uns ein
Anliegen ist, unsere Leser*innen unabhingig von

oder auflerhalb irgendwelcher Geschlechtsmarkie-
rungen anzusprechen.

Am Ende ein Wort des Dankes. Die Herausgeberin
und der Herausgeber danken den folgenden Personen:

Ute Hechtfischer vom J. B. Metzler Verlag, die das
Projekt angeregt und anfangs mit groflem Engage-
ment betreut hat. Franziska Remeika, die nach einem
internen Wechsel beim Verlag das Projekt von Frau
Hechtfischer iibernommen und mit gleichem Engage-
ment und Griindlichkeit zu Ende gefiihrt hat. Wir
danken ferner Ferdinand Pohlmann, der die Satzvor-
bereitung tibernommen hat. Prof. Dr. Ullrich Melle,
bis Ende Juni 2017 Direktor des Husserl-Archivs in
Leuven, war hilfreich in der Planung und Konzeption
des Bandes. Wir danken schlief3lich allen Autorinnen
und Autoren fiir ihre ausgezeichnete Arbeit. Es war
uns ein Vergniigen und eine Ehre, mit ihnen zusam-
men arbeiten zu diirfen.

Milwaukee und Leuven
Sebastian Luft und Maren Wehrle



I Leben und Kontext




1 Personlichkeit und Leben

Edmund Husserl wird am 8. April 1859 in dem damals
zur Osterreichischen Monarchie gehorigen Profniz in
Mihren (heute tschechisch: Prostéjov) geboren. Er
stirbt 79-jahrig am 27. April 1938 in Freiburg in
Deutschland. Wer war dieser Husserl, der die Phano-
menologie und damit eine der einflussreichsten phi-
losophischen Stromungen unserer Zeit begriindete?

Husserls Weg in die Philosophie. Er studiert
in Leipzig, Berlin und Wien. Erst spat reift in
ihm die Entscheidung, Philosophie als
rLebensberuf« zu wahlen

Husserl entstammt einer angesehenen und altein-
gesessenen jldischen Familie. Seine Eltern, Adolf
Abraham Husserl (1827-1884) und Julie Husser], geb.
Selinger (1834-1917), fithren in Profnitz ein Geschaft
fir Modewaren. Sie erziehen ihre vier Kinder liberal
und religios indifferent. Nach Beendigung der Volks-
schule besucht Husserl fiir etwa ein Jahr lang ein
Gymnasium in Wien und anschlieffend das etwa 20
Kilometer von seiner Heimatstadt entfernt liegende
Gymnasium in Olmiitz, wo er bei Gastfamilien wohnt.
Unmittelbar nach dem Schulabschluss beginnt der
17 1/2-jahrige Husserl im Herbst 1876 in Leipzig mit
dem Studium der Astronomie. Er hort Vorlesungen in
Physik, Mathematik und - aus Interesse (nicht als ein-
geschriebenes Fach) - auch Vorlesungen in Philoso-
phie u. a. bei Wilhelm Wundt (1832-1920). Nach drei
Semestern gibt Husserl das Studium der Astronomie
wieder auf. Da er sich nun hauptsachlich mit Mathe-
matik beschaftigen will, wechselt er im Sommer 1878
an die Berliner Universitit. Dort studiert er bei dem
Mathematiker Karl Weierstrafl (1815-1897), dessen
wissenschaftliches Ethos ihn nachhaltig beeindruckt,
und hort Vorlesungen in Philosophie u. a. bei Fried-
rich Paulsen (1846-1908). Nach sechs Semestern in
Berlin - wegen des sich hinziehenden Studiums wur-
de sein Vater schon ungeduldig und dréngte darauf,
dass sein Sohn seinen Abschluss in Osterreich macht
— geht Husserl im Sommersemester 1881 an die Uni-
versitit in Wien. Er hofft dort als gebiirtiger Osterrei-
cher auf bessere Chancen fiir seine weitere berufliche

S. Luft, M. Wehrle (Hrsg.), Husserl-Handbuch,

Laufbahn. Im Januar 1883 promoviert er unter Lei-
tung des Weierstraf3-Schiilers Leo Konigsberger
(1837-1921) mit einer mathematischen Arbeit tiber
Variationsrechnung. In Philosophie — nun sein Ne-
benfach im Studium - wird er von Robert Zimmer-
mann (1824-1898) und Theodor Vogt (1835-1906)
gepriift. Nach einem weiteren Aufenthalt in Berlin im
Sommersemester 1883, wo Husserl im Auftrag von
Weierstraf3 bei der Bearbeitung von dessen Vor-
lesungsmitschriften hilft, und der anschliefenden Ab-
leistung eines einjahrigen Militdrdienstes (Oktober
1883 bis Oktober 1884), setzt Husserl seine Studien in
Wien im Wintersemester 1884/85 fort. Seine anfing-
liche Absicht, sich dort mit einer Fortfithrung des
Themas seiner mathematischen Dissertation zu habi-
litieren, hatte er zwischenzeitlich wieder aufgegeben.
Aus »blofer Neugierde« (Hua XXV, 305), aber wohl
auch auf den wiederholten Rat seines 9 Jahre élteren
Studienfreundes, Thomas Masaryk (1850-1937), hin,
besucht Husserl in Wien die Vorlesungen von Franz
Brentano (1838-1917). Masaryk, der Jahre spéter der
erste Staatsprasident der neugegriindeten tschecho-
slowakischen Republik werden sollte, bezeichnete
sich selbst als Schiiler Brentanos und hatte 1876 in
Wien promoviert. Nach ldngerer Studienzeit in Leip-
zig, wo er gemeinsam mit Husserl sowohl philosophi-
sche Vorlesungen als auch Veranstaltungen des Aka-
demisch-Philosophischen Vereins sowie des Studenten-
vereins der Siebenbiirger Sachsen besuchte, habilitier-
te sich Masayrk an der Universitit in Wien und wurde
dort 1879 Privatdozent.

Husserl hat spéter (1919) betont, dass Brentanos
Personlichkeit, bei dem er vom Wintersemester
1884/85 bis zum Sommersemester 1886 studierte,
ausschlaggebend dafiir war, dass er sich fiir die Phi-
losophie als >Lebensberuf« entschieden habe:

»Zuerst aus seinen Vorlesungen schépfte ich die Uber-
zeugung, die mir den Mut gab, die Philosophie als Le-
bensberuf zu wahlen, namlich, dal? auch Philosophie
ein Feld ernster Arbeit sei, dal auch sie im Geiste
strengster Wissenschaft behandelt werden kénne und
somit auch misse« (Hua XXV, 305).

An der Dankbarkeit, ja an der Verehrung Brentanos
hat Husserl ein Leben lang festgehalten: »Ohne ihn

DOI 10.1007/978-3-476-05417-3_2, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



[Brentano] u. seinen Impuls wire ich mit keinem Ge-
danken, der ich bin« (Hua Dok II1/2, 11). Husserl hat
allerdings 1919 auch andere, wohl tiefer reichende
Griinde genannt, namlich, dass »die entscheidenden
Antriebe (die [ihn] von der Mathematik in die Phi-
losophie als Berufsstitte gedrangt hatten) in iber-
michtigen religiosen Erlebnissen u. volligen Umwen-
dungen« (Hua Dok III/4, 408) gelegen hitten. Auch
hier hatte sein Freund Masaryk grofien Einfluss, regte
er Husserl doch 1882 zur Auseinandersetzung mit
dem Neuen Testament an. Es sei »die gewaltige Wir-
kung des N[euen] T[estaments]« gewesen, so Husserl,
die ihn dazu motiviert habe, »mittelst einer strengen
philos[ophischen] Wissenschaft den Weg zu Gott und
zu einem wahrhaften Leben zu finden« (Hua Dok
111/4, 408). Mit 27 Jahren wendet er sich zum Protes-
tantismus und ldsst sich im April 1886 in der Stadtkir-
che der evangelischen Pfarrgemeinde Augsburgischen
Bekenntnisses zu Wien taufen. Auch Malvine Stein-
schneider (1860-1950), die er noch aus seiner Hei-
matstadt kannte, konvertiert ein Jahr spater vom jii-
dischen Glauben zum Protestantismus. Kurz danach,
im August 1887, heiraten Malvine und Edmund in der
evangelischen Stadtkirche in Wien. Uber ihre ehema-
lige judische Religionszugehorigkeit und die ihrer
Verwandten hat das Ehepaar Husserl spéter grofiten-
teils geschwiegen; auch haben sie es wohl viele Jahre
vermieden, mit ihren Kindern dariiber zu sprechen.
Erst der aufkommende Nationalsozialismus in den
1930er Jahren hat die Husserls in bedrohlicher Weise
mit dieser Vergangenheit konfrontiert.

14 Jahre als Privatdozent. Die schweren
Anfangsjahre in Halle

Da Brentano als Privatdozent in Wien Habilitationen
nicht betreuen darf, schickt er Husserl im Herbst 1886
zur Habilitation im Fach Philosophie nach Deutsch-
land, und zwar nach Halle an der Saale zu seinem &l-
testen Schiiler Carl Stumpf (1848-1936). Wie Husserls
Frau spiter berichtet: »Aller Einwand von H[usserl],
daf3 er ja ein krasser Anfinger in der Philosophie sei,
niitzte nichts« (Hua Dok I, 17). Im Jahr 1883 ver-
offentlichte Stumpf die Tonpsychologie (Stumpf 1883),
an deren zweitem Band er gerade in Halle arbeitet, als
Husserl zu ihm kommt. Sein Buch Uber den psycho-
logischen Ursprung der Raumvorstellung (Stumpf
1873) ist von Husserl genau studiert worden, als dieser
etwa 1893 im Anschluss an seine Habilitation ein ei-
genes Raumbuch plant. Wahrend sich Husserl der

»Macht [der] Personlichkeit« (Hua XXV, 305) Brenta-
nos oft unterlegen fiihlt - er ist von ihm angezogen,
kann sich ihm aber auch nur schwer entziehen -,
scheint ihm der 11 Jahre éltere Stumpf zugénglicher
gewesen zu sein. Vielleicht muss man den tieferen
Grund fiir das oft spannungsvoll wirkende Verhiltnis
zwischen Brentano und Husserl in Brentanos Verwur-
zelung in den »alten siiddeutschen Anschauungen«
und in dessen Antipathie gegen die »preuflische Art«
(Hua XXYV, 307) suchen - letztere liegt Husserl offen-
sichtlich mehr (zumindest erwirbt er Ende 1896 die
preuflische Staatsangehoérigkeit).

1889 verlésst Stumpf Halle und wechselt an die Lud-
wig-Maximilians-Universitdt in Miinchen. Dennoch
entwickelt sich zwischen beiden Philosophen eine per-
sonliche Beziehung, die weit iiber die Hallenser Zeit
hinausreicht. So setzt sich Stumpf u.a. engagiert fiir
Husserls spatere Berufung nach Goéttingen ein. Zum
80. Geburtstag von Stumpf im Jahr 1928 wird Husserl
nach Berlin reisen, um an den Feierlichkeiten seines
alten Lehrers und Freundes teilzunehmen. Fiir die Ha-
bilitation bei Stumpf wihlt Husserl ein Thema, das sei-
ne Verbundenheit mit der Mathematik deutlich zeigt;
allerdings ist er nun mehr an Grundlagenproblemen
der Arithmetik interessiert, die er im Sinn Brentanos
und Stumpfs psychologisch 16sen mochte. Im Herbst
1887 wird seine Habilitationsschrift mit dem Titel
Uber den Begriff der Zahl. Psychologische Analysen
(Hua XII, 289-338) zwar in Teilen gedruckt, erscheint
aber nicht im Buchhandel. In einer iiberarbeiteten
Form wird sie Husserl dann 1891 unter dem Titel Phi-
losophie der Arithmetik. Psychologische und logische
Analysen (Hua XTI, 1-283) veréffentlichen. Es ist seine
erste Publikation und - abgesehen von zwei kleineren,
in einem Aufsatz abgedruckten Abhandlungen (»Psy-
chologische Studien zur elementaren Logik«), die 1894
in den Philosophischen Monatsheften (Hua XXII, 92-
123) erscheinen, sowie einzelnen Aufsitzen bzw. Re-
zensionen zur Logik - auch seine einzige grofiere Pu-
blikation in der Hallenser Zeit. Ein angekiindigter
zweiter Band der Philosophie der Arithmetik, in dem
sich Husserl u. a. mit der philosophischen Begriindung
der Euklidischen Geometrie beschiftigen wollte, wird
nicht fertiggestellt (s. Kap. ITL.A.6).

Mit Abschluss der Habilitation beginnt Husserls
Weg in die Philosophie als Lebensberuf. Kurz vor des-
sen Ende, fast fiinf Jahrzehnte spéter, wird er mit dem
ihm eigenen Pathos sagen: »Ich habe als Philosoph ge-
lebt und will als Philosoph zu sterben versuchen«
(Hua Dok I, 488). Ab dem Wintersemester 1887/88 ist
Husserl an der Universitdt Halle-Wittenberg als Pri-



10

vatdozent angestellt. So wie seine Entscheidung, sich
voll und ganz der Philosophie zu widmen, erst all-
mahlich in ihm reift, so entwickelt sich jedoch auch
seine akademische Karriere nur schleppend. Spiter
wird er im Riickblick auf die Hallenser Zeit feststellen,
dass es »keine Seligkeit [war,] 13 Jahre lang Privatdo-
cent [...] zu sein« (Hua Dok III/1, 137). Tatsachlich
waren die Jahre in Halle auch fiir die neugegriindete
Husserl-Familie eine schwere Zeit. Und das nicht nur
aus finanziellen Griinden.

1892 kommt die Tochter Elisabeth zur Welt, die
Sohne Gerhart und Wolfgang werden 1893 bzw. 1895
geboren. Husserl muss sich und seine Familie grofi-
tenteils aus Stipendiengeldern, fiir die er sich jedes
Jahr aufs Neue bewerben muss, und aus den Mitteln,
die er als Dozent von den Horern seiner Vorlesungen
gezahlt bekommt, finanzieren; er lebt so in einer ste-
ten Unsicherheit. Vielleicht hat ihn seine Familie fi-
nanziell unterstiitzt, wie es seine Briider, namlich der
zwei Jahre dltere Heinrich (1857-1928) und der zehn
Jahre jiingere Emil (1869-1942), zumindest in den
ersten Gottinger Jahren ihres Philosophen-Bruders
taten. Nach dem Tod des Vaters 1884 ibernehmen die
beiden Briider das Familiengeschift (Adolf Husserl &
Sohn, Kleider- und Wischefabrik) und erweitern es
u. a. durch eine Niederlassung in Wien. Vor allem zu
seinem Bruder Heinrich, der spiter, wie ab 1912 auch
die Mutter, in Wien lebt, hat Husser] zeitlebens ein gu-
tes Verhiltnis. In spateren Jahren schreibt Heinrich
Gedichte, veroffentlicht mehrere schmale Gedicht-
binde, von denen einer, Die stummen Wiinsche (Hus-
serl 1921), seinem Bruder Edmund gewidmet ist. Ne-
ben der finanziellen Unsicherheit plagen Husserl in
Halle aber auch Selbstzweifel, ob er iiberhaupt die Eig-
nung zur Philosophie habe und - damit zusammen-
héngend - wie sich eine akademische Zukunft gestal-
ten ldsst. Auch hadert er mit seiner »schwerfélligen
Griindlichkeit und skeptischen Selbstkritik« (Hua
Dok II1/9, 136). Anfang Januar 1898 fasst der nun fast
40-jahrige resigniert zusammen: »Die Geschichte
meiner letzten Lebensjahre ist rasch beschrieben:
ernstes Streben, ernste Arbeit und trotz all dem innere
Unfertigkeit und nach auflen kein Erfolg« (Hua Dok
I11/1, 196). Taglich soll Husserl an dem Gebéude des
Frankeschen Waisenhauses in Halle vorbeigegangen
sein. Der iiber dem Eingangstor befindliche Spruch -
ein Zitat aus Jesaja 40: »Die auf Gott harren, kriegen
neue Kraft, dass sie auffahren mit Fliigeln wie Adler«
- bringt nicht nur seine seelische Disposition dieser
Jahre zum Ausdruck, sondern wurde zu seiner Le-
bensdevise. So spricht Husserl 1930 im Riickblick auf

seine Hallenser Jahre von einem »voélligen Sinken al-
len Selbstvertrauens«, sogar von »langen Anfillen von
Depression« (Hua Dok I11/4, 21). Unter dhnlichen Zu-
stinden - oft im Anschluss an Phasen intensivster Ar-
beitsanstrengung — hat Husserl wohl auch in spateren
Jahren gelitten.

Die von Husserl im Vorlesungsverzeichnis der Uni-
versitit Halle angekiindigten Lehrveranstaltungen
weisen ein breites Spektrum auf. Ob die Themen aus-
schliefSlich seine eigenen philosophischen Interessen
dieser Jahre widerspiegeln, ldsst sich indes nur schwer
beurteilen. Husserl zufolge seien es besonders Ber-
nard Bolzano (1781-1848), Hermann Lotze (1817-
1881) und David Hume (1711-1776) gewesen, fiir die
er sich Anfang der 1890er Jahre interessierte. Aber als
junger Privatdozent wird Husserl nicht nur verpflich-
tet gewesen sein, bestimmte Themengebiete zu be-
handeln, sondern er wird wegen des zu erwartenden
Horergeldes auch Themen angeboten haben, die den
Student/innen interessant erschienen. In Halle halt
Husserl Vorlesungen tiber Erkenntnistheorie und Me-
taphysik, tiber die Grundprobleme der Psychologie,
tiber Geschichte der Philosophie, iiber Logik, Ethik
und Rechtsphilosophie, tiber die Philosophie der Ma-
thematik, iiber den Theismus und iiber die Beweise
uiber das Dasein Gottes, tiber die Freiheit des Willens,
iiber Locke, Descartes, Schopenhauer, Hume, Spino-
za, Kant und Mill.

Seine Auseinandersetzung mit der Brentano-
Schule findet in diesen Jahren vor allem ihren Nieder-
schlag in einer im Sommer 1894 geschriebenen, aber
zu Lebzeiten unveroffentlicht gebliebenen Schrift
iiber »Intentionale Gegenstinde« (Hua XXII, 302-
338; Schuhmann 1990/91), die eine Reaktion auf Ka-
simir Twardowskis (1866-1938) Zur Lehre vom In-
halt und Gegenstand der Vorstellungen (Twardowski
1894) ist. Dariiber hinaus steht Husserl brieflich in
teilweise lebhaftem Austausch mit anderen Schiilern
Brentanos, insbesondere mit Alexius Meinong (1853-
1920), Anton Marty (1847-1914) und Alois Hofler
(1853-1922).

In Halle entwickeln sich zahlreiche Freundschaf-
ten, auch zu Kollegen anderer Fachgebiete — auf8er mit
Stumpf ist Husser] mit dem Philologen Hans von Ar-
nim (1859-1931), mit den Mathematikern Hermann
Ernst Grassmann (1857-1922) und Georg Cantor
(1845-1918) naher befreundet -, aber sonst scheint
sich Husserl, vor allem nach dem Weggang Stumpfs,
in einer gewissen (philosophischen) Isolation befun-
den zu haben. Als Frucht von einem »Jahrzehnt ein-
samer mithseliger Arbeit« (Hua XX/1, 272) erschei-



nen dann 1900 bzw. 1901 die Logischen Untersuchun-
gen (Hua XVIIL; Hua XIX/1; Hua XIX/2). Sie bilden
den Abschluss seiner Hallenser Zeit und geben ihm
den entscheidenden Impuls fir all sein weiteres Phi-
losophieren. Husserl st6f3t ndmlich wéihrend der Aus-
arbeitung der Logischen Untersuchungen auf die ihn
von nun ab bewegende philosophische Grundfrage.
Er sei sich »ungefihr im Jahre 1898«, so Husserl 1936,
zum ersten Mal des »universalen Korrelationsapriori«
(ndmlich von »Erfahrungsgegenstand und Gegeben-
heitsweisen«) bewusst geworden, und das habe ihn so
tief erschiittert, »dass seitdem [seine] gesamte Lebens-
arbeit von dieser Aufgabe einer systematischen Aus-
arbeitung dieses Korrelationsapriori beherrscht war«
(Hua VI, 169). Der erste, im Jahr 1900 veroffentlichte
Band (Prolegomena zur reinen Logik), in dem Husserl
eine schlagende Argumentation gegen den zu seiner
Zeit herrschenden Psychologismus entwickelt, beruht
auf einer Vorlesung, die er 1896 in Halle gehalten hat.
Husserl argumentiert, dass man den logischen Denk-
gesetzen nicht gerecht werden kann, wenn man sie
psychologisch zu erforschen versucht und sie als Na-
turgesetze des Ablaufs menschlicher Denkprozesse
auffasst. Der umfangreiche zweite Band der Logischen
Untersuchungen, der u.a. wegen Problemen bei der
Druckherstellung erst 1901 erscheint, zerfillt in sechs
nur locker zusammenhéngende Einzeluntersuchun-
gen. Insbesondere die V. Untersuchung (»Uber inten-
tionale Erlebnisse und ihre >Inhalte«), in der Husserl
in kritischer Auseinandersetzung mit seinem Lehrer
Brentano den Begriff der Intentionalitét bestimmt, ist
fur die Entwicklung der Phinomenologie wegwei-
send. Wenngleich sich Husserl ausdriicklich der Tra-
dition Brentanos verpflichtet fiihlt, wird er drei Jahre
spater die Kennzeichnung seines methodischen Vor-
gehens als >deskriptiver Psychologie« als ein »selbst-
verschuldetes Missverstaindnis« (Hua XX/1, 313; Hua
XXII, 206 ft.) bezeichnen. Damit beginnt Husserl aus
dem groflen Schatten Brentanos herauszutreten. Die
Logischen Untersuchungen galten Husserl als das
yDurchbruchswerk« (Hua XX/1, 293) zur Phinome-
nologie. Personlich bekennt er 1930:

»Und schliesslichistin den schweren 14 Jahren meiner
Hallenser Privatdozentenzeit doch ein Anfang gewor-
den — die Log[ischen] Unters[uchungen], die mir nun-
mehr Halt und Hoffnung gaben. Mit ihnen habe ich
mich selbst kurirt« (Hua Dok I11, Bd. IV, 22).

Der Erfolg des Werkes und die damit erhoffte An-
erkennung stellen sich indes nur allmahlich ein.

11

Die Gottinger Jahre. Die Phanomenologie
wird zur Bewegung. Auf dem Weg zur trans-
zendentalen Phdnomenologie

Die zum Wintersemester 1901/02 erfolgende Beru-
fung Husserls an die Georg-August-Universitit in
Gottingen steht unter keinem giinstigen Stern. Ob-
wohl ihm das preuf8ische Unterrichtsministerium ein
Extraordinariat an der Universitit Gottingen iibertra-
gen wollte, hatte sich die dortige Philosophische Fa-
kultdt zundchst dagegen gestellt. Nach lingerem Ab-
warten — Husserl interessiert sich zwischenzeitlich
auch fiir Stellen in Erlangen, Basel und Wien - wird
ihm dann doch noch eine nicht-etatméaflige Stelle in
Gottingen als auflerordentlicher Professor angeboten.
Die beruflichen (und wohl finanziellen) Unsicherhei-
ten bleiben bestehen.

In Géttingen — damals das >Mekka der Mathematik«
- trifft Husserl auf ein intellektuell anregenderes Klima
als in Halle. David Hilbert (1862-1943) ist ihm beson-
ders freundschaftlich zugeneigt; er mochte, dass Hus-
serl an einer philosophischen Begriindung der Mathe-
matik mitarbeitet. Auf seine Einladung hin halt Hus-
serl schon Ende 1901 einen Doppelvortrag in der Ma-
thematischen Gesellschaft in Géttingen (Schuhmann
2011). Hilbert schitzt Husserl und setzt sich fiir ihn
ein. Obwohl er im Jahr 1905 etliche positive Sonder-
gutachten iiber Husserl einholt, scheitert die vom Mi-
nisterium vorgeschlagene Ernennung Husserls zum
ordentlichen Professor wiederum am Widerstand der
Gottinger Philosophischen Fakultit, insbesondere sei-
ner Kollegen Julius Baumann (1837-1916) und Georg
Elias Miiller (1850-1934). Ein »Mangel [s]einer wis-
senschaftlichen Bedeutung« wird als Begriindung ge-
nannt. Husserl notiert darauthin in sein Tagebuch:
»Nun bitte ich den Himmel um Kraft, nicht zu erlah-
men in meinem wissenschaftlichen Streben« (Hua
Dok I, 90). Die Ernennung zum ordentlichen Profes-
sor erfolgt dann endlich im Juni 1906. Husserl ist nun
47 Jahre alt. So wie die erste akademische Anstellung in
Halle die Familiengriindung nach sich zog, so gibt es
auch jetzt eine Verdnderung, die die gesamte Familie
betrifft: Die Husserls ziehen in ihr erstes eigenes Haus.

Philosophisch gesehen bemiiht sich Husserl in Got-
tingen tiber das beschrinkte Themengebiet der Logi-
schen Untersuchungen hinauszukommen; er arbeitet in
diesen Jahren an einer zunehmend an kantischen Ge-
danken orientierten und von der Auseinandersetzung
mit dem Neukantianismus inspirierten Grundlegung
einer phanomenologischen Vernunftkritik. Von den
Neukantianern schitzt Husserl besonders Paul Natorp



12

(1854-1924), mit dem er iiber Jahrzehnte in briefli-
chem Kontakt steht. In einem Tagebuch aus diesen
Jahren findet sich der Eintrag, dass er »wahr und wahr-
haftig nicht leben« kénne, wenn er nicht eine »Kritik
der Vernunft« zumindest den Grundziigen nach ent-
wickeln kdnne. Ja, er miisse diese Aufgabe 16sen, wenn
er sich »soll einen Philosophen nennen kénnen« (Hua
XXIV, 445). Fiir die Losung dieser Aufgabe greift Hus-
serl zum Teil auf Untersuchungen zuriick, die noch aus
seiner Hallenser Zeit stammen; dort hatte er sich u. a.
mit Fragen zur Konstitution des Raumes und in direk-
tem Anschluss an Brentano mit Analysen zu Wahr-
nehmung und Phantasie beschaftigt. Einige dieser Un-
tersuchungen wollte er in einem Fortsetzungsband der
Logischen Untersuchungen verdffentlichen, zu dem es
aber nicht kam. In Géttingen hélt Husser] Vorlesungen
und Seminare iiber Wahrnehmung, Phantasie, iiber
Zeit, Raum, tiber die Konstitution des Dinges und wei-
terhin zu erkenntnis-, urteils- und bedeutungstheo-
retischen Themen, aber auch zur Ethik. Alle diese Vor-
lesungen dienen dem Ziel, eine universale Bewusst-
seinsanalytik hinsichtlich der intellektiven, emotiona-
len und volitiven Akte durchzufiihren und damit die
Grundlagen fiir eine phanomenologische Kritik der
Vernunft zu schaffen.

Schon kurz nach der Veréffentlichung der Logischen
Untersuchungen begann an der Ludwig-Maximilians-
Universitdt in Miinchen der Schiiler/innenkreis des
Psychologen und Philosophen Theodor Lipps (1851-
1914) mit dem sorgfiltigen Studium von Husserls
Werk. Die deskriptiv-psychologische Methode, ver-
standen als eine getreue und detaillierte Beschreibung
von Bewusstseinserlebnissen, hatte Lipps schon seit
Jahren und ganz unabhingig von Husserl und Brenta-
no angewandt sowie durch seine vielseitigen Analysen
immer weiter verfeinert, wovon seine zahlreichen Ver-
offentlichungen Kenntnis geben. Lipps hat diese Me-
thode auch in seinen Lehrveranstaltungen mit seinem
groflen Schiiler/innenkreis eingeiibt. Diese Vorbildung
der Miinchener Studenten mag mit ein Grund dafiir
gewesen sein, dass Husserls Intentionen dort auf einen
fruchtbaren Boden fielen. 1902 fihrt der Miinchener
Student Johannes Daubert (1877-1944) nach Gottin-
gen, um mit Husserl personlich zu sprechen. Nach dem
Gesprich soll Husserl zu seiner Frau gesagt haben:
»Hier ist jemand, der meine Logischen Untersuchun-
gen gelesen und voll verstanden hat« (Hua Dok I, 72).
Das war die Geburtsstunde der Phdanomenologischen
Bewegung, wie man sie schon zu Lebzeiten Husserls
bezeichnete. Im Mai 1904 reist Husserl nach Miinchen,
um mit Lipps und den Lipps-Schiiler/innen zu dis-

kutieren, und im August 1905 trifft er sich mit ihnen im
Ferienort Seefeld (Tirol). Hier begegnet er auch Ale-
xander Pfander (1870-1941), dem altesten Schiiler von
Lipps, fiir dessen 1900 erschienene Schrift Phéinome-
nologie des Wollens (Pfander 1900) Husserl grofies In-
teresse zeigt und der in der Beherrschung der deskrip-
tiven Methode vielleicht der konsequenteste und talen-
tierteste Schiiler von Lipps ist. Spater wird Husserl no-
tieren, dass er »Begriff und korrekten Gebrauch« (Hua
Dok I, 92) der Grundmethode der Phanomenologie,
die er »phdanomenologische Reduktion« oder »Epoché«
nennt, schon in Manuskripten vorfinde, die er wih-
rend dieses Seefelder Aufenthaltes niedergeschrieben
hat. Um eine befriedigende Erklarung dieser Methode
wird sich Husserl allerdings bis zu seinem Lebensende
vergeblich bemiihen.

Viele der Miinchener Lipps-Studenten, wie Adolf
Reinach (1883-1917), Moritz Geiger (1880-1937),
Fritz Weinmann (1878-1905), Alfred Schwenninger
(1881-1975), Johannes Daubert, Theodor Conrad
(1881-1969), Dietrich von Hildebrand (1899-1977)
und andere, gehen ab etwa 1905 fiir kiirzere oder lan-
gere Zeit zu Husserl nach Gottingen, um bei ihm (spa-
ter auch bei Reinach, der dort ab 1909 Privatdozent
ist) zu studieren. Die Miinchener treffen auf einige der
Gottinger Student/innen Husserls, zu denen zeitweise
Alexandre Koyré (1892-1964), Winthrop P. Bell
(1885-1965), Hedwig Conrad-Martius (1888-1966),
Helmuth Plessner (1892-1985), Roman Ingarden
(1893-1970), Wilhelm Schapp (1884-1965), Fritz
Kaufmann (1891-1958), Hans Lipps (1889-1941),
Edith Stein (1891-1942) und andere zdhlen. Max
Scheler (1874-1928), den Husserl schon 1901 in Halle
kennengelernt hatte und den er dann Anfang der
1930er Jahre zusammen mit Martin Heidegger (1889—
1976) als seinen »Antipoden« (Hua Dok III/3, 274)
bezeichnen wird, kommt auch nach Géttingen, um in
der Philosophischen Gesellschaft (eine 1907 gegriin-
dete Organisation der dort ansdssigen Phanomeno-
log/innen) Vorlesungen zu halten.

Selbst wenn sich Husserl als Initiator und Ober-
haupt dieser Bewegung verstand, so entwickelten die
einzelnen Phidnomenolog/innen doch eigenstindige
Gedanken und veroffentlichten auch kritische Beitra-
ge zur Phdnomenologie. So wird schon bald eine Dy-
namik erkennbar, die tiber Husserl hinausdrangt und
die in ihren feinen Verdstelungen immer noch Gegen-
stand der Forschung ist (Salice 2015). Husserl scheint
sich dieser Disparatheit, ja Buntheit durchaus bewusst
gewesen zu sein, als er 1913 (erste Planungen gehen
auf das Jahr 1907 zuriick) in Gemeinschaft mit Sche-



ler, Pfander, Geiger und Reinach ein Publikations-
organ fiir die Phanomenologie griindet. Im Vorwort
des ersten Bandes des Jahrbuch fiir Phinomenologie
und phédnomenologische Philosophie, von dem bis ein-
schliefllich 1930 insgesamt elf Bande und ein Ergén-
zungsband erscheinen, heifit es ausdriicklich, dass es
»nicht ein Schulsystem sei, das die Herausgeber ver-
bindet, und das gar bei allen kiinftigen Mitarbeitern
vorausgesetzt werden soll« (Husserl u. a. 1913, V).

Husserls umfangreiche Vorlesungstitigkeit der
Gottinger Zeit zieht immer mehr Student/innen an.
Sein Vorlesungsstil macht indes nicht auf alle gleicher-
maflen Eindruck. Hans-Georg Gadamer (1900-2002)
berichtet von der monologischen Sprechweise Hus-
serls und davon, dass dieser im Horsaal »wie ein wahn-
sinnig gewordener Uhrmacher« gewirkt hitte, da er -
wohl um den Spannungsbogen seiner Konzentration
halten zu koénnen - »bei seinem Vortrag [stetig] die
ausgestreckten Finger der rechten Hand hin und her
drehte und in der hohlen linken Hand kreisen lief3«.
Husserl habe »ohne Nachdruck [gesprochen], mit
gleichmifliger Stimme und einer weichen, leise ortli-
chen Aussprache« (Gadamer 1988, 14). Emmanuel Le-
vinas (1906-1995) berichtet etwa von Husserls » Aus-
strahlung am Katheder«, die »ein wenig majestatisch
und gleichsam distanziert [gewesen sei] — professorale
Wiirde; doch sogleich ein Sprechen, das auf die seinen
Leser/innen wohlvertraute Terminologie rekurriert
und den unveranderlichen Rhythmus seiner Texte an-
nimmt« (Levinas 1988, 29). In den Seminaren stand
Husserl, so berichtet der Husserl-Schiiler Herbert
Spiegelberg (1904-1990), »meist hoch aufgerichtet
und die Zuhorer scharf fixierend vor der ersten Bank
oder wandelte besinnlich auf und ab«. Er beschreibt
»Husserls monologisierendes Philosophieren« und
dass dieser eine »eigentiimlich insistierende hohe
Stimme mit dem 6sterreichischen Tonfall« gehabt ha-
be. In den Seminaren sei »seine Rede [...] frei und nur
selten unterbrochen [gewesen], aber nicht ohne eine
gewisse Geschraubtheit. Ein etwas grotesker Humor,
selbstkritisch, aber oft auch auf Kosten eines Seminar-
mitgliedes, fehlte nicht« (Spiegelberg 1988, 40).

Es kommt zu einem Bruch in der Phinomenologi-
schen Bewegung, als Husserl in seinem phédnomeno-
logischen Hauptwerk, den Ideen zu einer reinen Phd-
nomenologie und phdnomenologischen Philosophie
(Hua III/1), die 1913 im Eroffnungsband des Jahr-
buches veroffentlicht werden, einen phanomenolo-
gisch geprdgten transzendentalen Idealismus vertritt.
Viele Schiiler/innen - insbesondere diejenigen, die zu
einer mehr realistischen bzw. ontologischen Auffas-

13

sung der Phinomenologie neigen und Husserls eideti-
sche Methode der transzendentalen Reduktion vor-
ziehen (Conrad-Martius 1965) — wollen ihm darin
nicht folgen. Die Ideen sind das erste grofiere Werk
Husserls zwolf Jahre nach Erscheinen der Logischen
Untersuchungen. Urspriinglich hatte er noch zwei Fol-
gebinde angekiindigt - die sogenannten Ideen II (Hua
1V) und Ideen III (Hua V) -, fiir die er auch schon um-
fangreiche Manuskripte niedergeschrieben hatte. Der
Ausbruch des Ersten Weltkrieges mag mit dazu beige-
tragen haben, dass diese Binde, in denen, anders als in
dem mehr programmatisch konzipierten ersten Band
der Ideen, eine Reihe konkreter phdnomenologischer
Analysen zum Beispiel zu Phanomenen des Leibes
und des Sozialen zu finden sind, zu Lebzeiten nicht
fertiggestellt wurden. Wahrscheinlich hitte Husserl
seine Intentionen beziiglich eines phanomenologi-
schen Idealismus auch im Kreise der Phanomenolog/
innen tiberzeugender darlegen kénnen, wenn es zu ih-
rer Veroffentlichung gekommen wire.

Der Krieg und Husserls Weggang nach Freiburg
1916 zerstoren die Kontinuitit und Fruchtbarkeit des
Austausches zwischen den Phinomenolog/innen. Die
Bewegung, die grofitenteils aus jiingeren Student/in-
nen und einigen angehenden Privatdozenten bestand,
wird auseinandergerissen. Viele von ihnen nehmen
aktiv, meist freiwillig und mit Begeisterung als Sol-
daten am Krieg teil. Und kaum einer von ihnen ist in
der Kriegszeit in der Lage, philosophisch zu arbeiten.
Der in Gottingen neben Husserl als Privatdozent leh-
rende Adolf Reinach, der als grofle Hoffnung in der
Phinomenologie gilt, fillt 34-jahrig in Flandern. In
den Kantstudien und in der Frankfurter Zeitung ver-
offentlicht Husserl einen berithrenden Nachruf (Hua
XXV, 296-303). Andere, der Phdnomenologie nahe-
stehende, aber wegen ihrer jungen Jahre kaum in Er-
scheinung getretene Studenten kehren nicht mehr aus
dem Krieg zuriick, so zum Beispiel Rudolf Clemens
(1890-1914), der in Husserls Auftrag an einem Index
fiir die zweite Auflage der Logischen Untersuchungen
arbeitete. Fritz Frankfurther (1889-1914), Husserl zu-
folge einer seiner »treuesten Schiiler« (Hua Dok II1/3,
337), féllt zu Beginn des Krieges. Auch Heinrich Ri-
ckert jr. (1890-1917), der Sohn des Philosophen, des-
sen Lehrstuhl Husserl in Freiburg tibernimmt, war
Husserls Student. Er fillt 1917. Waldemar Conrad
(1878-1915), der im Wintersemester 1903/04 bei
Husserl studierte und 1908/09 eine phdnomenologi-
sche Studie tiber den dsthetischen Gegenstand (Con-
rad 1908/09) veroffentlichte, stirbt an den Einwirkun-
gen des Krieges. Hermann Ritzel (1880-1915) fallt in



14

Galizien. Seine in Miinchen als Dissertation ein-
gereichte Arbeit Uber analytische Urteile wird von
Husserl posthum im Jahrbuch veroffentlicht (Ritzel
1916). »Der Krieg hat hoffnungsvollen Nachwuchs
vernichtet« (Hua Dok III/5, 149), so schreibt Husserl
1922 kurz und knapp an Natorp. Im August 1914 &du-
ert er sich noch ebenso enthusiastisch iiber den Aus-
bruch des Krieges wie viele andere in Deutschland.
Stolz berichtet er seinem Bruder Heinrich, dass seine
beiden Séhne nun als Soldaten ausgebildet wiirden.
Die Kriegsereignisse haben aber nicht nur Einfluss auf
die Phanomenologische Bewegung, sondern auch auf
die geistige Produktivitit von Husserl selbst. So be-
klagt er zum Beispiel, dass er in den ersten zwei
Kriegsjahren nicht habe arbeiten kénnen, und nach
dem Krieg muss er sich nach eigenem Bekenntnis erst
einmal darum bemiihen, auf die geistige Hohe seiner
Reflexionen aus der Vorkriegszeit zuriickzugelangen.

Husserl in Freiburg. Die Kriegsfolgen, der
Wille zur Erneuerung und die Krisis des
europadischen Menschentums

Mitten im Krieg, Anfang des Jahres 1916, erhilt Hus-
ser]l einen Ruf an die Albert-Ludwig-Universitit in
Freiburg als Nachfolger von Heinrich Rickert (1863-
1936). Anders als bei seiner ersten akademischen Po-
sition in Halle fillt ihm diesmal der Abschied von der
Universitatsstadt, wo er fiinfzehn Jahre mit seiner Fa-
milie gelebt und gearbeitet hat, nicht leicht; er habe
»gerne [..] in der Gottinger Atmosphére, unter den
trefflichen und meiner Phanomenologie anhing-
lichen Studenten« (Neumann 1916) gewirkt.

Anfang Mirz 1916 — Husserl befindet sich gerade in
Freiburg, um Vorbereitungen fiir den Umzug der Fa-
milie zu treffen — erreicht ihn die Nachricht, dass sein
jiingster Sohn Wolfgang am 8. Mirz vor Verdun gefal-
len sei. Sein Selbstvertrauen, das durch den Erfolg und
die Anerkennung der Arbeit vor allem der letzten
Gottinger Jahre zugenommen hat, ist nun einem
schockartigen Erlebnis ausgesetzt. Als sein Sohn
stirbt, ist Husserl 57 Jahre alt. Die weiteren Kriegs-
ereignisse, dessen langes Andauern, das Ereignislose,
der Stillstand wihrend des Grabenkrieges, schliefllich
die Gewissheit, dass Deutschland den Krieg nicht ge-
winnen kann, haben auf Husserl einen tiefen Ein-
druck hinterlassen. Aber anders als viele seiner Kolle-
gen gibt Husserl keine offentlichen Stellungsnahmen
zum Krieg ab (Luft 2007), er hélt sich aus der lebhaften
Diskussion heraus, er arbeitet zuriickgezogen am Sys-

tem seiner Phdnomenologie und hélt seine Vorlesun-
gen und Seminare. Er veréffentlicht auch keine
»Kriegsschrift:, wie es zum Beispiel sein Schiiler Diet-
rich Mahnke (1884-1939) (Mahnke 1917) und beson-
ders Scheler (Scheler 1915) getan haben. Obwohl er
deren Kriegsschriften und die anderer Autoren durch-
aus schatzt, hitte er das fir sich selbst, wie er kurz
nach dem Krieg, 1919, schreibt, »als ein pritentidses
Philosophengethue angesehen«, denn er sei »nicht
zum Fihrer der nach >seligem Leben< ringenden
Menschheit berufen. [...] Vollbewuf3t u. entschieden
lebe ich rein als wiss[enschaftlicher] Philosoph« (Hua
Dok I11/4, 407). Es hat dann aber doch einen fast ana-
chronistischen Zug, wenn Husserl kurz vor Kriegs-
ende, zwei Tage vor dem Waffenstillstandsabschluss in
Compiégne, namlich am 6., 7. und 9. November 1918,
vor Student/innen der philosophischen Fakultét in
Freiburg Vortrige tber Fichtes Menschheitsideal
(Hua XXV, 267-293) halt, in denen er mit Fichte-
schem Pathos die deutsche Nation (und seine Zuho-
rer) zum Durchhalten aufruft.

Der Erste Weltkrieg hat aber nicht nur einen erheb-
lichen Einfluss auf die Entwicklung und Ausbreitung
der Phanomenologie als nationale und internationale
Bewegung gehabt, sondern auch einen noch nicht vol-
lig gekldrten Einfluss auf die persénliche Denkent-
wicklung Husserls (de Warren 2015). Deutlich zeigen
sich Husserls Bestrebungen in den Nachkriegsjahren,
die Phinomenologie, die er als eine »radikale Selbst-
besinnung« (Hua Dok III/3, 498) verstand und auch
als solche praktizierte, mit ethischen, d.h. mit Fra-
gestellungen zu verbinden, die das »Menschentum« —
wie Husserl in einem Wiener Vortrag von 1935 sagt
(Hua VI, 314) - als Ganzes betreffen. Wahrend sich
Husserl in den Gottinger Jahren darum bemiihte, tiber
das logische Gebiet in Richtung auf eine alle Bewusst-
seinsakte umfassende Kritik der Vernunft hinaus-
zugehen, so sind die Freiburger Jahre davon gepragt,
aufzuweisen, was die Phdnomenologie zur mensch-
lichen Sinnbestimmung beitragen kann.

Husserl] hat sich schon in seinen Géttinger Vor-
lesungen (1908-1914) mit ethischen Fragen beschif-
tigt (Hua XXVIII). Dabei orientiert er sich aber weit-
gehend an seinem Lehrer Brentano und schliefit an
dessen Lehre vom kategorischen Imperativ bzw. vom
hochsten praktischen Gut an (s. Kap. I11.B.24). Beson-
deren Wert legt Husser] dabei auf die Kldrung einer
Analogie, wonach sich formale Gesetze, wie in der Lo-
gik zum Beispiel der Satz vom Widerspruch, auch in
Ethik und Axiologie finden lassen. Husserl verfolgt in
der Géttinger Zeit das Ziel, ohne jede materiale Impli-



kation, namlich rein formal, apriorische Strukturen
des Handelns und Wertens herauszustellen, denen je-
der, auch nicht-menschliche Geist folgen muss, will er
verniinftig und der Vernunft gemaf3 handeln und wer-
ten. Die materiale Seite der Ethik hat Husser] dem-
gegeniiber so gut wie gar nicht bearbeitet. Erst seine
nach dem Ersten Weltkrieg einsetzenden Unter-
suchungen, ndmlich von konkreten Wertsituationen,
zeigen ihm, dass ethisches Handeln nicht einfach in ei-
nem Berechnen und Erstellen von Werthierarchien be-
steht, dass es nicht um ein Addieren, Subtrahieren und
Multiplizieren von positiven und negativen Werten
geht, sondern dass es Werte gibt, namlich Liebeswerte,
die Einzigkeitsstellung haben, nur fiir die jeweilige Per-
son zuganglich sind und die daher nicht in ihrer Wer-
tigkeit verglichen werden konnen. Im Zuge dieser
Uberlegungen wendet sich Husserl etwa Mitte der
1920er Jahre auch gegen Brentanos Ethik (Hua XLII,
3901F.). Schon Husserls programmatischer und popu-
lir gehaltener Aufsatz »Philosophie als strenge Wissen-
schaft«, der 1911 in der unter seiner Mitwirkung he-
rausgegebenen Zeitschrift Logos erscheint (Hua XXV,
3-62), ist insofern von ethischen Motiven bestimmt,
als Husserl dort aufzuzeigen versucht, auf welche Weise
die Pseudowissenschaftlichkeit des Naturalismus und
der Weltanschauungsphilosophie in eine Krise fiihrt
und ganz allgemein, welche Bedeutung die Wissen-
schaft fiir die Lebensgestaltung hat. Husserl zufolge
fordern »die hdchsten Interessen menschlicher Kultur
die Ausbildung einer streng wissenschaftlichen Phi-
losophie« (Hua XXV, 7). Erfiillen kann sich diese For-
derung fiir Husserl nur in der Arbeit des Phdnomeno-
logen oder der Phidnomenologin. Diese Gedanken
wird Husserl in einer aus Vortragen in Wien und Prag
hervorgegangenen Abhandlung, die er 1936 im ersten
Band der von Arthur Liebert in Belgrad herausgegebe-
nen Zeitschrift Philosophia unter dem Titel »Die Krisis
der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phanomenologie« (Hua VI, 1-276) veréffent-
licht, aufnehmen und weiterentwickeln. Die Idee einer
notwendigen ethischen >Erneuerung« der Menschheit
steht auch im Mittelpunkt der Aufsétze, die Husserl fiir
die japanische Zeitschrift The Kaizo (:Erneuerung:)
schrieb. Sie erscheinen 1923 und 1924. Es handelt sich
um eine Abfolge von drei Aufsitzen; weitere Aufsitze,
die Husserl schon vorbereitet hatte, sind nicht erschie-
nen (Hua XXVII, 3-124).

Zugleich tritt in den Nachkriegsjahren Husserls
Glaube an den missionarischen Charakter seines eige-
nen Philosophierens immer stirker hervor und ver-
bindet sich mit seinen latent vorhandenen religiosen

15

Sehnsiichten. Philosophie sei sein »a-religioser Weg
zur Religion, sozusagen [s]ein a-theist[ischer] Weg zu
Gott« (Hua Dok I11/9, 124). Husserl verbietet es sich
jedoch, tiber solche hoherstufigen (und fiir ihn inte-
ressanten Fragen) phinomenologische Uberlegungen
anzustellen, bevor nicht die methodischen Grundpro-
bleme der Phanomenologie gelost sind (z. B. die Aus-
bildung der phanomenologischen Methode betref-
fend). Philosophie soll strenge Wissenschaft sein: Al-
les, »was dartiber hinausgeht, verschweige ich princi-
piell, mag es mich noch so sehr innerlich beschiftigt
haben« (Hua Dok I11/3, 422). Husserls innere Uber-
zeugtheit, mit der phanomenologischen Methode den
Schliissel zu den philosophischen Rétseln in der Hand
zu haben, ist allerdings auch schon in frithen Jahren
vorhanden. So notiert er Anfang 1903, wobei er sich
der noch zu leistenden, also noch vor ihm liegenden
philosophischen Arbeit durchaus bewusst ist:

»Zeitweise hebt mich ein BewuRtsein von Sicherheit,
daf3 ich in der Erkenntniskritik weiter gekommen sei
als irgendwelche meiner Vorganger, dal3 ich in erhebli-
cher und zum Teil vollkommener Klarheit geschaut,
was meine Vorganger kaum geahnt oder in Verwirrung
gelassen haben« (Hua Dok |, 74).

Dieser hohe Ton, ndmlich der unbedingte Glaube an
die erneuernde, die revolutionire Kraft der Phanome-
nologie und an ihr und sein eigenes Sendungs-
bewusstsein, wird in den letzten Freiburger Jahren, al-
so in der 1930er Jahren, immer deutlicher vernehm-
bar. Es scheint sich hier eine Art Gegengewicht he-
rauszubilden zu den doch oft niedergeschlagen
klingenden Stimmungslagen vor allem seiner An-
fangsjahre. Husserl war sich allerdings selbst der darin
liegenden >Hybris« bewusst, und ihm selbst schien
manchmal auch nicht ganz wohl dabei zu sein, sich
und der Phinomenologie derartige philosophische
Verantwortung auf die Schultern zu laden. An seinen
langjahrigen Freund und Taufpaten Gustav Albrecht
(1858-1943) schreibt Husserl 1933:

»Aber der Zukunft bin ich absolut sicher, ganz sicher,
daf8 es nie mehr eine Philosophie von dem alten Stil
wird geben koénnen, dall mit der transzendentalen
Phanomenologie Methode, Sinn, Problematik der Phi-
losophie eine totale Verwandlung, und eine endgiilti-
ge, erfahren haben. Ist eine solche Uberzeugung nicht
eine tolle Hybris? Aber ich kann nicht anders als es so
anzusehen aufgrund niichternster und unzahlige Ma-
le Uberprufter Arbeit« (Hua Dok 111/9, 99).



16

Ein ganz bodenstindiges Problem fiir Husserl bestand
jedoch darin, dass er seine Einsichten oft nicht zur
Sprache bringen, dass er sie der weiteren Offentlich-
keit nicht in Publikationen zuganglich machen konn-
te. So beklagt er zum Beispiel seine »Unfdhigkeit,
[sich] zu verendlichen« (Hua Dok III/5, 151), das
meint, es gelingt ihm nicht, aus den vielen Aufzeich-
nungen seiner Forschungsmanuskripte kohirente,
verdffentlichungsreife  Texte zusammenzustellen.
Mehr und mehr verldsst sich Husserl daher auf die
Hilfe seiner Assistent/innen. 1916 ist Edith Stein fiir
etwa eineinhalb Jahre seine Assistentin. Als Husserl
1923 auf Dringen der Fakultit einen Ruf nach Berlin
als Nachfolger von Ernst Troeltsch ablehnt, erhalt er
fir die Dauer seiner weiteren Lehrtitigkeit einen Un-
terrichts- und einen Forschungsassistenten bewilligt.
Neben Ludwig Landgrebe (1902-1991) wird sich in
spateren Jahren besonders Eugen Fink (1905-1975)
fiir Husserls Nachlass engagieren. Die Assistent/innen
haben die Aufgabe, thematische Zusammenstellun-
gen von Husserls Manuskripten, die zum Teil aus ver-
schiedenen Zeitperioden stammen, abzuschreiben
und tiberhaupt Vorschlige zu machen, wie sich aus
dem vorhandenen schriftlichen Material Publikatio-
nen realisieren lassen konnten. Trotz vieler Projekte
wurden nur die 1916 von Edith Stein zusammen-
gestellten Zeitvorlesungen Husserls (grofitenteils aus
dem Wintersemester 1904/05 stammend) veroffent-
licht, und zwar 1928 auf die Initiative Heideggers hin
(vgl. Hua X). Kurz nach Husserls Tod veroffentlicht
Landgrebe eine noch mit ihm abgesprochene Aus-
wahl seiner Manuskripte unter dem Titel Erfahrung
und Urteil (Husserl 1939).

So kommt es, dass Husserl (gemessen an dem Um-
fang seiner schriftlichen Aufzeichnungen) zu Lebzei-
ten relativ wenig verdffentlicht hat und dass zum Teil
recht grofle Pausen zwischen seinen Veréffentlichun-
gen liegen. In seiner Freiburger Zeit sind die schon ge-
nannten Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren
ZeitbewufStseins aus dem Jahr 1928 seine erste grofiere
Veroffentlichung nach den 1913 erschienenen Ideen.
Wenig spiter (1929) verdffentlicht Husserl die in der
Literatur recht wenig beachtete Formale und transzen-
dentale Logik (Hua XVII), mit der er an die Logischen
Untersuchungen ankniipfend seine frithen Gedanken
zur Logik auf das mittlerweile erreichte transzenden-
tale Niveau zu heben versucht. 1931 folgen dann die
Méditations Cartésiennes (Husserl 1931); dabei han-
delt es sich um die franzsische Ubersetzung von Vor-
tragen, die Husser]l im Februar 1929 an der Sorbonne
in Paris gehalten hat. Die letzte Veroffentlichung Hus-

serls »Die Krisis der europdischen Wissenschaften
und die transzendentale Phdnomenologie« (Hua VT)
erscheint 1936 und beruht auf den schon genannten
Wiener und Prager Vortrigen.

Obwohl der innere Zusammenhalt der phanome-
nologisch Interessierten in Freiburg nicht mehr so
deutlich hervortritt wie noch in der Géttinger Zeit
Husserls, bildet sich doch auch dort ein »Phinomeno-
log/innenkreis«, der zumindest zeitweise, wie Husserl
im Juli 1920 feststellt, »selbst die besten G[otting]er
Zeiten hinter sich zuriicklasst« (Hua Dok II1/3, 204).
Im Wintersemester 1918/19 wird in Freiburg die Phd-
nomenologische Gesellschaft gegriindet. Er habe, so
Husserl in Bezugnahme auf die Student/innen seiner
Vorlesungen, »in den Jahren [19]18-23 ein ganz unge-
wohnliches Horermaterial« (Hua Dok III/3, 223) ge-
habt. Freiburger Schiiler/innen Husserls sind u. a.: Os-
kar Becker (1889-1964), Ludwig Landgrebe, Eugen
Fink, Fritz Kaufmann, Aron Gurwitsch (1901-1973),
Karl Lowith (1897-1973), Giinther Anders (1902-
1992), Roman Ingarden, Edith Stein, Arnold Metzger
(1892-1974), Emmanuel Levinas, Gerda Walther
(1897-1977), Dorion Cairns (1901-1973) und Jan Pa-
tocka (1907-1977). Unter seinen vielen Freiburger
Schiiler/innen ist es besonders Martin Heidegger, an
dem Husserl etwas liegt. Seit 1919 steht er mit Heideg-
ger in engem Kontakt. Husserl hat vor der geistigen
Kapazitit Heideggers eine grofie Achtung, er lasst ihn
seine unveroffentlichten Manuskripte lesen und for-
dert ihn in allen Richtungen. Husserl setzt sich auch
dafiir ein, dass Heidegger 1928 sein Nachfolger wird.
Die Dissonanzen zwischen den beiden spitzen sich je-
doch zu, so dass es schliefilich zu einem Bruch kommt,
dessen Folgen Husserl als eine grofle Enttauschung
empfindet. Dieser Bruch deutet sich schon an, als die
beiden Ende 1927 an einem Artikel iiber phanomeno-
logische Psychologie fiir die angesehene Encyclopaedia
Britannica arbeiten (Hua IX, 237-301) und sie sich we-
gen gravierender Meinungsverschiedenheiten auf kei-
ne gemeinsame Fassung einigen kénnen.

In der Freiburger Zeit scheint Husserl die Friichte
seines zum Teil miithselig wirkenden Philosophen-
daseins endlich einfahren zu kénnen. Seine Leistung
und Arbeit wird nun in Deutschland und auch inter-
national anerkannt. So ibernimmt er vom April 1919
an fur ein Jahr das Dekanat der Philosophischen Fa-
kultit. Die Juristische Fakultit der Universitatin Bonn
ernennt ihn im August 1919 zum Ehrendoktor. Hus-
serl ist der erste deutsche Philosoph, der nach dem
Krieg im Juni 1922 nach London zu Vortrigen ein-
geladen wird. Im selben Jahr wird er zum correspon-



ding member der Aristotelian Society gewahlt. Husserl
ist u. a. korrespondierendes Mitglied der Miinchener
und Heidelberger Akademie der Wissenschaften, seit
1928 Mitglied der American Academy of Arts and
Sciences in Boston und wiederum als erster Deutscher
nach dem Ersten Weltkrieg seit 1932 korrespondie-
rendes Mitglied der Académie des sciences morales et
politiques de I'Institut de France. Er wird zu Vortrdgen
in Amsterdam und Groningen (April 1928), Paris (Fe-
bruar 1929), Frankfurt, Berlin und Halle (Juni 1931),
Wien (Mai 1935) und Prag (November 1936) eingela-
den. In Berlin spricht Husserl im Juni 1931 in der
Kantgesellschaft vor etwa 1600 Zuhorern tiber »Phi-
nomenologie und Anthropologie«. 1933 erhalt Hus-
serl einen Rufan die University of Southern California
in Los Angeles, den er aber ablehnt, da seine Forde-
rungen u.a. nach einem stindigen Assistenten nicht
erfiillt werden kénnen.

Die Jahre nach der Emeritierung. Husserl
und sein Assistent Eugen Fink: zwei kom-
munizierende GefilRe

Nach seiner offiziellen Emeritierung im Marz 1928
verwaltet Husserl auf Bitte des Kultusministeriums
noch fiir ein weiteres Semester den Lehrstuhl, da sein
Nachfolger Heidegger erst zum Wintersemester
1928/29 aus Marburg zuriickkehren kann. Bis ein-
schlieSlich Sommersemester 1929 wird Husserl noch
Lehrveranstaltungen ankiindigen. Danach gerit er
immer mehr in die Isolierung. Etwa sechs Jahre nach
seiner offiziellen Emeritierung notiert er jedenfalls,
dass es »still, fast unheimlich still um [ihn] herum ge-
worden« (Hua Dok II1/7, 189) sei. Seine zunehmende
Vereinsamung ist auch auf die politischen Verhiltnis-
se zuriickzufiihren. Er sei, so Husserl, »zwar Luthera-
ner, aber judischer Abstammung« (Hua Dok III/3,
430), was fiir die gesamte Husserl-Familie zu Folge
hatte, dass sie unter das von den nationalsozialisti-
schen Machthabern 1935 erlassene >Rassegesetz« fie-
len und mit Repressalien rechnen mussten. »Eine
merkwiirdige Zeit. Ob ich arbeiten kann, leben kann,
als Nicht-A[rier] entnationalisiert etc.?« (Hua Dok
I11/3, 291). Mit Ende des Kalenderjahres 1935 wird
Husser]l die Lehrbefugnis entzogen. Die Reisen zu
Kongressen und der Beitritt zu philosophischen Orga-
nisationen werden kontrolliert und beschriankt. Der
Sohn Husserls, Gerhart, der eine akademische Lauf-
bahn als Jurist begonnen hatte, wandert 1936 wegen
Berufsverbotes in Deutschland in die USA aus, ebenso

17

wie der Schwiegersohn Husserls, Jakob Rosenberg,
mit dessen Familie.

Husserl leidet daran, dass ihm, der seine philoso-
phische Arbeit immer als einen Beitrag auch zur Wei-
terentwicklung der deutschen Kultur ansah, das Sein
als Deutscher und damit die Zugehorigkeit zur Tradi-
tion dieser Kultur plotzlich abgesprochen wurde:

»Denn ich fiihlte mich, seitdem die Phanomenologie in
mir aufgekeimt war, von oben her berufen, und ich fal3-
te bisher meinen Beruf bewuBt immerfort als Beruf in
dem und fiir das deutsche Volk und durch dieses hin-
durch fir die Menschheit« (Hua Dok 111/3, 432).

Aber Husserl sieht sich auch immer weniger von sei-
nen ehemaligen Schiiler/innen verstanden; manche
von ihnen stehen nun, wie er argwohnt, unter dem
Einfluss Heideggers. Es hat etwas Bitteres, wenn man
in den Briefen Husserls liest, wie er auf der einen Seite
seinen Schiiler/innen in aller Schirfe seine Enttdu-
schung dariiber zum Ausdruck bringt, dass sie ihn und
die Grundidee der Phinomenologie nicht verstehen
wiirden und dass er sie daher nicht als Phdnomenolog/
innen anerkenne; auf der anderen Seite stehen aber
seine Versuche, jene wenigen treuen Schiiler/innen an
sich zu ziehen, sie verschiedentlich, ja fast sehnsiichtig
zum gemeinsamem Philosophieren einzuladen. Dabei
wirft er den Abtriinnigen vor allem vor, die phanome-
nologische Methode, die Reduktion oder Epoché, um
deren Kldrung er von ihrer ersten Entdeckung im Jahr
1905 an bis zuletzt gerungen hat, nicht zu verstehen.
In der Zeit nach seiner Emeritierung, also fast ge-
nau zehn Jahre lang von 1928 bis 1938, hat Husserl un-
ermiidlich am System seiner Phdanomenologie weiter-
gearbeitet. Eine besondere Rolle kommt dabei seinem
letzten Assistenten Eugen Fink zu, der in engem, fast
taglichen Kontakt mit ihm steht. Husserl hat seine
Wertschitzung Fink gegeniiber, aber auch seine Ange-
wiesenheit auf ihn, deutlich zum Ausdruck gebracht,
so benutzt er das Bild von »zwei kommunizierende[n]
Gefifle[n]« (Hua Dok III/7, 89), um die Enge ihrer
Zusammenarbeit zu verdeutlichen. Husserl hat sich
aber auch gegen Vorwiirfe gewandt, Fink transportie-
re Heideggers Gedanken in seine eigene Philosophie.
In den letzten Lebensjahren bemiiht sich Husserl in
der Zusammenarbeit mit Fink und seinem langjahri-
gen Assistenten Landgrebe um eine Ordnung seines
philosophischen Nachlasses (geschitzte 40.000 Sei-
ten). Beziiglich seines Nachlasses hatte Husser] die in-
nere Gewissheit: »Die Zukunft wird ihn suchen« (Hua
Dok I11/3, 291). Verhandlungen mit dem Masaryk-In-



18

stitut in Prag, wohin der Nachlass gebracht werden
sollte, um ihn allen interessierten Forschern zugéing-
lich zu machen, und wohin das Ehepaar Husser] selbst
umsiedeln wollte, kamen aber zu keinem befriedigen-
den Abschluss.

Husser] ist am 28. April 1938 nach mehrmonatiger
Krankheit (als Folge einer durch einen Sturz ausgelds-
ten Brustfellentziindung) in seiner letzten Wohnung
oberhalb von Freiburg gestorben.

Literatur

Conrad, Waldemar: Der dsthetische Gegenstand. Eine pha-
nomenologische Studie. In: Zeitschrift fiir Asthetik und
allgemeine Kunstwissenschaft 3 (1908), 71-118, 469-511; 4
(1909), 400-455.

Conrad-Martius, Hedwig: Die transzendentale und die on-
tologische Phanomenologie. In: Schriften zur Philosophie.
Dritter Band. In Einverstindnis mit der Verfasserin hg.
von Eberhard Avé-Lallemant. Miinchen 1965, 393-402.

De Warren, Nicolas: Deutsche Philosophen im Ersten Welt-
krieg: Der Fall Edmund Husserl. In: Transit 47 (2015), 45—
55.

Gadamer, Hans-Georg: In: Hans Rainer Sepp (Hg.): Edmund
Husserl und die phinomenologische Bewegung: Zeugnisse
in Text und Bild. Freiburg/Miinchen 1988, 13-16.

Husserl, Edmund, zusammen mit Geiger, Moritz/Pfinder,
Alexander/Reinach, Adolf/Scheler, Max (Hg.): Jahrbuch
fiir Philosophie und phidnomenologische Forschung. Erster
Band, Teil I. Halle/Saale 1913.

Husserl, Edmund: Erfahrung und Urteil. Untersuchungen zur
Genealogie der Logik. Ausgearbeitet und hg. von Ludwig
Landgrebe. Prag 1939.

Husserl, Edmund: Méditations Cartésiennes. Introduction a
la phénoménologie. Traduit de l'allemand par Gabrielle
Peiffer et Emmanuel Levinas. Paris 1931.

Husserl, Heinrich: Die stummen Wiinsche. Wien 1921.

Levinas, Emmanuel: Husser] - Heidegger. In: Hans Reiner
Sepp (Hg.): Edmund Husserl und die phinomenologische
Bewegung: Zeugnisse in Text und Bild. Freiburg/Miinchen
1988, 27-32.

Luft, Sebastian: Germany’s Metaphysical War. Reflections on
War by Two Representatives of German Philosophy: Max
Scheler and Paul Natorp. In: Clio, Internet Portal on His-
tory. Themenportal Erster Weltkrieg, http://www.erster
weltkrieg.clio-online.de (31.1.2017).

Mahnke, Dietrich: Der Wille zur Ewigkeit: Gedanken eines
deutschen Kriegers iiber den Sinn des Geisteslebens. Halle/
Saale 1917.

Neumann, Friedrich: Brief an Edmund Husserl, 17. 1. 1916
(Kopie im Husserl-Archiv Leuven).

Pfander, Alexander: Phianomenologie des Wollens. Eine psy-
chologische Analyse. Leipzig 1900.

Ritzel, Hermann: Uber analytische Urteile. Eine Studie zur
Phidnomenologie des Begriffs. In: Jahrbuch fiir Philosophie
und phianomenologische Forschung 111 (1916), 253-344.

Salice, Allessandro: The Phenomenology of the Munich and
Gottingen Circles (2015). In: Edward N. Zalta (Hg.): The
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2016 Edi-

tion), http://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/
phenomenology-mg/ (31.1.2017).

Scheler, Max: Der Genius des Krieges und der Deutsche Krieg.
Leipzig 1915.

Schuhmann, Karl: Husserls Abhandlung »Intentionale Ge-
genstandes, Edition der urspriinglichen Druckfassung. In:
Brentano Studien 3 (1990/91), 137-176.

Schuhmann, Elisabeth/Schuhmann, Karl (Hg.): Husserls
Manuskripte zu seinem Géttinger Doppelvortrag von
1901. In: Husserl Studies 17/2 (2001), 87-123.

Spiegelberg, Herbert. In: Hans Rainer Sepp (Hg.): Edmund
Husserl und die phianomenologische Bewegung: Zeugnisse
in Text und Bild. Freiburg/Miinchen 1988, 40-42.

Stumpf, Carl: Tonpsychologie. 2 Bde. Leipzig 1883-1890.

Stumpf, Carl: Uber den psychologischen Ursprung der Raum-
vorstellung. Leipzig 1873.

Twardowski, Kasimir: Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand
der Vorstellungen: eine psychologische Untersuchung. Wien
1894.

Thomas Vongehr



2 Das universitdre und soziale
Umfeld

Edmund Husser] wurde am 8. April 1859 als Sohn ei-
nes jiidischen Tuchhédndlers in Prof3nitz (Prostéjov), in
Mihren, nahe der Provinzhauptstadt Olmiitz (Olo-
mouc) geboren. Er entstammte der deutschsprachigen
jiidischen Mittelschicht des multinationalen Habsbur-
gerreiches, die von der allmahlichen wirtschaftlichen
und politischen Liberalisierung der Habsburger-Mo-
narchie nach Ende der neoabsolutistischen Phase pro-
fitierte und wesentlich zum allgemeinen wirtschaft-
lichen Aufschwung seit den 1860er Jahren bis zum
Ersten Weltkrieg beitrug, der zu beeindruckenden
Wachstumsraten im mitteleuropdischen Vielvolker-
staat fithrte. Nach dem Besuch der Volksschule in sei-
ner Heimatstadt besuchte Husser] das Gymnasium im
nahen Olmiitz, wo er 1876 die Hochschulreife erwarb
und damit die Eintrittskarte in den Kreis des zahlen-
maflig kleinen Bildungsbiirgertums loste.

Im gleichen Jahr besuchte Husserl die Universitat
Leipzig im nahen Konigreich Sachsen, zu dieser Zeit
eine der fithrenden Hochschulen im deutschen Kul-
turraum und von seiner mahrischen Heimat aus leicht
zu erreichen. Neben Berlin, Heidelberg und Miinchen
hatte sich die Universitat Leipzig zu einem der univer-
sitdren Zentren des deutschen Reiches entwickelt und
trug zu der herausragenden internationalen Stellung
und Reputation der deutschen Wissenschaft bis zum
Ausbruch des Ersten Weltkriegs bei. Einer von Hus-
serls Lehrern an der Universitdt Leipzig war der Philo-
soph Wilhelm Wundt, der seit 1875 als Ordinarius fiir
Philosophie in Leipzig lehrte und als einer der Be-
griinder der modernen, naturwissenschaftlich orien-
tierten Psychologie gilt. Der Ausbildung nach Medizi-
ner, vertrat Wundt einen an der Einheit der Wissen-
schaften orientierten, holistischen Ansatz, der natur-
wie geisteswissenschaftliche Perspektiven verband.
Philosophie blieb fiir Husserl, der sich in seinem Stu-
dium auf Physik, Astronomie und Mathematik kon-
zentrierte, zundchst eine Nebenbeschiftigung.

An der Universitdt Leipzig schloss Husserl Freund-
schaft mit dem neun Jahre élteren und bereits promo-
vierten Toma$ G. Masaryk, der ebenfalls aus Méahren
stammte und sich in Leipzig als Privatlehrer seinen Le-
bensunterhalt verdiente. Masaryk habilitierte sich
1879 an der Universitit Wien mit einer Arbeit {iber
den Selbstmord als sociale Massenerscheinung in der
modernen Civilisation und wurde 1882 an die neu er-
offnete tschechische Abteilung der Universitit Prag

S. Luft, M. Wehrle (Hrsg.), Husserl-Handbuch,

19

berufen. Berithmt wurde Masaryk jedoch nicht als
Wissenschaftler, sondern als Publizist und als Politiker.
Zunichst wurde er einem weiteren Publikum bekannt,
als er, zum Arger der tschechischen Nationalisten, die
Echtheit der angeblich aus dem Mittelalter stammen-
den Koniginhofer und Griinberger Handschriften be-
zweifelte. 1899 prangerte er antisemitische Vorurteile
an, als er sich fiir den wegen eines angeblichen Ritual-
mordes angeklagten Leopold Hilsner stark machte.
Von 1891 bis 1893 und von 1907 bis 1914 war Masaryk
Abgeordneter im Osterreichischen Reichsrat, ehe er
sich wihrend des Ersten Weltkrieges an die Spitze der
tschechischen Unabhangigkeitsbewegung setzte und
nach dem Zusammenbruch der Osterreichisch-Unga-
rischen Monarchie im Jahr 1918 zum ersten Présiden-
ten der Tschechoslowakei gewéhlt wurde. Obwohl sich
Husserl und Masaryk nach drei Semestern in Leipzig
aus den Augen verloren und nur noch sporadisch in
Briefkontakt traten, hatte die Begegnung mit dem spé-
teren Griindungsvater der Ersten Tschechoslowaki-
schen Republik Folgen fiir Husserls weitere Entwick-
lung. Masaryk spielte fiir den jungen Husserl die Rolle
eines vaterlichen Freundes und scheint ihn von seinen
konventionellen deutschnationalen Ansichten abge-
bracht zu haben. Er bekriftigte ihn in seinem Ent-
schluss, zum lutherischen Glauben zu konvertieren;
vor allem aber empfahl er ihm seinen Doktorvater, den
Philosophen Franz Brentano, der an der Universitat
Wien lehrte, als philosophischen Lehrer und Mentor.
Zunichst setzte Husserl 1878 sein Studium an der
Universitdt Berlin bei den Mathematikern Karl Weier-
strafl und Leopold Kronecker fort, ehe er 1882 an der
Universitit Wien bei Leo Kénigsberger, einem Schiiler
von Weierstrafi, mit einer mathematischen Arbeit pro-
moviert wurde. Akademische Lehr- und Wanderjahre
mit mehrmaligem Universitdtswechsel, wie sie Hus-
serls Studienzeit kennzeichneten, waren bis weit in das
zwanzigste Jahrhundert im deutschsprachigen Raum
tiblich, und dank eines weitgehend ungeregelten Lehr-
und Priifungsbetriebs, der ganz auf die Person des Or-
dinarius ausgerichtet war, administrativ unproblema-
tisch. Als Nebeneffekt und gewissermaflen Korrektiv
zur personenzentrierten Struktur der Ordinarienuni-
versitdt vermittelte der haufige Ortswechsel - neben
dem Fach- und Disziplinenwechsel - dem studieren-
den Nachwuchs verschiedene Denkstile, Forschungs-
richtungen und -methoden; avant la lettre wurde so
»Interdisziplinaritit« weniger diskutiert als praktiziert.
Nach seiner Promotion blieb Husserl zunichst in
Wien, wo er sich unter dem Einfluss von Franz Brenta-
no zunehmend von den Naturwissenschaften und der

DOI 10.1007/978-3-476-05417-3_3, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



20

Mathematik zur Philosophie hinwendete. Brentano,
der éltere Bruder des Wirtschaftswissenschaftlers und
»Kathedersozialisten< Lujo Brentano und Neffe der ro-
mantischen Schriftsteller Clemens Brentano und Bet-
tina von Arnim, war 1880 an auf einen Lehrstuhl fiir
Philosophie an die Universitdt Wien berufen worden.
Er gab diese Stelle jedoch auf, nachdem er, selbst ordi-
nierter Priester, aus Kritik an der Lehre der papst-
lichen Unfehlbarkeit aus der katholischen Kirche aus-
getreten war; bis 1895 lehrte Brentano als einfacher
Privatdozent an der Universitit Wien. Brentano gilt
als Begriinder der Aktpsychologie und lehrte Psycho-
logie vom empirischen Standpunkt, so der Titel seines
1874 erschienenen Hauptwerkes. Neben Husserl und
Masaryk gehorte Sigmund Freud zu den Schiiler/in-
nen Brentanos, ebenso wie Alexander Meinong (Graz)
und Kasimir Twardowski (Lemberg), die auf je ver-
schiedene Weise Brentanos Begriff der »Intentionali-
tét«in ihren Arbeiten aufnahmen.

Da Brentano eine Habilitation Husserls an der Uni-
versitdt Wien als Privatdozent nicht betreuen konnte,
wechselte dieser 1886 an die Universitat Halle/Saale,
wo er sich im folgenden Jahr bei Carl Stumpf, einem
Schiiler von Brentano und wie Wundt einem Vorreiter
der modernen Psychologie, mit einer zwischen Psy-
chologie und Mathematik angesiedelten Arbeit Uber
den Begriff der Zahl habilitierte. Im Anschluss lehrte
Husserl vierzehn Jahre als unbesoldeter Privatdozent
an der Universitat Halle, ehe ihm 1900/1901 seine als
Logische Untersuchungen veroffentlichten Arbeiten ei-
nen Ruf als auferordentlicher Professor an die Uni-
versitdt Gottingen einbrachten. 1906 wurde Husserl in
Gottingen zum ordentlichen Professor fiir Philoso-
phie befordert, und 1916 folgte er wihrend des Ersten
Weltkriegs einem Ruf an die Universitit Freiburg
i. Br., wo er den Lehrstuhl des Neukantianers Heinrich
Rickert ibernahm.

Zu diesem Zeitpunkt hatte Husser] sich zum fiih-
renden deutschsprachigen Philosophen entwickelt,
der einen breiten Schiiler/innenkreis um sich scharte
und im In- und Ausland, trotz der prekiren Lage der
deutschen Wissenschaft nach dem verlorenen Welt-
krieg, offentliche Anerkennung erfuhr. 1923 erhielt
Husserl] einen Ruf an die Universitat Berlin, den er
aber ablehnte. Er wurde zum Mitglied der Heidelber-
ger Akademie der Wissenschaften und der American
Academy of Arts and Sciences gewéhlt und erhielt
Ehrendoktorwiirden der Universititen London, Pa-
ris, Prag und Boston. Zu seinen Schiiler/innen gehor-
ten Edith Stein, seine erste Assistentin in Freiburg,
Martin Heidegger, sein Musterschiiler und Nachfolger

auf dem Freiburger Lehrstuhl, der Technikphilosoph
Giinther Stern (Anders), der Rassen- und Vélkerpsy-
chologe Ludwig Ferdinand Clauss, sowie die Philoso-
phen Eugen Fink, Dietrich von Hildebrand und Lud-
wig Landgrebe.

Unmittelbar nach der Machtiibernahme der Na-
tionalsozialisten im Jahr 1933 wurde Husserl ein
Opfer der antisemitischen Ausgrenzung der neuen
Machthaber, als er, obwohl bereits emeritiert, auf der
Grundlage eines Sondererlasses des Landes Baden
zum »Reichsgesetz zur Wiederherstellung des Berufs-
beamtentums« beurlaubt wurde und ihm damit die
Lehrtitigkeit untersagt wurde. Dieses Gesetz war eine
der ersten Mafinahmen der nationalsozialistischen
Machthaber, das sich sowohl gegen politische Gegner
wie auch gegen jiidische Staatsbiirger richtete. Das
Gesetz erlaubte es, politische Gegner des Dritten Rei-
ches in den Ruhestand zu versetzen oder zu entlassen;
ebenso konnte mit jiidischen Beamten verfahren wer-
den, insofern sie nicht bereits vor 1914 verbeamtet
worden waren oder wihrend des Ersten Weltkriegs
Militirdienst geleistet hatten. Der Beschluss, den
bereits emeritierten Husserl in den Ruhestand zu
versetzen, war offensichtlich widersinnig und wurde
im Juli 1933 revidiert. Zudem fiel Husserl, dessen
Sohn im Weltkrieg gefallen war, unter das >Front-
kampferprivileg:. 1936 wurde ihm aber, nach der Ver-
scharfung der rassischen Verfolgung mit der Einfiih-
rung der »Niirnberger Rassengesetze«, tatsichlich die
Lehrbefugnis entzogen. Sein Schiiler Martin Heideg-
ger, fiir dessen Berufung nach Freiburg sich Husserl
vehement eingesetzt hatte, begriifite dagegen den
»neuen Geist« des Dritten Reiches stiirmisch, trat der
NSDAP bei und iibernahm das Amt des Rektors der
Universitat Freiburg. Wenngleich Heideggers Ver-
such, den >Fihrer zu fithren¢, bald scheiterte, traf
Husserl die offene Politisierung seines ehemaligen
Musterschiilers hart. Als Husserl 1938 in Freiburg-
Giinterstal beigesetzt wurde, war der Historiker Ger-
hard Ritter als einziger Vertreter der Universitat Frei-
burg anwesend.

Husserl war in mehrfacher Hinsicht, nicht nur in
seinem wissenschaftlichen Werk, ein Grenzgéinger.
Der Wechsel Husserls zwischen den wissenschaftli-
chen Disziplinen, von der Mathematik tiber die Psy-
chologie zur Philosophie - was in der »alten<, noch we-
nig ausdifferenzierten Philosophischen Fakultit, die
die Natur- wie die Geisteswissenschaften einschloss,
nicht uniiblich war — war ebenso wie sein haufiger Stu-
dienortwechsel nicht die einzige wichtige Grenziiber-
schreitung in seinem Leben. Ebenso wechselte er seine



Staatsangehorigkeit, als er 1896, nachdem er bereits
sechzehn Jahre in >Norddeutschlands, also dem Deut-
schen Reich gelebt und gearbeitet hatte, die preufii-
sche Staatsbiirgerschaft annahm. Der Wechsel zwi-
schen den beiden Staaten, dem deutschen Reich und
seiner Osterreichischen Heimat, hinterlief Spuren in
seinem wissenschaftlichen Werk, das weniger von den
preuflisch-deutschen Groflen der Philosophie von
Kant iiber Fichte zu Hegel geprégt war, dafiir wesentli-
che Anregungen Franz Brentano (trotz seiner reichs-
deutschen Herkunft) oder Bernard Bolzano verdank-
te. Bereits 1887 hatte Husserl seine Religionszuge-
horigkeit gewechselt, als er sich kurz vor seiner Ehe-
schliefung in Wien evangelisch-lutherisch taufen
lief3. Er gehorte damit zu einer Minderheit jiidischer
Staatsbiirger im deutschen Kulturraum, die ihren an-
gestammten Glauben aufgaben und zum Christentum
tibertraten. Bezeichnenderweise konvertierte Husserl
nicht zum Katholizismus, der dominierenden Konfes-
sion und quasi-offiziellen Staatskirche in Osterreich-
Ungarn, die fiir das zahlenmifig kleine, liberale und
aufgekldrte Biirgertum in der Doppelmonarchie die
Riickstdndigkeit ihres Staates verkorperte und leiden-
schaftlich abgelehnt wurde. Stattdessen schloss er sich
dem vermeintlich fortschrittlicheren Protestantismus
an, dem in Wien nur eine kleine Minderheit angehor-
te, der in Preuflen aber eine dhnliche Funktion ein-
nahm wie der Katholizismus in Osterreich. Die Ent-
scheidung zur Konversion erleichterte Husserls wis-
senschaftliche Karriere im deutschen Reich, war aber
nicht aus Opportunismus, sondern aus aufrichtiger
Uberzeugung gefallen, wobei Masaryks Einfluss von
Bedeutung gewesen sein mag. Die Diskriminierung
und Ausgrenzung Husserls durch die Nationalsozia-
listen konnte sie jedoch nicht verhindern.

Als langjdhriger Privatdozent verkorperte Husserl
eine jener beiden preuflisch-deutschen Institutionen,
die die gesellschaftlichen Eigentiimlichkeiten und Be-
sonderheiten des Deutschen Kaiserreiches erkldren
helfen (neben der Institution des Reserveoffiziers, die
die biirgerlichen »gebildeten Stinde« in die von Adel
und Militar dominierte kaiserliche Gesellschaft inte-
grierte): den Status des Privatdozenten. Die unbesol-
deten und nicht verbeamteten Privatdozenten, aus-
gestattet mit Lehrverpflichtung und Priifungserlaub-
nis, waren eine Voraussetzung und Quelle der aufer-
gewohnlichen Kreativitdt und Produktivitit an den
deutschen Universitdten des Kaiserreichs. Die Ein-
richtung des Privatdozenten ermdglichte es, zahlrei-
che jidischen Gelehrte, deren Chancen auf einen
Lehrstuhl gering waren, in die Universititen zu inte-

21

grieren und fiir deren Expansion nutzbar zu machen,
und diese gleichzeitig auf Abstand zu den Zentren der
akademischen Macht, den Ordinariaten, zu halten.

Husserls Lebensweg durch das >Jahrhundert der
Extreme« reichte vom Hohepunkt des weltweiten
Ruhms der deutschen Universitaten und Wissenschaft
im Kaiserreich bis zu deren Niedergang nach 1933,
von dem Husserl personlich betroffen war. Nach der
sogenannten Machtergreifung durch die Nationalso-
zialisten wurden die Universititen im Deutschen
Reich durch den erzwungenen »Auszug des Geistes< —
der Vertreibung von jiidischen und oppositionellen
Wissenschaftlern - und durch die Politisierung der
Wissenschaften durch die neuen Machthaber ge-
schwicht. Husserl durchlebte und erfuhr die dramati-
schen politischen Regimewechsel mit dem Untergang
des Deutschen Kaiserreichs und Osterreich—Ungarns,
die Entstehung und den Niedergang Weimarer Repu-
blik, sowie die ersten Jahre der nationalsozialistischen
Diktatur, wobei ihn nur sein Tod im Jahr 1938 vor wei-
terer Verfolgung bewahrte.

Literatur

Bell, David: Husserl. London/New York 1990.

Cohen, Gary B.: Education and Middle-Class Society in Im-
perial Austria, 1848-1918. West Lafeyette IN 1996.

Schuhmann, Karl: Husser]l and Masaryk. In: Josef Novak
(Hg.): On Masaryk. Texts in English and German. Amster-
dam 1988, 129-156.

Schuhmann, Karl (Hg.): Husserl-Chronik. Denk- und Le-
bensweg Edmund Husserls. Den Haag 1977.

Smith, David Woodruff: Husserl. Abingdon/New York 2007.

Smith, Barry/Smith, David Woodruff: Introduction. In: dies.
(Hg.): The Cambridge Companion to Husserl. Cambridge/
New York 1995.

Egbert Klautke



22
3 Einfluisse auf Husserl
Einleitung

Das vorliegende Kapitel setzt sich zum Ziel, die wich-
tigsten Einfliisse auf Edmund Husserls vor-transzen-
dentale Philosophie darzustellen. Auflere Einfliisse
spielen besonders in den Anfingen von Husserls Phi-
losophie eine Rolle, in der spateren Weiterentwicklung
der Phdanomenologie zu einer transzendentalen Phi-
losophie lassen sich diese nicht mehr so deutlich nach-
weisen. Daher wird dieser Beitrag sich vor allem auf
die Anfinge von Husserls Philosophie konzentrieren.

Die Gliederung dieses Kapitels kombiniert zwei tra-
ditionelle Betrachtungen, einerseits aufgrund von
Husserls raumlicher und akademischer Position (Stu-
dent in Berlin und Wien, Habilitand und Privatdozent
in Halle, Professor in Géttingen und Freiburg), ande-
rerseits aufgrund der Werke und der in ihnen vertrete-
nen philosophischen Positionen (die Brentanistische
Habilitationsschrift und Philosophie der Arithmetik,
die vor-transzendentale Phénomenologie der Logi-
schen Untersuchungen, der transzendentale Idealismus
der Ideen I). In beiden Fallen wird chronologisch und
genealogisch vorgegangen, aber oftmals mit einem ge-
wissen Nachdruck auf die Uberginge und scheinbar
scharfen Briiche in Husserls Denken. In diesem Kapi-
tel wird hingegen der Versuch gemacht, die Kontinui-
tat von Husserls philosophischer Entwicklung in den
Vordergrund zu stellen. Dabei soll Husserl weder als
passiv den Einfliissen seiner Lehrer/innen ausgesetzt,
noch als genialer Einzelganger dargestellt werden.

Da in den fritheren Perioden von Husserls philoso-
phischem Wirken entsprechende Einfliisse oftmals
durch personliche Kontakte oder brieflich vermittelt
wurden, sind einige Uberlappungen mit den mehr
biographischen Kapiteln des vorliegenden Bandes un-
vermeidlich.

Husserls Mathematische Studien

Edmund Husserl beginnt 1876, noch keine achtzehn
Jahre alt, sein Studium in Leipzig. Er »studiert drei Se-
mester« dort und »hort Vorlesungen in Mathematik,
Physik, Astronomie und Philosophie« (Schuhmann
1977, 4; vgl. Ierna 2005; 2006). 1878 setzt er das Studi-
um der Mathematik und der Philosophie in Berlin
fort, wo er Weierstraf3 und Kronecker begegnet, die,
wie Husserl selbst erzihlt, einen bedeutenden Ein-
druck auf ihn machten:

S. Luft, M. Wehrle (Hrsg.), Husserl-Handbuch,

»Wahrend ich am Anfang dieser Periode [= die sechs
Semester in Berlin] vorwiegend mit mathematischen
Studien beschaftigt war, liberwog spaterhin das Inte-
resse fur Philosophie mehr und mehr. [...] In Riicksicht
auf die Mathematik wirkten namentlich die Herren
Professoren Weierstral und Kronecker, deren Schiiler
ich wurde, nachhaltig auf mich ein« (Ms. X IV 311, zit.
nach Schuhmann 1977, 6 f.).

In seinen ersten Werken versucht Husserl, das Projekt
von Weierstraf3, die Arithmetisierung der Analysis,
durchzufiihren, und zitiert ausdriicklich die »epoche-
machenden Vorlesungen« von Weierstrafy aus dem
Sommersemester 1878 und dem Wintersemester
1880/81 in der Philosophie der Arithmetik (Hua XII, 12
Anm.):

»Weierstrall pflegte seine epochemachenden Vor-
lesungen Uber die Theorie der analytischen Funktio-
nen mit den Satzen zu eréffnen: Die reine Arithmetik
(oder reine Analysis) ist eine Wissenschaft, die einzig
und allein auf den Begriff der Zahl basiert ist.«

Wihrend Weierstraf3 jedoch dachte, dies sei eine Auf-
gabe, die von und in der Mathematik gelost werden
konnte, meinte Husserl, dass die Grundlagen hierfiir
in der Philosophie und Psychologie zu finden seien.
Schon seit der Zeit, als er Student von Weierstraf3 war,
war Husserl also nicht nur an der Mathematik an sich,
sondern auch an ihrer Begriindung interessiert:
»Mein grofler Lehrer Weierstrafl war es, der in mir
[...] das Interesse fiir eine radikale Begriindung der
Mathematik weckte« (Ms. B II 23, 8a, zit. nach Schuh-
mann 1977, 7). In Uber den Begriff der Zahl und Phi-
losophie der Arithmetik versucht Husserl, eine solche
Begriindung des Zahlbegriffes zu geben: »Mit der
Analyse des Zahlbegriffes muss daher jede Philoso-
phie der Mathematik beginnen. Diese Analyse ist das
Ziel, welches die vorliegende Abhandlung sich stellt«
(Hua XII, 295).

In dieser Hinsicht ist es interessant zu betrachten,
welche philosophischen und methodologischen Ideen
Weierstraf$ in seinen Vorlesungen darlegte. Laut Hus-
serls Vorlesungsnotizen sagte Weierstrafl in seiner
Einleitung in die Theorie der analytischen Funktionen
(gehalten in Berlin im Sommersemester 1878):

»Denn die reine Analysis ist eine Wissenschaft, die kei-
ner Postulate bediirfen soll und nicht bedarf als einzig
und allein des Begriffs der Zahl (im Gegensatz zu ande-
ren mathematischen Wissenschaften wie der Geo-

DOI 10.1007/978-3-476-05417-3_4, © Springer-Verlag GmbH Deutschland, 2017



metrie, analytischen Mechanik, mathematische Physik,
die vielfach auf der Erfahrung fuBen)« (Ms.Q 3/I, 1).

Hier sehen wir schon bei Weierstraf3 die Idee, dass die
Arithmetik nicht empirisch zu begriinden sei im Ge-
gensatz zu den anderen naturwissenschaftlichen Dis-
ziplinen. Genauso versuchte es Husserl in Uber den
Begriff der Zahl, indem er nicht die duf3ere, sondern
die innere Erfahrung als mafigeblich betrachtet, und
die Methoden und Hilfsmittel der deskriptiven Psy-
chologie anwendet. Husserls Nachschrift von Weier-
straf¥’ Vorlesung fihrt fort:

»Zum Begriff der Zahl gelangen wir am besten da-
durch, dal wir die Operation des Zahlens verfolgen. Wir
betrachten ein vorgelegtes Aggregat von Dingen; wir
suchen solche unter ihnen auf, die ein bestimmtes in
der Vorstellung aufgefalites Merkmal besitzen, indem
wir sie der Reihe nach durchgehen; dann fassen wir die
einzelnen Dinge, welche das Merkmal haben, in eine
Gesamtvorstellung zusammen, so entsteht eine Viel-
heit von Einheiten, und diese ist die Zahl« (Ms.Q 3/I, 1).

Auch Husserl legt dem Begrift der Zahl eine Operation
zugrunde, nimlich die der Kollektion, bei welcher ein
einheitliches Interesse und Bemerken verschiedene
Gegenstidnde heraushebt und umfasst (vgl. Hua XII,
333). Laut Husserl kann man aber vollkommen will-
kiirliche und beliebige Gegenstinde kolligieren, und
nicht nur Gegenstinde, die ein bestimmtes Merkmal
besitzen (vgl. Hua XII, 298). Wie Weierstrafl gesteht
aber auch Husserl zu, dass man solche Gegenstinde
nur der Reihe nach, also in zeitlicher Sukzession, auf-
fassen kann. Danach bildet man das Ganze, die Ge-
samtvorstellung oder das »zusammengesetzte Vorstel-
lungsganze« (Hua XII, 307), welches die Zahl ist. Die
gewodhnlichste Bestimmung lautet: »Die Zahl ist eine
Vielheit von Einheiten« (Hua XII, 297). Hierbei steht
Husserl also wortlich im Einklang mit Weierstraf3.
Schwieriger ist es, Kroneckers vorgeblichen Einfluss
zu bestimmen. Husserl spricht haufig von Weierstraf3,
Kronecker dagegen nennt er auch, jedoch seltener. In
den Jahren nach 1880 wiitete ein Streit zwischen Kro-
necker und Cantor iiber die Existenz mathematischer
Entitdten wie unendlicher Mengen (vgl. Schmit 1949,
17). Auch Weierstraf} befasste sich hiermit und wéhlte
die Seite seines Schiilers, Cantor, der die Existenz von
abgeschlossenen unendlichen Mengen verteidigte. In
der Philosophie der Arithmetik werden unendliche
Mengen nur als potentiell-unendliche behandelt, wo-
durch Husserl in dieser Periode eher als Konstruktivist

23

und Finitist bezeichnet werden konnte und (noch)
nicht als Platoniker. Darin kénnte man einen mogli-
chen Einfluss Kroneckers vermuten. Gegen diese Hy-
pothese spricht allerdings, dass Husserl als Finitist ei-
gentlich noch radikaler war als Kronecker: »Kronecker
la3t ndmlich nur solche Begriffe zu, die in endlich vie-
len Schritten konstruiert werden kénnen«, wihrend
Husserl »das Gebiet der >eigentlichen« Zahlen noch en-
ger [fasst] als Kronecker, da er dieses auf die vorstell-
baren Zahlen beschrankt« (Schmit 1949, 35f.). Einen
nachweisbaren Einfluss hat es also wohl kaum gegeben:
Husserl iibt in der Philosophie der Arithmetik nur Kritik
an Kronecker (er beschuldigt ihn des Nominalismus)
und rdumt selbst einen viel grofleren Einfluss seitens
Weierstraf3, Brentano und Stumpf als Kronecker ein.

Weiterhin ist es deutlich, dass einige zentrale Be-
griffe in Husserls Fritharbeiten von Bernard Bolzano
stammen.

Bolzano

Anfinglich waren es vor Allem die Paradoxien des Un-
endlichen und noch nicht die Wissenschaftslehre Bol-
zanos die einen bedeutenden Einfluss auf Husserl aus-
iibten, da Husserl seine akademische Karriere als Ma-
thematiker angefangen hat, und somit zunichst mit
den eher mathematischen Aspekten von Bolzanos
Werk in Kontakt gekommen war.

»Auf Bolzano als Mathematiker wurde ich (als Schiler
von Weierstral%) durch eine Abhandlung von Stolz in
den Mathematischen Annalen und vor allem durch ei-
ne Auseinandersetzung Brentanos (in seinen Vor-
lesungen) mit den >Paradoxien des Unendlichen< und
durch G. Cantor aufmerksam« (Hua XX/I, 297 Anm.).

In Stolz’ Artikel von 1881 werden die Paradoxien zwar
genannt, jedoch inhaltlich kaum verwendet. Ansons-
ten ist dies eine rein technische Abhandlung. In phi-
losophischer Hinsicht ist es sicherlich die ausfiihrliche
Behandlung in den Vorlesungen von Brentano im
Wintersemester 1884/85 gewesen, die Husserls Inte-
resse auf Bolzano gelenkt hat.

»In den Vorlesungen iber elementare Logik behandel-
te er [= Brentano] besonders ausfiihrlich und offenbar
in schopferischer Neugestaltung die deskriptive Psy-
chologie der Continua mit eingehender Riicksichtnah-
me auf Bolzanos >Paradoxien des Unendlichen««
(Schuhmann 1977, 14).



24

Viele Autor/innen (vgl. Schmit 1981, 23; Hill 2000b;
Grattan-Guinness 2000, Kap.4.6.1: »A follower of
Weierstrafl and Cantor«; Smith 2007, 89, 105, 411;
Centrone 2010, 21, Anm. 81) meinten, dass Cantor in
dieser fritheren Periode einen Einfluss auf Husserl ge-
habt hat (hinsichtlich seiner Mengen- und Mannigfal-
tigkeitslehre), aber es ist fragwiirdig, ob es Cantors
Einfluss gewesen sei, der Husserl zum Platonismus in
der Mathematik fithren wiirde. Husserl selbst schreibt
diesen Wandel eher Lotze, Leibniz und Bolzano zu
(vgl. Hua XX/1, 297 f.). Ahnlichkeiten in Husserls und
Cantors Stellungnahme zu den Grundlagen der Ma-
thematik lieflen sich auch durch ihren gemeinsamen
Hintergrund als Weierstra3-Schiiler erkléren.

Ein durchaus grundlegender Begriff in Husserls
Frihphilosophie, der von Bolzano angeregt wurde, ist
der des Inbegriffs. Dem Begriff des Inbegriffs begeg-
nen wir bei Bolzano im dritten Paragraphen der Para-
doxien des Unendlichen, wo er ihn wie folgt definiert:

»Ein Inbegriff gewisser Dinge oder ein aus gewissen
Teilen bestehendes Ganze, glaube [ich] ausdriicken zu
kénnen, wenn namlich festgesetzt wird, daB wir diese
Worte in einer so weiten Bedeutung auslegen wollen,
daR sich behaupten lasse, in allen Satzen, wo man das
Bindewort und anzuwenden pflegt, also z.B. in den
gleich folgenden: »Die Sonne, die Erde und der Mond —
stehen in gegenseitiger Einwirkung aufeinanders; »die
Rose und der Begriff einer Rose —sind ein paar sehr ver-
schiedene Dinge<; »die Namen Socrates und Sohn des
Sophroniskus — bezeichnen einerlei Person« — sei der
Gegenstand, von dem man in diesen Satzen spricht,
ein gewisser Inbegriff von Dingen, ein aus gewissen
Teilen bestehendes Ganze« (Bolzano 1851, § 3).

Ein Inbegriff ist also zum Beispiel >A und B und C
usw.< fiir ein beliebiges A, B, C usw. Bolzano fordert
blof3, dass A, B, C usw. verschieden sind, da man sonst
nicht von einem Inbegriff sprechen kéonne.

Husserl definiert den Inbegriff am Anfang seiner
Uber den Begriff der Zahl eigentlich gar nicht, er stellt
ihn lediglich als gleichbedeutend mit Vielheit und
Menge dar (vgl. Hua XII, 297). Spiter charakterisiert
er ihn als das Ganze, das aus der kollektiven Verbin-
dung seiner Teile konstituiert wird (vgl. Hua XII, 301).
Von dieser Verbindung sagt er wiederum: »Eine blof3
kollektive Verbindung driickt die Sprache dadurch
aus, dass sie die Namen der zu befassenden Einzeldin-
ge durch das Bindewdrtchen Und vermittelt« (Hua
XIJ, 334). Wie Bolzano beschreibt er also den Inbegriff
als ein Ganzes, das durch Aufzihlung seiner Teile

(z.B.»>A und B und C usw.<) konstituiert wird. Bolzano
wie Husser]l meinen ebenfalls, dass vollkommen will-
kiirliche Dinge zusammen einen Inbegriff konstituie-
ren konnen, gleich »ob physisch oder psychisch, abs-
trakt oder konkret, ob durch Empfindung gegeben
oder durch Phantasie, etc.« (Hua XII, 298), wie im
Beispiel Bolzanos eine Rose und ihr Begrift.

Bolzano charakterisiert weiterhin Mengen als Viel-
heiten von Einheiten, die unter einen bestimmten Be-
griff fallen, gibt Beispiele von Inbegriffen von In-
begriffen (Summen) und erdrtert kurz die Relationen
Mehr und Weniger in Bezug auf Mengen und deren
Teile. Auch wenn Husserl seine Definitionen nicht
buchstiblich Bolzano entnimmt, so kann man Bolza-
nos Text dennoch als eine wesentliche Anregung be-
zeichnen, da die Parallelen zu markant sind, um auf
reinem Zufall oder lediglich auf Brentanos Vorlesun-
gen zu beruhen (in welchen es fast ausschlieflich um
den Begriff des Kontinuums geht). Folgende wichtige
Unterschiede konnen jedoch festgehalten werden.
Husserl charakterisiert im Gegensatz zu Bolzano ei-
nen Inbegriff weiterhin im Wesentlichen als kollekti-
ve Verbindung (eine Bestimmung, die er Brentano
verdankt, vgl. Husserl, Ms.Y 2, 108). Bolzano sieht
hingegen schon einen einzigen Gegenstand als In-
begriff an, wihrend Husserl dies entschieden ablehnt
und zumindest zwei verschiedene Teile voraussetzt,
die kollektiv verbunden sind; auch, weil Husserl be-
hauptet, Eins und Null seien keine Zahlen im eigentli-
chen Sinn des Wortes, da sie keine Vielheiten von
Einheiten seien (vgl. Hua XII, 129 ff.). Wenn ein ein-
ziger Gegenstand aber schon einen Inbegriff bilden
konnte, so wire das ein Widerspruch, sofern Husserl
Inbegriff als (quasi) synonym mit Vielheit, Mehrheit,
Menge verwendet.

Nach einer kurzen Periode, in der er fiir Weier-
strafl arbeitet (Sommersemester 1883), und einem
Jahr, in dem er als Freiwilliger seinen Wehrdienst leis-
tet, kehrt Husserl zuriick nach Wien, wo er ab 1884
vor allem bei Brentano Philosophie studiert (vor al-
lem, aber nicht ausschliellich, wie von Peter Varga,
2015, detailliert dargestellt). Husser] hat namlich ne-
ben Brentanos Vorlesungen in Wien ebenfalls u.a.
diejenigen von Robert von Zimmermann besucht. Es
stellt sich aber heraus, laut Varga, dass Zimmermann
fiir Husserl keineswegs eine »Geheimroute« zu Bolza-
no gewesen ist, und dass seine Bedeutung am Ende
»als eher peripher« zu bewerten sei (Varga 2015, 109).
Husserl schloss sich explizit der Brentanoschule an,
dessen Einfluss weitaus sichtbarer und viel deutlicher
nachweisbar ist.



