Edition Centaurus — Jugend, Migration und Diversi

Ahmet Toprak

Gerrit Weitzel Hrsg.

Salafismus
in Deutschland



Edition Centaurus - Jugend, Migration
und Diversity

Herausgegeben von
Katja Nowacki, Faculty of Social Sciences, Dortmund, Deutschland
Ahmet Toprak, FH Dortmund, Dortmund, Deutschland



In der Reihe ,,Edition Centaurus — Jugend, Migration und Diversity* erscheinen
Arbeiten, die sich mit den Belangen von Kindern und Jugendlichen, den Themen
der Migration/Integration oder der Diversity im Sinne der Vielfalt befassen.

Vor dem Hintergrund der These, dass wir in einer Gesellschaft kultureller Viel-
falt mit verschiedenen Anliegen spezifischer Zielgruppen leben, sollen zum einen
deren Besonderheiten herausgearbeitet und mogliche Unterstiitzungsansitze aber
auch gesellschaftliche sowie politische Implikationen diskutiert werden. Insge-
samt wird eine inter- bzw. transdisziplinire Herangehensweise gewiinscht. Die
Reihe ist urspriinglich erschienen mit dem Titel ,,Gender and Diversity*.

Herausgegeben von

Katja Nowacki Ahmet Toprak
Faculty of Social Sciences FH Dortmund
Dortmund, Deutschland Dortmund, Deutschland

Weitere Binde in dieser Reihe http://www.springer.com/series/13830


http://www.springer.com/series/13830

Ahmet Toprak - Gerrit Weitzel
(Hrsg.)

Salafismus
in Deutschland

Jugendkulturelle Aspekte,
padagogische Perspektiven

@ Springer V5



Herausgeber

Ahmet Toprak Gerrit Weitzel
Fachhochschule Dortmund Fachhochschule Miinster
Dortmund, Nordrhein-Westfalen Miinster, Nordrhein-Westfalen
Deutschland Deutschland

Edition Centaurus — Jugend, Migration und Diversity
ISBN 978-3-658-15096-9 ISBN 978-3-658-15097-6  (eBook)
DOI 10.1007/978-3-658-15097-6

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbiblio-
grafie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Springer VS

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2017

Das Werk einschlielich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung, die
nicht ausdriicklich vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vorherigen Zustimmung
des Verlags. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Bearbeitungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Die Wiedergabe von Gebrauchsnamen, Handelsnamen, Warenbezeichnungen usw. in diesem
Werk berechtigt auch ohne besondere Kennzeichnung nicht zu der Annahme, dass solche Namen
im Sinne der Warenzeichen- und Markenschutz-Gesetzgebung als frei zu betrachten wiren und
daher von jedermann benutzt werden diirften.

Der Verlag, die Autoren und die Herausgeber gehen davon aus, dass die Angaben und
Informationen in diesem Werk zum Zeitpunkt der Veroffentlichung vollstindig und korrekt
sind. Weder der Verlag noch die Autoren oder die Herausgeber iibernehmen, ausdriicklich oder
implizit, Gewibhr fiir den Inhalt des Werkes, etwaige Fehler oder AuBerungen.

Lektorat: Dr. Cori Antonia Mackrodt
Gedruckt auf sdurefreiem und chlorfrei gebleichtem Papier
Springer VS ist Teil von Springer Nature

Die eingetragene Gesellschaft ist Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH
Die Anschrift der Gesellschaft ist: Abraham-Lincoln-Str. 46, 65189 Wiesbaden, Germany



Einleitung

Der vorliegende Sammelband ,,Salafismus in Deutschland: Jugendkulturelle
Aspekte und piadagogische Perspektiven geht auf eine vierteilige Veranstaltungs-
reihe zuriick, die im Oktober/November 2015 am Fachbereich fiir ,,Angewandte
Sozialwissenschaften der Fachhochschule Dortmund stattfand. Im Rahmen der
Veranstaltungsreihe haben wir uns mit der Frage beschiftigt, was die salafistische
Bewegung so attraktiv fiir junge Menschen macht und worin die Griinde fiir das
Erstarken einer Bewegung liegen, die schon seit mehreren Jahrhunderten exis-
tiert, aber erst seit etwa zehn Jahren in der deutschen Offentlichkeit prisent ist.

Um einerseits die Ergebnisse der Veranstaltungsreihe festzuhalten und ande-
rerseits dem Thema weitere Konturen und Tiefe zu verleihen, haben wir uns dazu
entschlossen, weitere im Feld bekannte Autorinnen und Autoren hinzuzuziehen,
um diese Publikation in der vorliegenden Form vorlegen zu konnen.

Der Band ist in drei Teile gegliedert. Im ersten Teil fiihrt Thorsten Gerald
Schneiders in die historisch-theologischen Hintergriinde des Salafismus ein und
zeigt auf, welche Stromungen es gibt.

Im zweiten Teil wird der Schwerpunkt auf die jugendkulturellen Aspekte des
Salafismus gelegt. Die Lebensphase Jugend wirft Fragen nach Werten, Normen,
gesellschaftlichen Zusammenhingen und Identitit auf — komplexe Fragen, fiir die
es in modernen und ausdifferenzierten Gesellschaften keine einfachen Antworten
gibt. An diesem Punkt entfaltet der Salafismus seinen Reiz. Auch wenn innerhalb
salafistischer Ideologien im Grunde all das verboten ist, was in der Lebensphase
Jugend unter ,SpaB* verstanden wird, weist das Phidnomen Analogien zu
Jugendprotestbewegungen auf. Zum genaueren Verstindnis dieser Analogien
miissen zundchst gesellschaftliche Modernisierungsprozesse und die daraus
resultierende Entwicklung der Lebensphase Jugend in den Blick genommen
werden.



Vi Einleitung

Im ersten Artikel ,,Grundlagen juveniler Vergemeinschaftung baut Uli Kowol
genau diese theoretische Briicke zwischen gesellschaftlichen Modernisierungspro-
zessen, der Lebensphase Jugend und dem Phédnomen des Salafismus in Deutschland.

Im zweiten Beitrag erdrtern Ahmet Toprak und Gerrit Weitzel Strukturen und
Bedingungen, die sich aus der Lebenssituation junger Menschen heraus ergeben
und die dazu fiihren konnen, dass salafistische Angebote an Attraktivitit fiir junge
Menschen gewinnen kénnen.

Claudia Dantschke diskutiert die unterschiedlichen Szeneakteure, geschlechts-
spezifische Aspekte und die Fragen, was die Anziehungskraft der Szene ausmacht
und wie sie rekrutiert.

Aladin El-Mafaalani arbeitet heraus, dass gerade die Radikalitét der salafisti-
schen Lebensweise eine funktionale Alternative bietet, um die Komplexitidt der
Lebensphase Jugend zu reduzieren. Askese erweist sich zum einen als Provoka-
tion gegeniiber modernen, pluralisierten Gesellschaften, zum anderen bietet sie
die Moglichkeit, das Grundbediirfnis nach Autonomie, Selbstwirksamkeit und
Zugehorigkeit zu befriedigen.

Lamya Kaddor beschiftigt sich mit der extremsten Form des Salafismus:
dem Dschihadismus. Sie hat als Lehrerin selber junge Menschen unterrichtet,
die spiter in Kriegsgebiete auswanderten, und geht in ihrem Beitrag ,,Vom
Klassenzimmer in den Heiligen Krieg* der Frage nach, warum Jugendliche zu
islamistischen Fundamentalisten werden.

Das Social Web hat eine hohe Anschlussfdhigkeit an das Leben der Jugend-
lichen. Es ist lebensweltnah, wird tdglich und flexibel genutzt und bietet diverse
Kommunikationsmoglichkeiten. Salafistische Gruppierungen wissen dies gezielt
fiir ihre Agitationszwecke zu nutzen. Alev Inan beschiftigt sich in ihrem Beitrag
,Jugendliche als Zielgruppe salafistischer Internetaktivitit mit der Online-Rek-
rutierung junger Menschen fiir salafistische Zwecke.

Der dritte und abschlieende Teil fragt nach den padagogischen Perspektiven
in Bezug auf das salafistische Phdnomen. Wie ldsst sich verhindern, dass junge
Menschen salafistischen Ideologien anheimfallen? Hiufig werden Préivention und
De-Radikalisierung als Allheilmittel genannt. Doch inwieweit konnen Priven-
tionsangebote und De-Radikalisierungsangebote diese Versprechen auch einlo-
sen? Michael Kiefer diskutiert in seinem Beitrag ,,Radikalisierungspridvention in
Deutschland — ein Problemaufriss®, wie komplex sich Privention im Kontext des
Salafismus gestaltet.

Politische Bildung soll dabei helfen, zu kritischem Denken zu erziehen. Ihr Ziel
ist es, dass junge Menschen nicht all das glauben, was sie im Internet oder auf der
Straf3e lesen oder horen. In seinem Beitrag erortert Kemal Bozay die Herausforde-
rungen von De-Radikalisierung, politischer Bildung und pddagogischer Priavention.



Einleitung Vil

Die Schule prigt, neben dem Elternhaus und dem Lebensumfeld, junge
Menschen am intensivsten. Auf dieser Basis diskutiert G6tz Nordbruch in seinem
Beitrag Ansitze der Pridvention salafistischer Ansprachen im Unterricht und
Schulalltag.

Das salafistische Phdnomen in Deutschland ist noch sehr jung, evaluierte Kon-
zepte sind somit noch nicht vorhanden. Ausgehend von dieser Tatsache greift
David Yuzva Clement auf Altbewéhrtes zuriick und ,.entdeckt™ den von Franz-
Josef Krafeld formulierten ,,akzeptierenden Ansatz* in Bezug auf die Arbeit mit
jungen Menschen, die salafistische Orientierungs- und Handlungsmuster zeigen,
neu.

Der Band schliefit mit einem Aufsatz von Ahmet Toprak und Gerrit Weitzel,
der die Moglichkeiten des konfrontativen Gesprichsansatzes im Kontext des
Salafismus untersucht. Der konfrontative Ansatz kann dazu beitragen, einen
Gesprichszugang zu Jugendlichen zu schaffen, die offenkundig mit salafistischen
Ideologien sympathisieren, und ist sowohl in der Schule als auch in der Jugendar-
beit einsetzbar.

Ahmet Toprak
Gerrit Weitzel



Inhaltsverzeichnis

Teil I Theologisch-historische Verortung

Historisch-theologische Hintergriinde des Salafismus . ............... 3
Thorsten Gerald Schneiders

Teil I Jugendkulturelle Aspekte

Grundlagen juveniler Vergemeinschaftung. ........................ 29
Uli Kowol
Warum Salafismus den jugendkulturellen Aspekt erfiillt ............. 47

Ahmet Toprak und Gerrit Weitzel

Attraktivitit, Anziehungskraft und Akteure des politischen
und militanten Salafismus in Deutschland. . . ....................... 61
Claudia Dantschke

Provokation und Plausibilitit — Eigenlogik und soziale
Rahmung des jugendkulturellen Salafismus. .. ..................... 77
Aladin El-Mafaalani

Vom Klassenzimmer in den Heiligen Krieg — Warum

Jugendliche islamistische Fundamentalisten werden. .. .............. 91
Lamya Kaddor

Jugendliche als Zielgruppe salafistischer Internetaktivitit. ........... 103
Alev Inan



Teil III Privention und pidagogische Ansétze

Radikalisierungsprivention in Deutschland — ein

Problemaufriss .......... ... ... ... . .. . ...

Michael Kiefer

Dem politischen Salafismus wirkungsvoll begegnen:
De-Radikalisierung, politische Bildung und padagogische

Privention als Herausforderung . ......................

Kemal Bozay

Zum Umgang mit Entfremdung, Verunsicherung und
Unbehagen — Ansiitze der Priivention salafistischer

Ansprachen in Unterricht und Schulalltag . . .............

Gotz Nordbruch

Akzeptierende Jugendarbeit mit Jugendlichen mit
(neo-)salafistischen Orientierungs- und
Handlungsmustern. Theoretische Reflexionen zu

piddagogischen Voraussetzungen. .......................

David Yuzva Clement

Konnen konfrontative Gespriche im Kontext des

Ahmet Toprak und Gerrit Weitzel

Inhaltsverzeichnis



Teil |
Theologisch-historische Verortung



Historisch-theologische Hintergriinde
des Salafismus

Thorsten Gerald Schneiders

1 Die Entstehung eines Begriffs

Salafismus ist eine relativ neue Erscheinung und erst seit wenigen Jahren in der
offentlichen Wahrnehmung prisent (Lauziere 2010). Bis dato war vorwiegend
von islamischem Fundamentalismus, politischem Islam oder ganz allgemein von
Islamismus die Rede. Etwa gleichzeitig mit ,,Salafismus* begann sich auch der
Begriff ,,Dschihadismus® im 6ffentlichen Sprachgebrauch durchzusetzen. Darin
zeigt sich die Einsicht in die Notwendigkeit, auch das Spektrum des islamisch
gepriagten Aktivismus bzw. Radikalismus differenzierter zu sehen. Der Begriff
Salafismus bezeichnet eine moderne Stromung im Islam, die sich im Spannungs-
feld von religiosem Fundamentalismus und politischem Machtstreben bewegt.
Salafismus ist Teil der Religion des sunnitischen Islams. Wie in anderen Reli-
gionen gibt es im Islam liberale, konservative und fundamentalistische Haupt-
stromungen, deren Unterschiede im Kern auf dem Verstindnis der religisen
Quellen und der Bewertung der Religionsgeschichte basieren. Der Salafismus,
wie man ihn heute in wissenschaftlichen Kreisen versteht, gehort zum funda-
mentalistischen Spektrum des Islams. Das heilit, seine Auffassungen sind riick-
wirtsgewandt, streng, wenig kompromissbereit. Fundamentalisten im Islam wie
im Judentum oder im Christentum haben laut Josef van Ess eine grundlegende
Gemeinsamkeit: Thre Vertreter nehmen die Ausfiihrungen in Thora, Bibel und
Koran wortwortlich. Sie lehnen jeden Versuch ab, die Kluft zwischen dem his-
torischen Moment des Eintretens dieser Schriften in die Geschichte und den

T.G. Schneiders (<)
Deutschlandfunk, Ko6ln, Deutschland
E-Mail: thorsten.schneiders @deutschlandradio.de

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2017 3
A. Toprak und G. Weitzel (Hrsg.), Salafismus in Deutschland,

Edition Centaurus — Jugend, Migration und Diversity,

DOI 10.1007/978-3-658-15097-6_1



4 T.G. Schneiders

spiteren zeitlichen Kontexten in ihren Uberlegungen zu beachten. Sie betonen die
Unfehlbarkeit der heiligen Texte, die fiir sie nichts anderes sind als Gottes eigenes
Wort, das um keinen Preis verfilscht oder verdndert werden darf (van Ess 1996,
S. 149). Zugleich sind sie davon iiberzeugt, dass sie allein die Wahrheit kennen.
Ferner betrachten Fundamentalisten alles, was die Menschheit an Wissen schafft,
zunichst einmal skeptisch, weil solche ,,Neuerungen nach ihrer Auffassung die
Gefahr bergen, von Gott wegzufiihren. Dabei machen Fundamentalisten in der
Regel einen Unterschied zwischen technischen und geisteswissenschaftlichen,
philosophischen Erkenntnissen. So sind sie bereit, neue Gerite wie Kiihlschrinke,
Computer oder Mobiltelefone (unter bestimmten Voraussetzungen) zu nutzen,
missbilligen aber neues Wissen iiber das menschliche Dasein in der Morallehre,
der Genderfrage, der Pidagogik etc. Dem liegt eine radikale epistemologische
Reduktion zugrunde, die die rationalen Fihigkeiten des Menschen beim Erwerb
von Wissen bzw. beim Validieren dessen weitgehend ausblendet. AusschlieBlich
religiose Schriften werden als uneingeschrinkte Quelle von Erkenntnis akzeptiert.
Verkiirzt kann man sagen, alles, was auf menschlicher Vernunft basiert und sich
nicht in materiellen Erfindungen niederschligt, wird negiert — jedenfalls dann,
wenn es gemil der jeweils verfolgten Lesart den heiligen Schriften widerspricht.

Die Begriffe Salafismus und Salafist haben dieselbe sprachliche Wurzel wie
der éltere vor allem im Bereich der Islamwissenschaft bekannte Begriff: Salafit/
Salafiten. Josef van Ess bekennt: ,,Bisher kannte ich nur Salafiten (ohne s); den
Begriff gab es (als Eindeutschung von ahl as-salaf [Anhdnger der Altvorderen])
schon in meiner Jugend. Aber er war positiv besetzt und ist nun sang- und klang-
los aus dem Verkehr gezogen worden.* Spottisch fragt er: ,,Wer hat sich denn die-
sen Begriff nun wieder ausgedacht? Und wer bestimmt, wie man ihn definiert?*
(vgl. Schneiders 2014a, S.9). Bei den Salafiten (auch Salafi/Salafis, Salafiyya
oder ahl al-salaf genannt) handelt es sich um Vertreter einer Bewegung, die Mitte
des 19. Jahrhunderts im zusammenbrechenden Osmanischen Reich entstanden
ist, beeinflusst von Entwicklungen im indo-pakistanischen Raum — insbeson-
dere durch die klassische Ahl-i Hadith-Bewegung. Sie wollten die verkrusteten
Strukturen der damals vorherrschenden und etablierten islamischen Gelehrten-
welt aufbrechen und modernisieren. Angesichts dieser Reformbemiihungen war
der Begriff Salafiyya lange Zeit positiv besetzt, wie van Ess meint, und nicht mit
Engstirnigkeit und Antimodernismus verbunden, wie es der Begriff Salafismus
heute ist.

Weder der Begriff Salafisten noch der Begriff Salafiyya ist urspriinglich eine
Eigenbezeichnung. Beide wurden von europidischen Wissenschaftlern geprigt.
Henri Lauziere, der sich auf die Spuren der Begriffsbildung begeben hat, kommt
zu dem Ergebnis, dass das Wort Salafiyya erstmals von dem franzosischen



Historisch-theologische Hintergrunde des Salafismus 5

Orientalisten Louis Massignon in den 1910er Jahren benutzt wurde (2010, S. 374,
380 f.). Auch fiir den Begriff Salafismus findet sich demnach ein relativ frither
Beleg. Hier weist die Spur ebenfalls nach Frankreich ins Jahr 1932. Der Orien-
talist Francois Laoust verwendet ,,salafisme® in seinem Beitrag ,,Le réformisme
orthodoxe des Salafiya et les caracteres généraux de son orientation actuelle® in
der Revue d’Etudes Islamiques. Die Bezeichnungen setzten sich aber nur langsam
durch. Wer das Standardwerk zu den Modernisierungsbestrebungen zwischen
dem 18. und 20. Jahrhundert in der islamischen Welt liest, das 1962 von Albert
Hourani verdffentlichte Buch ,,Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939%,
wird den Begriff Salafiyya dort nicht finden. In Hans Wehrs ,,Arabisches Worter-
buch fiir die Schriftsprache der Gegenwart Arabisch — Deutsch* indes, das 1952
erarbeitet und danach mehrfach wieder aufgelegt wurde, taucht der Begriff ,,Sala-
fiyya“ auf. Auch in der arabisch-islamischen Welt selbst wurde der Begriff iiber-
nommen. [tzchak Weismann zufolge vermag man jedoch nicht zu sagen, ab wann
sich auch die Vertreter der Salafi-Bewegung so nannten (Weismann 2001, S. 231).
Einige Jahrzehnte vor den Salafiten war im Zentrum der arabischen Halbin-
sel, im Nadschd, bereits eine andere Reformbewegung entstanden: die Wahha-
biten (arab.: Wahhabiyya). Sie kennzeichnete ein dogmatischer Rigorismus, der
sich vor allem gegen andere islamische Stromungen richtete und die im Volk
populédren, aber von den ersten Muslimen nicht ausgeiibten Praktiken wie Hei-
ligenverehrung oder Maulid (Geburtstagsfeiern vor allem zu Ehren des Pro-
pheten Mohammed) ausloschen wollten. Zwischen Salafiten und Wahhabiten
gibt es inhaltliche Ubereinstimmungen, es trennte sie aber auch einiges, insbe-
sondere weil sich die Anhédnger des Griinders Muhammad Ibn Abd al-Wahhab
(gest. 1792) an den bereits damals méchtigen Stamm der Saud gebunden hatten.
Wihrend die einen ihre Doktrin durchsetzen wollten, wollten die anderen die
politische Macht in der Region erlangen. Da sie glaubten, jeweils voneinander
profitieren zu konnen, gingen sie eine Allianz ein, die bis in die Gegenwart des
modernen Saudi-Arabiens anhilt. Diese spezifische politische Prigung des Wah-
habismus ist mithin das auffilligste Unterscheidungsmerkmal zu den Salafiten.
Zur Mitte des 20. Jahrhunderts verlor die Salafiyya zunéchst wieder an Bedeu-
tung. In den meisten arabischen Lindern — vorneweg Agypten, Syrien, Irak —
sowie unter den Paldstinensern erlebten die aus Europa stammenden sikularen
Ideologien Nationalismus, Sozialismus und Kommunismus einen Aufschwung.
Mit dem zunehmenden Gefiihl von deren Scheitern erhielten die salafitischen
Ideen wieder neuen Auftrieb. International brachten sich deren Vertreter erstmals
1979 wieder stirker ins Gesprich, als eine Abspaltung der indischen Neo-Ahl-i
Hadith-Bewegung die Grofle Moschee von Mekka erstiirmte. Nach Deutschland
kam die Bewegung erst Mitte der 90er Jahre, zunéchst in Gestalt kleinerer, relativ



6 T.G. Schneiders

unauffilliger Gruppen von Exilanten. Ab 2004/2005 wurde sie dann durch das
offensive Auftreten politisch-missionarischer Aktivisten auch offentlich stirker
wahrnehmbar.

Fiir das aktuelle Phinomen wird nunmehr vorwiegend die Bezeichnung Sala-
fismus mit dem Suffix -ismus als Hinweis auf eine starre, dogmatische Einstel-
lung benutzt. Das ist gerechtfertigt und angemessen. Alle Vertreter des Salafismus
verbindet eine bestimmte Radikalitdt sowohl hinsichtlich ihrer Glaubensvorstel-
lungen als auch hinsichtlich der Abgrenzung zu Menschen mit anderen Auffas-
sungen. Zugleich hat das heutige Auftreten der Salafisten wenig mit dem der
Salafiten vor 100 Jahren zu tun. Trotzdem wurden in der Vergangenheit beide
Begriff oftmals synonym benutzt, etwa von Bassam Tibi in seinem 1985 erschie-
nenen Buch ,.Der Islam und das Problem der kulturellen Bewiltigung sozialen
Wandels®, und auch heute geschieht das gelegentlich immer noch. Auch im Ara-
bischen wird der Begriff salafT fiir einen Vertreter und salafiyya fiir die Bewegung
selbst auf die gesamte Zeitspanne angewandt. Der gegenwiértige Salafismus aber
ist von seinem Wesen her neu und eigenstindig. Hinzu kommt eine politische
Komponente, die ganz eindeutig auf die realen Bedingungen des 21. Jahrhunderts
ausgerichtet ist. Sie ist verbunden mit einer Abgrenzung sowohl zu dem ,,Wes-
ten*, womit primir die USA und Europa gemeint sind, als auch zu den Regierun-
gen der Staaten in der islamischen Welt. Der Salafismus, manche setzen auch das
Prifix ,,Neo-* davor, hebt sich mithin deutlich von der Bewegung der Salafiten
ab. Itzchak Weismann formuliert: ,,.Die Salafiten im spédten Osmanischen Reich
wiirden sich vermutlich im Grabe umdrehen bei dem Gedanken daran, [wer heute
alles als Abkommling von ihnen gilt]* (Weismann 2014, S. 114). Eine saubere
begriffliche Trennung zwischen Salafisten und Salafiten wire mithin wiinschens-
wert, auch wenn die Salafisten theologische Anleihen bei den Salafiten und noch
friiheren Denkrichtungen nehmen.

2 Historische Vorlaufer

Weder die Salafisten noch die Salafiten oder die Wahhabiten haben eine grund-
legend neue Denkrichtung im Islam geschaffen. Thre Vertreter kniipfen inhaltlich
an klassisch-islamische Gelehrte (vor dem Jahr 1800) an, die dhnliche Auffas-
sungen bzw. Bestandteile davon durch beinah die gesamte islamische Geschichte
hindurch in der einen oder anderen Form vertreten haben. Nach van Ess bilden
diese Positionen seit dem 9. Jahrhundert eine grundlegende Lehrmeinung in der
islamischen Theologie (1996, S. 192). Die bekanntesten Vertreter sind Ibn Hanbal



Historisch-theologische Hintergrunde des Salafismus 7

im 9. Jahrhundert, Ibn Taymiyya im 14. Jahrhundert und Muhammad Ibn Abd al-
Wahhab im 18. Jahrhundert. Sie stehen im weiteren Verlauf des Beitrags im Fokus.

Ebenfalls bedeutend fiir die salafistische Bewegung sind aber auch die Prot-
agonisten der Salafi-Bewegung im 19. Jahrhundert Jamal al-Din al-Afghani,
Muhammad Abduh und Rashid Rida. Thr Wirken steht vor allem fiir zwei
Aspekte: Zum einen sorgten sie dafiir, dass sich die Aufmerksamkeit auf die
erstarrte Verfasstheit des Islams wihrend des Niedergangs des Osmanischen
Reichs richtete, zum anderen brachten sie den Widerstandsgedanken gegen die
wachsende koloniale Fremdherrschaft durch die Européer in den theologischen
Diskurs ein.

Weitere wichtige Personen fiir den Salafismus wirkten im 20. Jahrhundert.
Diese Minner adaptierten die theologischen Konzepte an die Moderne und jus-
tierten die Idee der Widerstandsbewegung neu. Dabei entwickelten sie auch die
Grundlagen fiir die heutigen Dschihad-Konzepte des bewaffneten Kampfs gegen
Feinde. Zu nennen ist hier zunichst der 1914 in Albanien geborene und spéter vor
allem in Syrien, Saudi-Arabien und Jordanien lehrende Nasir al-Din al-Albani
(gestorben 1999) (Lacroix 2009). Sein Wirken zeichnete sich besonders dadurch
aus, dass er einen islamischen Puritanismus predigte. Mittels Hadith-Lehre
bemiihte er sich um ein genaues Bild von der Friihzeit des Islams, um danach
Vorschriften fiir ein moglichst ,,authentisches* Leben entsprechend dem Vor-
bild des Propheten und seiner Gefihrten in der Gegenwart zu entwickeln. Zum
Beispiel widmete er sich der korrekten Ausfiihrung des tédglichen fiinfmaligen
Pflichtgebets. Jede Bewegung wihrend des Gebets ist im Detail geregelt. Doch
unter Muslimen gibt es (oft je nach kultureller Herkunft bzw. nach Rechtsschul-
zugehorigkeit) feine Unterschiede etwa in der Haltung des Korpers, der Hinde
oder der Finger. Al-Albani zufolge zeigen diese Unterschiede, dass das Gebet
im Laufe der Jahrhunderte selbst unter den Augen der groBen fritheren Gelehr-
ten veridndert wurde, sodass nicht mehr genau so gebetet wird, wie es der Pro-
phet Mohammed einst vorgemacht hat (Al-Albani [1983], S.37). In seinem
Buch ,,Sifat sala t al-nabi* versucht al-Albani nun, diese ,,Fehler auszumerzen
und den korrekten Gebetsablauf aus den iiberlieferten Quellen zu rekapitulieren.
Wichtige moderne Vordenker des Salafismus sind neben al-Albani die hochran-
gigen saudischen Gelehrten Abd al-Aziz Ibn Baz (1910-1999) und Muhammad
Ibn Salih al-Uthaymin (1925-2001), die bereits zu Lebzeiten als die bedeutends-
ten wahhabitischen Gelehrten galten. Auch sie stehen insbesondere fiir die Beto-
nung des Hadith, also der Uberlieferungen von Handlungsweisen des Propheten
Mohammed, als Quelle islamrechtlicher Vorschriften fiir die Gegenwart. Wie viele
Gelehrte in Saudi-Arabien pendelten sie zwischen Arrangement mit und Opposi-
tion zum Herrscherhaus des Konigreichs. Wihrend Ibn Baz auch als GrofSmufti



8 T.G. Schneiders

seines Landes fungierte, hielt al-Uthaymin stets Abstand zur Staatsfiihrung.
SchlieBlich fillt der Blick auf Abu Muhammad al-Maqdisi. Der jordanische
Paléstinenser gilt als der einflussreichste noch lebende Vordenker des Salafismus
— insbesondere des dschihadistischen Salafismus (Wagemakers 2012). Al-Maqdist
war Lehrer und Mentor von Abu Mus’ab al-Zarqawi, dem 2006 gettteten Anfiih-
rer der Terror-Organisation al-Qaida im Irak (AQI), auf dessen Konto zahlreiche
Anschlige vor allem gegen Schiiten gehen.

2.1 Ahmad Ibn Hanbal

Mit den jiingsten terroristischen Entwicklungen hat ein Mann wie Ahmad Ibn
Hanbal wenig zu tun. Er gilt allerdings als eine Art geistiger Urvater heutiger
konservativer und fundamentalistischer Glaubensiiberzeugungen (fiir eine aus-
fiihrliche Darstellung Ibn Hanbals siehe Schneiders 2014c). Ibn Hanbal wird
gerne die Rolle eines Fanatikers zugeschrieben, der am strengsten im Vergleich
zu Abu Hanifa, Malik Ibn Anas und al-Schafi’i geurteilt habe, mit deren Namen
die heute noch verbliebenen grofien Rechtsschulen (Sg. madhab/Pl. madahib) des
sunnitischen Islams verbunden sind — in chronologischer Reihenfolge ihres Ent-
stehens im 8. und 9. Jahrhundert: die Hanafiten, die Malikiten, die Schafiiten und
eben die vierte, die jlingste Rechtsschule, deren Eponym Ahmad Ibn Hanbal ist:
die Hanbaliten. Diese Rechtsschulen bestehen bis heute. Sie erfahren vor allem
durch Gelehrtendiskurse ihre Bedeutung. Zum einen stehen sie fiir bestimmte
Verfahrensweisen, wie mit den Quellen des Islams umgegangen wird (usil al-
figh), zum anderen fiir die konkreten Ergebnisse, zu denen diese Verfahrenswei-
sen letztlich fiihren (furu’ al-figh).

Ahmad Ibn Hanbal wurde 780, knapp 150 Jahre nach dem Tod des Propheten
Mohammed, als Sohn Muhammad Ibn Hanbals, eines Soldaten der Armee von
Khorasan, in Bagdad geboren. Im schwangeren Zustand hatte Ahmads Mutter
ihre Heimatstadt Merw (im heutigen Turkmenistan) verlassen und sich wie so
viele andere in die 18 Jahre zuvor neu gegriindete Hauptstadt des Kalifenreichs
aufgemacht. Ahmad lebte in einer spannenden Zeit. Nur knapp 30 Jahre vor
seiner Geburt hatte der Aufstieg der Abbasiden-Dynastie, also jenes Kalifenge-
schlechts, unter dessen Herrschaft sich die sogenannte Bliitezeit des Islams entwi-
ckelte, seinen Anfang genommen.

Da sein Vater frith mit etwa 30 Jahren starb, wuchs Ahmad Ibn Hanbal bei sei-
ner Mutter auf. Schon in jungen Jahren bemiihte er sich, Ausspriiche des Prophe-
ten Mohammed zusammenzutragen. Sein Ansinnen fiihrte ihn nach Kufa, Basra,
Mekka, Medina, in den Jemen und nach Syrien. Davon abgesehen verbrachte er



Historisch-theologische Hintergrunde des Salafismus 9

aber fast sein ganzes Leben in Bagdad. In der Zeit der Regentschaft des Kalifen
Harun al-Raschid hatte er eine umfangreiche Ausbildung in verschiedenen Berei-
chen des Islams erhalten. Gemill dem sich entwickelnden Kanon islamischer
Ausbildung studierte er zunédchst die Sprache; nach bis heute herrschender Auf-
fassung ist das Studium des Arabischen unerlissliche Voraussetzung fiir eine isla-
mische Bildung. In allen Bereichen des Glaubens kommt es auf das Verstindnis
des Wortlauts in den Quellentexten an. Dariiber hinaus nahm Ibn Hanbal Unter-
richt im islamischen Recht (figh) in einer Zeit, die von heftigen Diskussionen um
die kiinftige Handhabung der Religionsgrundlagen gepréigt war.

Der Tod des Propheten und der Prophetengenossen lag bereits mehr als
150 Jahre zuriick, die Unsicherheiten in religiosen Fragen nahmen zu und der
Waunsch nach verbindlichen Regeln wurde grofler. Zudem waren immer mehr
Hadithe in Umlauf gelangt, die erfunden worden waren, etwa um bestimmten
Ansichten Legitimation zu verleihen. Das Zentrum der Hadithtreue lag damals
im Hidschaz, der Wirkungsstitte Mohammeds. Schon rein geografische Gesichts-
punkte machten es somit vom politischen Zentrum des islamischen Reichs in
Bagdad aus schwierig, stets an glaubwiirdige Hadithe zu gelangen bzw. deren
Glaubwiirdigkeit zu iberpriifen. Entsprechend wuchs die Skepsis gegeniiber
Hadithen. Abu Hanifa nahm dies zum Anlass, verstarkt durch Vernunftmetho-
den zur Scharia zu gelangen, und auch andere schenkten alternativen Methoden
der Rechtsmethodologie groflere Beachtung. Aus dieser Entwicklung wiederum
gingen ,,spekulative Auswiichse* hervor, die einerseits den Wunsch nach einer
stidrkeren Systematisierung des Rechts hervorbrachten — hier kommt der Rechts-
schulgriinder al-Schafi’i ins Spiel — und andererseits den frommen Wunsch nach
Riickkehr zur Anfangszeit des Islams — hier kommt Ahmad Ibn Hanbal ins Spiel.
Das Unterrichtsangebot in dieser ersten formativen Periode des islamischen
Rechts (figh) war entsprechend reichhaltig. So kam er mit fiithrenden Personlich-
keiten seiner Zeit in Kontakt.

Frommigkeit und Beharrlichkeit durchziehen sein privates und offentliches
Leben. Schon al-Schafi’i wird mit den Worten zitiert: ,,Ich verlie3 in Bagdad kei-
nen Frommeren und Gelehrteren als Ahmad Ibn Hanbal* (Ibn al-Gawzi 2013,
S. 191; Ibn Hanbal 1969, Bd. 1, S. 4). Als Vertreter der Hadithgelehrten galt er
ohne Frage als Koryphie, als Rechtsgelehrten (faqth) indes haben manche seiner
Zeitgenossen und der nachfolgenden Generationen ihn nicht gesehen. Das spie-
gelt sich in der Auslassung seines Namens im Buch des bedeutenden Historikers
al-Tabari (gest. 923) ,,Die verschiedenen Ansichten der Rechtsgelehrten wider
(1902). Ibn Hanbal selbst bezeichnete sich als ,,widerwilligen Rechtsgelehrten*
doch ,,iberzeugten Traditionarier” (Spectorsky 1982, S. 461). Entsprechend ist
Ibn Hanbals bedeutendstes Werk, das bis heute universal Wertschitzung genieft,



10 T.G. Schneiders

eine Hadithsammlung: ,,al-Musnad® (der Titel bezeichnet eine bestimmte Form,
gesammelte Hadithe aufzufiihren). Das Buch umfasst 28.000 Uberlieferungen,
die Ibn Hanbal aus der 25-fachen Menge ausgewihlt hat (Ibn al-Gawzi 2013,
S. 357).

Der Hohepunkt der abbasidischen Macht war zu Ibn Hanbals Lebzeiten
erreicht. Mit den Sohnen Harun al-Raschids, al-Amin und al-Ma’mun, begann
bereits der Abstieg der Familiendynastie. Machtkdmpfe und Intrigen fiihrten in
den folgenden Jahrzehnten zu raschen Wechseln auf dem Kalifenthron und zu
Einflussverlust. Im Reich gab es diverse Aufstinde. Das an einigen Stellen ent-
standene Machtvakuum wurde genutzt, um neue Teilreiche zu errichten — etwa
durch die Tahiriden in Khorasan oder spiter die Tuluniden in Agypten. Die Abba-
siden wurden von ihnen nur noch pro forma anerkannt. Diese Entwicklungen
blieben nicht ohne Auswirkungen auf die Religion des Islams, offiziell ist der
Kalif (der Nachfolger/Stellvertreter des Propheten Mohammed) immer noch der-
jenige, der neben der weltlichen auch die geistliche Macht auf sich vereint. Aber
durch die wachsende Bedeutung der Rechtsgelehrten wurde seine Autoritéit auch
auf diesem Gebiet zunehmend herausgefordert.

Es ist daher nicht allzu iiberraschend, dass es in den 830er Jahren zu einer
Machtprobe kam, die am Ende zu einer nachhaltigen theologischen Zisur fiihrte.
Ausgangspunkt war ein erbitterter Streit iiber ein vermeintliches Detail: Es ging
um die Frage, ob der Koran das erschaffene oder unerschaffene Wort Gottes ist
(Madelung 1974). Die Abbasiden-Kalifen erhoben die Erschaffenheit des Korans
zu einem Dogma. Der Traditionalist Ahmad Ibn Hanbal, der im Laufe seines
Lebens zunehmend engstirniger geworden zu sein scheint, lehnte diese Auffas-
sung aber kategorisch ab. Laut van Ess brach er sogar den Kontakt zu all jenen
Traditionariern ab, die sich der Vorgabe des Kalifen gebeugt hatten, und vermied
es, hernach noch Hadith-Aufzeichnungen von ihnen zu nutzen (1991 ff., Bd. 3,
S. 470). Fiir Ibn Hanbal war die Herleitung der Lehre von der Erschaffenheit
des Korans auch deshalb unglaubwiirdig, weil sie auf menschlichen Uberlegun-
gen fulite und nicht aus den Quellen des Korans und der Sunna geschopft werden
konnte. Er plddierte dafiir, die Frage unbeantwortet zu lassen.

Mit der Verfiigung des Kalifen begann eine rund 16-jidhrige Zeit der Inqui-
sition (mihna) von 833 bis etwa 848. Die Gelehrten wurden allesamt nach ihrer
Haltung zu der Doktrin befragt und sollten die Vorgabe des Kalifen offentlich
anerkennen. Wihrend fast alle der Aufforderung nachkamen, widersetzte sich
Ahmad Ibn Hanbal. Darauthin wurde er eingekerkert. Unter den Augen der Herr-
scher wurde er spiter noch einmal offentlich befragt. Er blieb bei seiner Ableh-
nung und wurde ausgepeitscht. Pro-hanbalitischen Autoren zufolge blieb er auch
unter den Schmerzen der Peitschenhiebe standhaft. Letzten Endes wurde der



Historisch-theologische Hintergrunde des Salafismus 11

geschundene Ahmad Ibn Hanbal — vielleicht aus Angst vor der Reaktion des Vol-
kes — aus der Haft entlassen.

Fiir viele Zeitgenossen und spitere Generationen avancierte er durch diese
Episode in seinem Leben zu einer Symbolfigur fiir den Widerstand gegen hoheit-
liche Instanzen. Mit seinem oppositionellen Verhalten besiegelte er seinen Ruhm
als frommer, standhafter und den eigenen Prinzipien treuer Muslim (Patton
1897). Vermutlich wiirde man sich seiner ohne diese Inquisition weit weniger
stark erinnern. Josef van Ess konstatiert: ,In Ibn Hanbal hat die Obrigkeit einen
Mirtyrer geschaften; er verkorpert fiir den sunnitischen Muslim den Kampf des
Einzelnen gegen den ungerechten und weltlichen Staat” (vgl. 1991 ff., Bd. 3,
S. 456).

2.2 Ibn Taymiyya

Ibn Taymiyya gehorte im 13./14. Jahrhundert zu den Bewunderern von Ahmad
Ibn Hanbal. Nach Birgit Krawietz ist Ibn Taymiyya ,,der wichtigste Vertreter* der
Hanbaliten (2014). Sein Leben begann als Fliichtling, worin gewissermallen eine
Ironie der Geschichte liegt. Geboren wurde er 1263 ausgerechnet in jener Region
zwischen der heutigen Tiirkei und dem heutigen Syrien, in der seit 2014/2015 die
Anhénger der Terrororganisation ,,Islamischer Staat“, die sich in ihren religisen
Auslegungen gerade auch auf Ibn Taymiyya berufen, eine der Ursachen fiir mas-
sive Fluchtbewegungen sind. Im 13. Jahrhundert war es seine Familie, die vor den
herannahenden Mongolen-Horden fliechen musste, die seine Heimatstadt in Schutt
und Asche legten. Ahnlich wie die IS-Terroristen heute, wurden die Mongolen
damals wegen ihrer Brutalitdt und Erbarmungslosigkeit gefiirchtet. Zu dieser Zeit
war Ibn Taymiyya gerade mal sechs oder sieben Jahre alt. Die Familie ging nach
Damaskus, wo gerade die Mamluken herrschten. Sein Vater, ein hanbalitischer
Religionsgelehrter, nahm eine Stelle an einer Madrasa, einer Islam-Schule, an.
Auch Ibn Taymiyya besuchte diese Schule und wurde dort spéter ebenfalls Lehrer.

1258 hatten die Mongolen Bagdad erobert. Die Einnahme der Stadt besiegelte
das endgiiltige Ende der Abbasiden-Dynastie. Die Mongolen dringten weiter in
Richtung Syrien. Dort stieen sie aber auf stirkeren Widerstand. Die Einnahme
der Region verlief nicht mehr im Handumdrehen, wie bei den gewaltigen Erobe-
rungen in den Jahren zuvor. Ibn Taymiyya lebte also mit der stindigen Bedrohung
durch eine Invasion der Mongolen. Das wirkte sich auf sein religioses Verstindnis
und seine Lehren aus. Ahnlich konnte man das bei Martin Luther beobachten, der
im 16. Jahrhundert in stindiger Angst vor einem Einfall der Osmanen lebte und
wirkte (Ehmann 2008).



