
Salafismus 
in Deutschland

Ahmet Toprak
Gerrit Weitzel Hrsg.

Jugendkulturelle Aspekte, 
pädagogische Perspektiven

Edition Centaurus – Jugend, Migration und Diversity



Herausgegeben von
Katja Nowacki, Faculty of Social Sciences, Dortmund, Deutschland
Ahmet Toprak, FH Dortmund, Dortmund, Deutschland

Edition Centaurus – Jugend, Migration 
und Diversity



In der Reihe „Edition Centaurus – Jugend, Migration und Diversity“ erscheinen 
Arbeiten, die sich mit den Belangen von Kindern und Jugendlichen, den Themen 
der Migration/Integration oder der Diversity im Sinne der Vielfalt befassen.
Vor dem Hintergrund der These, dass wir in einer Gesellschaft kultureller Viel-
falt mit verschiedenen Anliegen spezifischer Zielgruppen leben, sollen zum einen 
deren Besonderheiten herausgearbeitet und mögliche Unterstützungsansätze aber 
auch gesellschaftliche sowie politische Implikationen diskutiert werden. Insge-
samt wird eine inter- bzw. transdisziplinäre Herangehensweise gewünscht. Die 
Reihe ist ursprünglich erschienen mit dem Titel „Gender and Diversity“.

Herausgegeben von
Katja Nowacki
Faculty of Social Sciences
Dortmund, Deutschland

Weitere Bände in dieser Reihe http://www.springer.com/series/13830

Ahmet Toprak
FH Dortmund
Dortmund, Deutschland

http://www.springer.com/series/13830


Ahmet Toprak · Gerrit Weitzel 
(Hrsg.)

Salafismus  
in Deutschland
Jugendkulturelle Aspekte, 
pädagogische Perspektiven



Herausgeber
Ahmet Toprak
Fachhochschule Dortmund  
Dortmund, Nordrhein-Westfalen 
Deutschland

Gerrit Weitzel
Fachhochschule Münster  
Münster, Nordrhein-Westfalen 
Deutschland

Edition Centaurus – Jugend, Migration und Diversity
ISBN 978-3-658-15096-9 	 ISBN 978-3-658-15097-6  (eBook)
DOI 10.1007/978-3-658-15097-6

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbiblio-
grafie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Springer VS
© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2017
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung, die 
nicht ausdrücklich vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vorherigen Zustimmung 
des Verlags. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Bearbeitungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Die Wiedergabe von Gebrauchsnamen, Handelsnamen, Warenbezeichnungen usw. in diesem 
Werk berechtigt auch ohne besondere Kennzeichnung nicht zu der Annahme, dass solche Namen 
im Sinne der Warenzeichen- und Markenschutz-Gesetzgebung als frei zu betrachten wären und 
daher von jedermann benutzt werden dürften.
Der Verlag, die Autoren und die Herausgeber gehen davon aus, dass die Angaben und 
Informationen in diesem Werk zum Zeitpunkt der Veröffentlichung vollständig und korrekt 
sind. Weder der Verlag noch die Autoren oder die Herausgeber übernehmen, ausdrücklich oder 
implizit, Gewähr für den Inhalt des Werkes, etwaige Fehler oder Äußerungen.

Lektorat: Dr. Cori Antonia Mackrodt

Gedruckt auf säurefreiem und chlorfrei gebleichtem Papier

Springer VS ist Teil von Springer Nature  
Die eingetragene Gesellschaft ist Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH  
Die Anschrift der Gesellschaft ist: Abraham-Lincoln-Str. 46, 65189 Wiesbaden, Germany



V

Der vorliegende Sammelband „Salafismus in Deutschland: Jugendkulturelle 
Aspekte und pädagogische Perspektiven“ geht auf eine vierteilige Veranstaltungs-
reihe zurück, die im Oktober/November 2015 am Fachbereich für „Angewandte 
Sozialwissenschaften“ der Fachhochschule Dortmund stattfand. Im Rahmen der 
Veranstaltungsreihe haben wir uns mit der Frage beschäftigt, was die salafistische 
Bewegung so attraktiv für junge Menschen macht und worin die Gründe für das 
Erstarken einer Bewegung liegen, die schon seit mehreren Jahrhunderten exis-
tiert, aber erst seit etwa zehn Jahren in der deutschen Öffentlichkeit präsent ist.

Um einerseits die Ergebnisse der Veranstaltungsreihe festzuhalten und ande-
rerseits dem Thema weitere Konturen und Tiefe zu verleihen, haben wir uns dazu 
entschlossen, weitere im Feld bekannte Autorinnen und Autoren hinzuzuziehen, 
um diese Publikation in der vorliegenden Form vorlegen zu können.

Der Band ist in drei Teile gegliedert. Im ersten Teil führt Thorsten Gerald 
Schneiders in die historisch-theologischen Hintergründe des Salafismus ein und 
zeigt auf, welche Strömungen es gibt.

Im zweiten Teil wird der Schwerpunkt auf die jugendkulturellen Aspekte des 
Salafismus gelegt. Die Lebensphase Jugend wirft Fragen nach Werten, Normen, 
gesellschaftlichen Zusammenhängen und Identität auf – komplexe Fragen, für die 
es in modernen und ausdifferenzierten Gesellschaften keine einfachen Antworten 
gibt. An diesem Punkt entfaltet der Salafismus seinen Reiz. Auch wenn innerhalb 
salafistischer Ideologien im Grunde all das verboten ist, was in der Lebensphase 
Jugend unter „Spaß“ verstanden wird, weist das Phänomen Analogien zu 
Jugendprotestbewegungen auf. Zum genaueren Verständnis dieser Analogien 
müssen zunächst gesellschaftliche Modernisierungsprozesse und die daraus 
resultierende Entwicklung der Lebensphase Jugend in den Blick genommen 
werden.

Einleitung



VI Einleitung

Im ersten Artikel „Grundlagen juveniler Vergemeinschaftung“ baut Uli Kowol 
genau diese theoretische Brücke zwischen gesellschaftlichen Modernisierungspro-
zessen, der Lebensphase Jugend und dem Phänomen des Salafismus in Deutschland.

Im zweiten Beitrag erörtern Ahmet Toprak und Gerrit Weitzel Strukturen und 
Bedingungen, die sich aus der Lebenssituation junger Menschen heraus ergeben 
und die dazu führen können, dass salafistische Angebote an Attraktivität für junge 
Menschen gewinnen können.

Claudia Dantschke diskutiert die unterschiedlichen Szeneakteure, geschlechts-
spezifische Aspekte und die Fragen, was die Anziehungskraft der Szene ausmacht 
und wie sie rekrutiert.

Aladin El-Mafaalani arbeitet heraus, dass gerade die Radikalität der salafisti-
schen Lebensweise eine funktionale Alternative bietet, um die Komplexität der 
Lebensphase Jugend zu reduzieren. Askese erweist sich zum einen als Provoka-
tion gegenüber modernen, pluralisierten Gesellschaften, zum anderen bietet sie 
die Möglichkeit, das Grundbedürfnis nach Autonomie, Selbstwirksamkeit und 
Zugehörigkeit zu befriedigen.

Lamya Kaddor beschäftigt sich mit der extremsten Form des Salafismus: 
dem Dschihadismus. Sie hat als Lehrerin selber junge Menschen unterrichtet, 
die später in Kriegsgebiete auswanderten, und geht in ihrem Beitrag „Vom 
Klassenzimmer in den Heiligen Krieg“ der Frage nach, warum Jugendliche zu 
islamistischen Fundamentalisten werden.

Das Social Web hat eine hohe Anschlussfähigkeit an das Leben der Jugend-
lichen. Es ist lebensweltnah, wird täglich und flexibel genutzt und bietet diverse 
Kommunikationsmöglichkeiten. Salafistische Gruppierungen wissen dies gezielt 
für ihre Agitationszwecke zu nutzen. Alev Inan beschäftigt sich in ihrem Beitrag 
„Jugendliche als Zielgruppe salafistischer Internetaktivität“ mit der Online-Rek-
rutierung junger Menschen für salafistische Zwecke.

Der dritte und abschließende Teil fragt nach den pädagogischen Perspektiven 
in Bezug auf das salafistische Phänomen. Wie lässt sich verhindern, dass junge 
Menschen salafistischen Ideologien anheimfallen? Häufig werden Prävention und 
De-Radikalisierung als Allheilmittel genannt. Doch inwieweit können Präven-
tionsangebote und De-Radikalisierungsangebote diese Versprechen auch einlö-
sen? Michael Kiefer diskutiert in seinem Beitrag „Radikalisierungsprävention in 
Deutschland – ein Problemaufriss“, wie komplex sich Prävention im Kontext des 
Salafismus gestaltet.

Politische Bildung soll dabei helfen, zu kritischem Denken zu erziehen. Ihr Ziel 
ist es, dass junge Menschen nicht all das glauben, was sie im Internet oder auf der 
Straße lesen oder hören. In seinem Beitrag erörtert Kemal Bozay die Herausforde-
rungen von De-Radikalisierung, politischer Bildung und pädagogischer Prävention.



VIIEinleitung

Die Schule prägt, neben dem Elternhaus und dem Lebensumfeld, junge 
Menschen am intensivsten. Auf dieser Basis diskutiert Götz Nordbruch in seinem 
Beitrag Ansätze der Prävention salafistischer Ansprachen im Unterricht und 
Schulalltag.

Das salafistische Phänomen in Deutschland ist noch sehr jung, evaluierte Kon-
zepte sind somit noch nicht vorhanden. Ausgehend von dieser Tatsache greift 
David Yuzva Clement auf Altbewährtes zurück und „entdeckt“ den von Franz-
Josef Krafeld formulierten „akzeptierenden Ansatz“ in Bezug auf die Arbeit mit 
jungen Menschen, die salafistische Orientierungs- und Handlungsmuster zeigen, 
neu.

Der Band schließt mit einem Aufsatz von Ahmet Toprak und Gerrit Weitzel, 
der die Möglichkeiten des konfrontativen Gesprächsansatzes im Kontext des 
Salafismus untersucht. Der konfrontative Ansatz kann dazu beitragen, einen 
Gesprächszugang zu Jugendlichen zu schaffen, die offenkundig mit salafistischen 
Ideologien sympathisieren, und ist sowohl in der Schule als auch in der Jugendar-
beit einsetzbar.

Ahmet Toprak
Gerrit Weitzel



IX

Teil I  Theologisch-historische Verortung

Historisch-theologische Hintergründe des Salafismus . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 3
Thorsten Gerald Schneiders

Teil II  Jugendkulturelle Aspekte

Grundlagen juveniler Vergemeinschaftung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 29
Uli Kowol

Warum Salafismus den jugendkulturellen Aspekt erfüllt . . . . . . . . . . . . .              	 47
Ahmet Toprak und Gerrit Weitzel

Attraktivität, Anziehungskraft und Akteure des politischen  
und militanten Salafismus in Deutschland . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 61
Claudia Dantschke

Provokation und Plausibilität – Eigenlogik und soziale  
Rahmung des jugendkulturellen Salafismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 77
Aladin El-Mafaalani

Vom Klassenzimmer in den Heiligen Krieg – Warum  
Jugendliche islamistische Fundamentalisten werden  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 91
Lamya Kaddor

Jugendliche als Zielgruppe salafistischer Internetaktivität  . . . . . . . . . . . .            	 103
Alev Inan

Inhaltsverzeichnis



X Inhaltsverzeichnis

Teil III  Prävention und pädagogische Ansätze

Radikalisierungsprävention in Deutschland – ein  
Problemaufriss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 121
Michael Kiefer

Dem politischen Salafismus wirkungsvoll begegnen:  
De-Radikalisierung, politische Bildung und pädagogische  
Prävention als Herausforderung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 135
Kemal Bozay

Zum Umgang mit Entfremdung, Verunsicherung und  
Unbehagen – Ansätze der Prävention salafistischer  
Ansprachen in Unterricht und Schulalltag. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 155
Götz Nordbruch

Akzeptierende Jugendarbeit mit Jugendlichen mit  
(neo-)salafistischen Orientierungs- und  
Handlungsmustern. Theoretische Reflexionen zu  
pädagogischen Voraussetzungen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 167
David Yuzva Clement

Können konfrontative Gespräche im Kontext des  
Salafismus stattfinden? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 183
Ahmet Toprak und Gerrit Weitzel



Teil I
Theologisch-historische Verortung



3

Historisch-theologische Hintergründe 
des Salafismus
Thorsten Gerald Schneiders

1	� Die Entstehung eines Begriffs

Salafismus ist eine relativ neue Erscheinung und erst seit wenigen Jahren in der 
öffentlichen Wahrnehmung präsent (Lauzière 2010). Bis dato war vorwiegend 
von islamischem Fundamentalismus, politischem Islam oder ganz allgemein von 
Islamismus die Rede. Etwa gleichzeitig mit „Salafismus“ begann sich auch der 
Begriff „Dschihadismus“ im öffentlichen Sprachgebrauch durchzusetzen. Darin 
zeigt sich die Einsicht in die Notwendigkeit, auch das Spektrum des islamisch 
geprägten Aktivismus bzw. Radikalismus differenzierter zu sehen. Der Begriff 
Salafismus bezeichnet eine moderne Strömung im Islam, die sich im Spannungs-
feld von religiösem Fundamentalismus und politischem Machtstreben bewegt.

Salafismus ist Teil der Religion des sunnitischen Islams. Wie in anderen Reli-
gionen gibt es im Islam liberale, konservative und fundamentalistische Haupt-
strömungen, deren Unterschiede im Kern auf dem Verständnis der religiösen 
Quellen und der Bewertung der Religionsgeschichte basieren. Der Salafismus, 
wie man ihn heute in wissenschaftlichen Kreisen versteht, gehört zum funda-
mentalistischen Spektrum des Islams. Das heißt, seine Auffassungen sind rück-
wärtsgewandt, streng, wenig kompromissbereit. Fundamentalisten im Islam wie 
im Judentum oder im Christentum haben laut Josef van Ess eine grundlegende 
Gemeinsamkeit: Ihre Vertreter nehmen die Ausführungen in Thora, Bibel und 
Koran wortwörtlich. Sie lehnen jeden Versuch ab, die Kluft zwischen dem his-
torischen Moment des Eintretens dieser Schriften in die Geschichte und den 

© Springer Fachmedien Wiesbaden GmbH 2017 
A. Toprak und G. Weitzel (Hrsg.), Salafismus in Deutschland, 
Edition Centaurus – Jugend, Migration und Diversity, 
DOI 10.1007/978-3-658-15097-6_1

T.G. Schneiders (*) 
Deutschlandfunk, Köln, Deutschland
E-Mail: thorsten.schneiders@deutschlandradio.de



4 T.G. Schneiders

späteren zeitlichen Kontexten in ihren Überlegungen zu beachten. Sie betonen die 
Unfehlbarkeit der heiligen Texte, die für sie nichts anderes sind als Gottes eigenes 
Wort, das um keinen Preis verfälscht oder verändert werden darf (van Ess 1996, 
S. 149). Zugleich sind sie davon überzeugt, dass sie allein die Wahrheit kennen. 
Ferner betrachten Fundamentalisten alles, was die Menschheit an Wissen schafft, 
zunächst einmal skeptisch, weil solche „Neuerungen“ nach ihrer Auffassung die 
Gefahr bergen, von Gott wegzuführen. Dabei machen Fundamentalisten in der 
Regel einen Unterschied zwischen technischen und geisteswissenschaftlichen, 
philosophischen Erkenntnissen. So sind sie bereit, neue Geräte wie Kühlschränke, 
Computer oder Mobiltelefone (unter bestimmten Voraussetzungen) zu nutzen, 
missbilligen aber neues Wissen über das menschliche Dasein in der Morallehre, 
der Genderfrage, der Pädagogik etc. Dem liegt eine radikale epistemologische 
Reduktion zugrunde, die die rationalen Fähigkeiten des Menschen beim Erwerb 
von Wissen bzw. beim Validieren dessen weitgehend ausblendet. Ausschließlich 
religiöse Schriften werden als uneingeschränkte Quelle von Erkenntnis akzeptiert. 
Verkürzt kann man sagen, alles, was auf menschlicher Vernunft basiert und sich 
nicht in materiellen Erfindungen niederschlägt, wird negiert – jedenfalls dann, 
wenn es gemäß der jeweils verfolgten Lesart den heiligen Schriften widerspricht.

Die Begriffe Salafismus und Salafist haben dieselbe sprachliche Wurzel wie 
der ältere vor allem im Bereich der Islamwissenschaft bekannte Begriff: Salafit/
Salafiten. Josef van Ess bekennt: „Bisher kannte ich nur Salafiten (ohne s); den 
Begriff gab es (als Eindeutschung von ahl as-salaf [Anhänger der Altvorderen]) 
schon in meiner Jugend. Aber er war positiv besetzt und ist nun sang- und klang-
los aus dem Verkehr gezogen worden.“ Spöttisch fragt er: „Wer hat sich denn die-
sen Begriff nun wieder ausgedacht? Und wer bestimmt, wie man ihn definiert?“ 
(vgl. Schneiders 2014a, S. 9). Bei den Salafiten (auch Salafi/Salafis, Salafiyya 
oder ahl al-salaf genannt) handelt es sich um Vertreter einer Bewegung, die Mitte 
des 19. Jahrhunderts im zusammenbrechenden Osmanischen Reich entstanden 
ist, beeinflusst von Entwicklungen im indo-pakistanischen Raum – insbeson-
dere durch die klassische Ahl-i Hadith-Bewegung. Sie wollten die verkrusteten 
Strukturen der damals vorherrschenden und etablierten islamischen Gelehrten-
welt aufbrechen und modernisieren. Angesichts dieser Reformbemühungen war 
der Begriff Salafiyya lange Zeit positiv besetzt, wie van Ess meint, und nicht mit 
Engstirnigkeit und Antimodernismus verbunden, wie es der Begriff Salafismus 
heute ist.

Weder der Begriff Salafisten noch der Begriff Salafiyya ist ursprünglich eine 
Eigenbezeichnung. Beide wurden von europäischen Wissenschaftlern geprägt. 
Henri Lauzière, der sich auf die Spuren der Begriffsbildung begeben hat, kommt 
zu dem Ergebnis, dass das Wort Salafiyya erstmals von dem französischen 



5Historisch-theologische Hintergrunde des Salafismus

Orientalisten Louis Massignon in den 1910er Jahren benutzt wurde (2010, S. 374, 
380 f.). Auch für den Begriff Salafismus findet sich demnach ein relativ früher 
Beleg. Hier weist die Spur ebenfalls nach Frankreich ins Jahr 1932. Der Orien-
talist François Laoust verwendet „salafisme“ in seinem Beitrag „Le réformisme 
orthodoxe des Salafiya et les caractères généraux de son orientation actuelle“ in 
der Revue d’Études Islamiques. Die Bezeichnungen setzten sich aber nur langsam 
durch. Wer das Standardwerk zu den Modernisierungsbestrebungen zwischen 
dem 18. und 20. Jahrhundert in der islamischen Welt liest, das 1962 von Albert 
Hourani veröffentlichte Buch „Arabic Thought in the Liberal Age 1798–1939“, 
wird den Begriff Salafiyya dort nicht finden. In Hans Wehrs „Arabisches Wörter-
buch für die Schriftsprache der Gegenwart Arabisch – Deutsch“ indes, das 1952 
erarbeitet und danach mehrfach wieder aufgelegt wurde, taucht der Begriff „Sala-
fiyya“ auf. Auch in der arabisch-islamischen Welt selbst wurde der Begriff über-
nommen. Itzchak Weismann zufolge vermag man jedoch nicht zu sagen, ab wann 
sich auch die Vertreter der Salafi-Bewegung so nannten (Weismann 2001, S. 231).

Einige Jahrzehnte vor den Salafiten war im Zentrum der arabischen Halbin-
sel, im Nadschd, bereits eine andere Reformbewegung entstanden: die Wahha-
biten (arab.: Wahhābiyya). Sie kennzeichnete ein dogmatischer Rigorismus, der 
sich vor allem gegen andere islamische Strömungen richtete und die im Volk 
populären, aber von den ersten Muslimen nicht ausgeübten Praktiken wie Hei-
ligenverehrung oder Maulid (Geburtstagsfeiern vor allem zu Ehren des Pro-
pheten Mohammed) auslöschen wollten. Zwischen Salafiten und Wahhabiten 
gibt es inhaltliche Übereinstimmungen, es trennte sie aber auch einiges, insbe-
sondere weil sich die Anhänger des Gründers Muhammad Ibn Abd al-Wahhab 
(gest. 1792) an den bereits damals mächtigen Stamm der Saud gebunden hatten. 
Während die einen ihre Doktrin durchsetzen wollten, wollten die anderen die 
politische Macht in der Region erlangen. Da sie glaubten, jeweils voneinander 
profitieren zu können, gingen sie eine Allianz ein, die bis in die Gegenwart des 
modernen Saudi-Arabiens anhält. Diese spezifische politische Prägung des Wah-
habismus ist mithin das auffälligste Unterscheidungsmerkmal zu den Salafiten.

Zur Mitte des 20. Jahrhunderts verlor die Salafiyya zunächst wieder an Bedeu-
tung. In den meisten arabischen Ländern – vorneweg Ägypten, Syrien, Irak – 
sowie unter den Palästinensern erlebten die aus Europa stammenden säkularen 
Ideologien Nationalismus, Sozialismus und Kommunismus einen Aufschwung. 
Mit dem zunehmenden Gefühl von deren Scheitern erhielten die salafitischen 
Ideen wieder neuen Auftrieb. International brachten sich deren Vertreter erstmals 
1979 wieder stärker ins Gespräch, als eine Abspaltung der indischen Neo-Ahl-i 
Hadith-Bewegung die Große Moschee von Mekka erstürmte. Nach Deutschland 
kam die Bewegung erst Mitte der 90er Jahre, zunächst in Gestalt kleinerer, relativ 



6 T.G. Schneiders

unauffälliger Gruppen von Exilanten. Ab 2004/2005 wurde sie dann durch das 
offensive Auftreten politisch-missionarischer Aktivisten auch öffentlich stärker 
wahrnehmbar.

Für das aktuelle Phänomen wird nunmehr vorwiegend die Bezeichnung Sala-
fismus mit dem Suffix -ismus als Hinweis auf eine starre, dogmatische Einstel-
lung benutzt. Das ist gerechtfertigt und angemessen. Alle Vertreter des Salafismus 
verbindet eine bestimmte Radikalität sowohl hinsichtlich ihrer Glaubensvorstel-
lungen als auch hinsichtlich der Abgrenzung zu Menschen mit anderen Auffas-
sungen. Zugleich hat das heutige Auftreten der Salafisten wenig mit dem der 
Salafiten vor 100 Jahren zu tun. Trotzdem wurden in der Vergangenheit beide 
Begriff oftmals synonym benutzt, etwa von Bassam Tibi in seinem 1985 erschie-
nenen Buch „Der Islam und das Problem der kulturellen Bewältigung sozialen 
Wandels“, und auch heute geschieht das gelegentlich immer noch. Auch im Ara-
bischen wird der Begriff salafī für einen Vertreter und salafiyya für die Bewegung 
selbst auf die gesamte Zeitspanne angewandt. Der gegenwärtige Salafismus aber 
ist von seinem Wesen her neu und eigenständig. Hinzu kommt eine politische 
Komponente, die ganz eindeutig auf die realen Bedingungen des 21. Jahrhunderts 
ausgerichtet ist. Sie ist verbunden mit einer Abgrenzung sowohl zu dem „Wes-
ten“, womit primär die USA und Europa gemeint sind, als auch zu den Regierun-
gen der Staaten in der islamischen Welt. Der Salafismus, manche setzen auch das 
Präfix „Neo-“ davor, hebt sich mithin deutlich von der Bewegung der Salafiten 
ab. Itzchak Weismann formuliert: „Die Salafiten im späten Osmanischen Reich 
würden sich vermutlich im Grabe umdrehen bei dem Gedanken daran, [wer heute 
alles als Abkömmling von ihnen gilt]“ (Weismann 2014, S. 114). Eine saubere 
begriffliche Trennung zwischen Salafisten und Salafiten wäre mithin wünschens-
wert, auch wenn die Salafisten theologische Anleihen bei den Salafiten und noch 
früheren Denkrichtungen nehmen.

2	� Historische Vorläufer

Weder die Salafisten noch die Salafiten oder die Wahhabiten haben eine grund-
legend neue Denkrichtung im Islam geschaffen. Ihre Vertreter knüpfen inhaltlich 
an klassisch-islamische Gelehrte (vor dem Jahr 1800) an, die ähnliche Auffas-
sungen bzw. Bestandteile davon durch beinah die gesamte islamische Geschichte 
hindurch in der einen oder anderen Form vertreten haben. Nach van Ess bilden 
diese Positionen seit dem 9. Jahrhundert eine grundlegende Lehrmeinung in der 
islamischen Theologie (1996, S. 192). Die bekanntesten Vertreter sind Ibn Hanbal 



7Historisch-theologische Hintergrunde des Salafismus

im 9. Jahrhundert, Ibn Taymiyya im 14. Jahrhundert und Muhammad Ibn Abd al-
Wahhab im 18. Jahrhundert. Sie stehen im weiteren Verlauf des Beitrags im Fokus.

Ebenfalls bedeutend für die salafistische Bewegung sind aber auch die Prot-
agonisten der Salafi-Bewegung im 19. Jahrhundert Jamal al-Din al-Afghani, 
Muhammad Abduh und Rashid Rida. Ihr Wirken steht vor allem für zwei 
Aspekte: Zum einen sorgten sie dafür, dass sich die Aufmerksamkeit auf die 
erstarrte Verfasstheit des Islams während des Niedergangs des Osmanischen 
Reichs richtete, zum anderen brachten sie den Widerstandsgedanken gegen die 
wachsende koloniale Fremdherrschaft durch die Europäer in den theologischen 
Diskurs ein.

Weitere wichtige Personen für den Salafismus wirkten im 20. Jahrhundert. 
Diese Männer adaptierten die theologischen Konzepte an die Moderne und jus-
tierten die Idee der Widerstandsbewegung neu. Dabei entwickelten sie auch die 
Grundlagen für die heutigen Dschihad-Konzepte des bewaffneten Kampfs gegen 
Feinde. Zu nennen ist hier zunächst der 1914 in Albanien geborene und später vor 
allem in Syrien, Saudi-Arabien und Jordanien lehrende Nasir al-Din al-Albani 
(gestorben 1999) (Lacroix 2009). Sein Wirken zeichnete sich besonders dadurch 
aus, dass er einen islamischen Puritanismus predigte. Mittels Hadith-Lehre 
bemühte er sich um ein genaues Bild von der Frühzeit des Islams, um danach 
Vorschriften für ein möglichst „authentisches“ Leben entsprechend dem Vor-
bild des Propheten und seiner Gefährten in der Gegenwart zu entwickeln. Zum 
Beispiel widmete er sich der korrekten Ausführung des täglichen fünfmaligen 
Pflichtgebets. Jede Bewegung während des Gebets ist im Detail geregelt. Doch 
unter Muslimen gibt es (oft je nach kultureller Herkunft bzw. nach Rechtsschul-
zugehörigkeit) feine Unterschiede etwa in der Haltung des Körpers, der Hände 
oder der Finger. Al-Albani zufolge zeigen diese Unterschiede, dass das Gebet 
im Laufe der Jahrhunderte selbst unter den Augen der großen früheren Gelehr-
ten verändert wurde, sodass nicht mehr genau so gebetet wird, wie es der Pro-
phet Mohammed einst vorgemacht hat (Al-Albani [1983], S. 37). In seinem 
Buch „Ṣifat ṣala t al-nabi“ versucht al-Albani nun, diese „Fehler“ auszumerzen 
und den korrekten Gebetsablauf aus den überlieferten Quellen zu rekapitulieren. 
Wichtige moderne Vordenker des Salafismus sind neben al-Albani die hochran-
gigen saudischen Gelehrten Abd al-Aziz Ibn Baz (1910–1999) und Muhammad 
Ibn Salih al-Uthaymin (1925–2001), die bereits zu Lebzeiten als die bedeutends-
ten wahhabitischen Gelehrten galten. Auch sie stehen insbesondere für die Beto-
nung des Hadith, also der Überlieferungen von Handlungsweisen des Propheten 
Mohammed, als Quelle islamrechtlicher Vorschriften für die Gegenwart. Wie viele 
Gelehrte in Saudi-Arabien pendelten sie zwischen Arrangement mit und Opposi-
tion zum Herrscherhaus des Königreichs. Während Ibn Bāz auch als Großmufti 



8 T.G. Schneiders

seines Landes fungierte, hielt al-Uthaymin stets Abstand zur Staatsführung. 
Schließlich fällt der Blick auf Abu Muhammad al-Maqdisi. Der jordanische 
Palästinenser gilt als der einflussreichste noch lebende Vordenker des Salafismus 
– insbesondere des dschihadistischen Salafismus (Wagemakers 2012). Al-Maqdisī 
war Lehrer und Mentor von Abu Mus’ab al-Zarqawi, dem 2006 getöteten Anfüh-
rer der Terror-Organisation al-Qaida im Irak (AQI), auf dessen Konto zahlreiche 
Anschläge vor allem gegen Schiiten gehen.

2.1	� Ahmad Ibn Hanbal

Mit den jüngsten terroristischen Entwicklungen hat ein Mann wie Ahmad Ibn 
Hanbal wenig zu tun. Er gilt allerdings als eine Art geistiger Urvater heutiger 
konservativer und fundamentalistischer Glaubensüberzeugungen (für eine aus-
führliche Darstellung Ibn Hanbals siehe Schneiders 2014c). Ibn Hanbal wird 
gerne die Rolle eines Fanatikers zugeschrieben, der am strengsten im Vergleich 
zu Abu Hanifa, Malik Ibn Anas und al-Schafi’i geurteilt habe, mit deren Namen 
die heute noch verbliebenen großen Rechtsschulen (Sg. maḏhab/Pl. maḏāhib) des 
sunnitischen Islams verbunden sind – in chronologischer Reihenfolge ihres Ent-
stehens im 8. und 9. Jahrhundert: die Hanafiten, die Malikiten, die Schafiiten und 
eben die vierte, die jüngste Rechtsschule, deren Eponym Ahmad Ibn Hanbal ist: 
die Hanbaliten. Diese Rechtsschulen bestehen bis heute. Sie erfahren vor allem 
durch Gelehrtendiskurse ihre Bedeutung. Zum einen stehen sie für bestimmte 
Verfahrensweisen, wie mit den Quellen des Islams umgegangen wird (usūl al-
fiqh), zum anderen für die konkreten Ergebnisse, zu denen diese Verfahrenswei-
sen letztlich führen (furu’ al-fiqh).

Ahmad Ibn Hanbal wurde 780, knapp 150 Jahre nach dem Tod des Propheten 
Mohammed, als Sohn Muhammad Ibn Hanbals, eines Soldaten der Armee von 
Khorasan, in Bagdad geboren. Im schwangeren Zustand hatte Ahmads Mutter 
ihre Heimatstadt Merw (im heutigen Turkmenistan) verlassen und sich wie so 
viele andere in die 18 Jahre zuvor neu gegründete Hauptstadt des Kalifenreichs 
aufgemacht. Ahmad lebte in einer spannenden Zeit. Nur knapp 30 Jahre vor 
seiner Geburt hatte der Aufstieg der Abbasiden-Dynastie, also jenes Kalifenge-
schlechts, unter dessen Herrschaft sich die sogenannte Blütezeit des Islams entwi-
ckelte, seinen Anfang genommen.

Da sein Vater früh mit etwa 30 Jahren starb, wuchs Ahmad Ibn Hanbal bei sei-
ner Mutter auf. Schon in jungen Jahren bemühte er sich, Aussprüche des Prophe-
ten Mohammed zusammenzutragen. Sein Ansinnen führte ihn nach Kufa, Basra, 
Mekka, Medina, in den Jemen und nach Syrien. Davon abgesehen verbrachte er 



9Historisch-theologische Hintergrunde des Salafismus

aber fast sein ganzes Leben in Bagdad. In der Zeit der Regentschaft des Kalifen 
Harun al-Raschid hatte er eine umfangreiche Ausbildung in verschiedenen Berei-
chen des Islams erhalten. Gemäß dem sich entwickelnden Kanon islamischer 
Ausbildung studierte er zunächst die Sprache; nach bis heute herrschender Auf-
fassung ist das Studium des Arabischen unerlässliche Voraussetzung für eine isla-
mische Bildung. In allen Bereichen des Glaubens kommt es auf das Verständnis 
des Wortlauts in den Quellentexten an. Darüber hinaus nahm Ibn Hanbal Unter-
richt im islamischen Recht (fiqh) in einer Zeit, die von heftigen Diskussionen um 
die künftige Handhabung der Religionsgrundlagen geprägt war.

Der Tod des Propheten und der Prophetengenossen lag bereits mehr als 
150 Jahre zurück, die Unsicherheiten in religiösen Fragen nahmen zu und der 
Wunsch nach verbindlichen Regeln wurde größer. Zudem waren immer mehr 
Hadithe in Umlauf gelangt, die erfunden worden waren, etwa um bestimmten 
Ansichten Legitimation zu verleihen. Das Zentrum der Hadithtreue lag damals 
im Hidschāz, der Wirkungsstätte Mohammeds. Schon rein geografische Gesichts-
punkte machten es somit vom politischen Zentrum des islamischen Reichs in 
Bagdad aus schwierig, stets an glaubwürdige Hadithe zu gelangen bzw. deren 
Glaubwürdigkeit zu überprüfen. Entsprechend wuchs die Skepsis gegenüber 
Hadithen. Abu Hanifa nahm dies zum Anlass, verstärkt durch Vernunftmetho-
den zur Scharia zu gelangen, und auch andere schenkten alternativen Methoden 
der Rechtsmethodologie größere Beachtung. Aus dieser Entwicklung wiederum 
gingen „spekulative Auswüchse“ hervor, die einerseits den Wunsch nach einer 
stärkeren Systematisierung des Rechts hervorbrachten – hier kommt der Rechts-
schulgründer al-Schafi’i ins Spiel – und andererseits den frommen Wunsch nach 
Rückkehr zur Anfangszeit des Islams – hier kommt Ahmad Ibn Hanbal ins Spiel. 
Das Unterrichtsangebot in dieser ersten formativen Periode des islamischen 
Rechts (fiqh) war entsprechend reichhaltig. So kam er mit führenden Persönlich-
keiten seiner Zeit in Kontakt.

Frömmigkeit und Beharrlichkeit durchziehen sein privates und öffentliches 
Leben. Schon al-Schafi’i wird mit den Worten zitiert: „Ich verließ in Bagdad kei-
nen Frömmeren und Gelehrteren als Ahmad Ibn Hanbal“ (Ibn al-Ǧawzī 2013, 
S. 191; Ibn Ḥanbal 1969, Bd. 1, S. 4). Als Vertreter der Hadithgelehrten galt er 
ohne Frage als Koryphäe, als Rechtsgelehrten (faqīh) indes haben manche seiner 
Zeitgenossen und der nachfolgenden Generationen ihn nicht gesehen. Das spie-
gelt sich in der Auslassung seines Namens im Buch des bedeutenden Historikers 
al-Tabari (gest. 923) „Die verschiedenen Ansichten der Rechtsgelehrten“ wider 
(1902). Ibn Hanbal selbst bezeichnete sich als „widerwilligen Rechtsgelehrten“ 
doch „überzeugten Traditionarier“ (Spectorsky 1982, S. 461). Entsprechend ist 
Ibn Hanbals bedeutendstes Werk, das bis heute universal Wertschätzung genießt, 



10 T.G. Schneiders

eine Hadithsammlung: „al-Musnad“ (der Titel bezeichnet eine bestimmte Form, 
gesammelte Hadithe aufzuführen). Das Buch umfasst 28.000 Überlieferungen, 
die Ibn Hanbal aus der 25-fachen Menge ausgewählt hat (Ibn al-Ǧawzī 2013, 
S. 357).

Der Höhepunkt der abbasidischen Macht war zu Ibn Hanbals Lebzeiten 
erreicht. Mit den Söhnen Harun al-Raschids, al-Amin und al-Ma’mun, begann 
bereits der Abstieg der Familiendynastie. Machtkämpfe und Intrigen führten in 
den folgenden Jahrzehnten zu raschen Wechseln auf dem Kalifenthron und zu 
Einflussverlust. Im Reich gab es diverse Aufstände. Das an einigen Stellen ent-
standene Machtvakuum wurde genutzt, um neue Teilreiche zu errichten – etwa 
durch die Tahiriden in Khorasan oder später die Tuluniden in Ägypten. Die Abba-
siden wurden von ihnen nur noch pro forma anerkannt. Diese Entwicklungen 
blieben nicht ohne Auswirkungen auf die Religion des Islams, offiziell ist der 
Kalif (der Nachfolger/Stellvertreter des Propheten Mohammed) immer noch der-
jenige, der neben der weltlichen auch die geistliche Macht auf sich vereint. Aber 
durch die wachsende Bedeutung der Rechtsgelehrten wurde seine Autorität auch 
auf diesem Gebiet zunehmend herausgefordert.

Es ist daher nicht allzu überraschend, dass es in den 830er Jahren zu einer 
Machtprobe kam, die am Ende zu einer nachhaltigen theologischen Zäsur führte. 
Ausgangspunkt war ein erbitterter Streit über ein vermeintliches Detail: Es ging 
um die Frage, ob der Koran das erschaffene oder unerschaffene Wort Gottes ist 
(Madelung 1974). Die Abbasiden-Kalifen erhoben die Erschaffenheit des Korans 
zu einem Dogma. Der Traditionalist Ahmad Ibn Hanbal, der im Laufe seines 
Lebens zunehmend engstirniger geworden zu sein scheint, lehnte diese Auffas-
sung aber kategorisch ab. Laut van Ess brach er sogar den Kontakt zu all jenen 
Traditionariern ab, die sich der Vorgabe des Kalifen gebeugt hatten, und vermied 
es, hernach noch Hadith-Aufzeichnungen von ihnen zu nutzen (1991 ff., Bd. 3, 
S. 470). Für Ibn Hanbal war die Herleitung der Lehre von der Erschaffenheit 
des Korans auch deshalb unglaubwürdig, weil sie auf menschlichen Überlegun-
gen fußte und nicht aus den Quellen des Korans und der Sunna geschöpft werden 
konnte. Er plädierte dafür, die Frage unbeantwortet zu lassen.

Mit der Verfügung des Kalifen begann eine rund 16-jährige Zeit der Inqui-
sition (miḥna) von 833 bis etwa 848. Die Gelehrten wurden allesamt nach ihrer 
Haltung zu der Doktrin befragt und sollten die Vorgabe des Kalifen öffentlich 
anerkennen. Während fast alle der Aufforderung nachkamen, widersetzte sich 
Ahmad Ibn Hanbal. Daraufhin wurde er eingekerkert. Unter den Augen der Herr-
scher wurde er später noch einmal öffentlich befragt. Er blieb bei seiner Ableh-
nung und wurde ausgepeitscht. Pro-hanbalitischen Autoren zufolge blieb er auch 
unter den Schmerzen der Peitschenhiebe standhaft. Letzten Endes wurde der 



11Historisch-theologische Hintergrunde des Salafismus

geschundene Ahmad Ibn Hanbal – vielleicht aus Angst vor der Reaktion des Vol-
kes – aus der Haft entlassen.

Für viele Zeitgenossen und spätere Generationen avancierte er durch diese 
Episode in seinem Leben zu einer Symbolfigur für den Widerstand gegen hoheit-
liche Instanzen. Mit seinem oppositionellen Verhalten besiegelte er seinen Ruhm 
als frommer, standhafter und den eigenen Prinzipien treuer Muslim (Patton 
1897). Vermutlich würde man sich seiner ohne diese Inquisition weit weniger 
stark erinnern. Josef van Ess konstatiert: „In Ibn Hanbal hat die Obrigkeit einen 
Märtyrer geschaffen; er verkörpert für den sunnitischen Muslim den Kampf des 
Einzelnen gegen den ungerechten und weltlichen Staat“ (vgl. 1991 ff., Bd. 3, 
S. 456).

2.2	� Ibn Taymiyya

Ibn Taymiyya gehörte im 13./14. Jahrhundert zu den Bewunderern von Ahmad 
Ibn Hanbal. Nach Birgit Krawietz ist Ibn Taymiyya „der wichtigste Vertreter“ der 
Hanbaliten (2014). Sein Leben begann als Flüchtling, worin gewissermaßen eine 
Ironie der Geschichte liegt. Geboren wurde er 1263 ausgerechnet in jener Region 
zwischen der heutigen Türkei und dem heutigen Syrien, in der seit 2014/2015 die 
Anhänger der Terrororganisation „Islamischer Staat“, die sich in ihren religiösen 
Auslegungen gerade auch auf Ibn Taymiyya berufen, eine der Ursachen für mas-
sive Fluchtbewegungen sind. Im 13. Jahrhundert war es seine Familie, die vor den 
herannahenden Mongolen-Horden fliehen musste, die seine Heimatstadt in Schutt 
und Asche legten. Ähnlich wie die IS-Terroristen heute, wurden die Mongolen 
damals wegen ihrer Brutalität und Erbarmungslosigkeit gefürchtet. Zu dieser Zeit 
war Ibn Taymiyya gerade mal sechs oder sieben Jahre alt. Die Familie ging nach 
Damaskus, wo gerade die Mamluken herrschten. Sein Vater, ein hanbalitischer 
Religionsgelehrter, nahm eine Stelle an einer Madrasa, einer Islam-Schule, an. 
Auch Ibn Taymiyya besuchte diese Schule und wurde dort später ebenfalls Lehrer.

1258 hatten die Mongolen Bagdad erobert. Die Einnahme der Stadt besiegelte 
das endgültige Ende der Abbasiden-Dynastie. Die Mongolen drängten weiter in 
Richtung Syrien. Dort stießen sie aber auf stärkeren Widerstand. Die Einnahme 
der Region verlief nicht mehr im Handumdrehen, wie bei den gewaltigen Erobe-
rungen in den Jahren zuvor. Ibn Taymiyya lebte also mit der ständigen Bedrohung 
durch eine Invasion der Mongolen. Das wirkte sich auf sein religiöses Verständnis 
und seine Lehren aus. Ähnlich konnte man das bei Martin Luther beobachten, der 
im 16. Jahrhundert in ständiger Angst vor einem Einfall der Osmanen lebte und 
wirkte (Ehmann 2008).


