






Jacob Thiessen (Hg.) 

 
 
Das antike Judentum 
und die Paulusexegese 
 
Mit Beiträgen von 
Jörg Frey, Günter Stemberger 
und Jacob Thiessen 
 
 
 
 
 
2016 
 
 
 
 
   
Neukirchener Theologie 



Biblisch-Theologische Studien 160 
 
Herausgegeben von 
Jörg Frey, Friedhelm Hartenstein, Bernd Janowski und 
Matthias Konradt 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
© 2016 
Neukirchener Verlagsgesellschaft mbH, Neukirchen-Vluyn 
Alle Rechte vorbehalten 
Umschlaggestaltung: Andreas Sonnhüter, Niederkrüchten 
Lektorat: Volker Hampel, Neukirchen-Vluyn 
DTP: Jacob Thiessen, Basel 
Gesamtherstellung: Hubert & Co., Göttingen 
Printed in Germany 
ISBN 978–3–7887–2987–5 (Print) 
ISBN 978–3–7887–2988–2 (E-Book-PDF) 
ISSN 0930–4800 
www.neukirchener-verlage.de 
 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Da-
ten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 



 

Vorwort 
 
 
Die Beiträge in diesem vorliegenden Band gehen auf eine 
Tagung zurück, die am 17. April 2015 an der Staatsunab-
hängigen Theologischen Hochschule Basel (STH Basel) 
durchgeführt wurde. Die Referate wurden im Anschluss an 
die Tagung zum Teil ergänzt und werden nun mit der Pub-
likation einem weiteren Publikum zugänglich gemacht. 
Günter Stemberger tritt dabei in seinen zwei Beiträgen zum 
rabbinischen Judentum dem christlichen Klischee entgegen, 
das Judentum sei eine Lohn- und Leistungsreligion, von 
dem sich der christliche Glaube dann wesentlich abhebe, 
und zeigt, dass das Thema differenzierter beurteilt werden 
muss. Für die Rabbinen ist die Halakha der Weg, der das 
ganze Leben des Menschen umfasst, doch ist die Tora mehr 
als Gesetz. Wesentlich ist das umfassende Bewusstsein, von 
Gott gefordert zu sein und auf die Erwählung in einem der 
Tora gemäßen Leben antworten zu können.  
Jörg Frey fragt in seinem Beitrag „Der Jude Paulus und der 
Nomos“ nach der Stellung des Apostels im Judentum seiner 
Zeit. Anhand der Erörterung der Bedeutung der Tora im 
Pharisäismus und im Diasporajudentum fragt er anhand 
konkreter Texte, wie Paulus zu der fundamentalen soterio-
logischen Relativierung von Beschneidung und Gesetz „in 
Christus“ kommen konnte. 
In meinem Beitrag „Die Rechtfertigung aus Glauben und 
der Lohngedanke bei Paulus“ erörtere ich die Bedeutung 
der Rede vom „Lohn“ angesichts der paulinischen Botschaft 
von der Rechtfertigung aus Glauben. Der Gedanke einer 
eschatologischen „Rechenschaft“ prägte die paulinische 
Mission entscheidend. Wie passt das zu der Überzeugung, 
dass die Erlösung ein Geschenk der Gnade Gottes ist? Der 
Beitrag legt dar, dass der „Lohngedanke“ in der ganzen 
Bibel verankert ist, und erläutert sein Verhältnis zum pauli-
nischen Verständnis der Rechtfertigung aus Gnaden.  



 Vorwort VI 

Ich danke den Mitautoren herzlich für die gute Zusam-
menarbeit bei der Planung und Durchführung der Tagung 
und auch in Bezug auf die Publikation. Ebenso danke ich 
Prof. Dr. Matthias Konradt und Prof. Dr. Jörg Frey, den 
Herausgebern der Reihe „Biblisch-theologische Studien“, 
sowie den zuständigen Personen beim Neukirchener Verlag 
– besonders Dr. Volker Hampel – für die Aufnahme dieses 
Bandes in die erwähnte Reihe und somit in der Verlagspro-
gramm. 
 
Riehen/Basel im April 2016            Jacob Thiessen 
 



 

Inhalt 
 
 

Vorwort V

 

GÜNTER STEMBERGER 

Das rabbinische Judentum – eine Gesetzesreligion? 1
1. Einführung 1

2. Die Mischna als „Religionsgesetz“? 3

3. Tora – Halakha – Gesetz 6

4. 613 Gebote und Verbote 12

5. Die Freude am Gesetz 16

7. Bibliografie 18

 

GÜNTER STEMBERGER 

Der Lohngedanke im rabbinischen Judentum 19
1. Einführung 19

2. Mischna und Tosefta 20

3. Mekhilta de-R. Yishmael 31

4. Sifra 37

5. Sifre Numeri und Deuteronomium 40

6. Zum Schluss 45

7. Bibliografie 46

 

JÖRG FREY 

Der Jude Paulus und der Nomos 47
1. Paulus im Streit der Meinungen 47

2. Die jüdische Identität des Paulus 50

3. Die Stellung des Paulus im Judentum seiner Zeit 55

4. Das neue Verständnis des Nomos bei Paulus 65

5. Die fundamentale Relativierung von Beschneidung 

und Gesetz „in Christus“ 81

6. Die Frage nach der Bedeutung des Nomos in Christus 87

7. Biblografie 89

 



 Inhalt VIII 

JACOB THIESSEN 

Die Rechtfertigung aus Gnade und der Lohngedanke 
bei Paulus 95

1. Einführung 95

2. Die paulinische Rede von Lohn und Vergeltung 96

3. Die paulinische Rede von der Parusie Jesu und 

dem Tag des Herrn 100

4.  „… der jedem Einzelnen nach seinen Werken 

vergelten wird“ (Röm 2,6) 102

5.  Die Rechtfertigung aus Gnade und die Lohnfrage 105

6. Gericht und Lohn im 1. Korintherbrief 112

7. Das Anliegen, nicht vergeblich gearbeitet zu haben 118

8. Der Richterstuhl Christi 121

9. Das gute Gewissen als Motivation 123

10. Schlussgedanken 125

11. Bibliografie 128

 

Autoren 131

 



 

Günter Stemberger 

Das rabbinische Judentum – eine 

Gesetzesreligion? 
 
 
 
 
 

1.   Einführung 
 
Nach wie vor stellt man gerne das Christentum als eine 
Religion des Glaubens dem Judentum als einer Religion des 
Tuns gegenüber, stellt christliche Orthodoxie gegen jüdi-
sche Orthopraxie. Dies war seit dem 19. Jh. v. a. Ergebnis 
der protestantischen Leben-Jesu-Forschung, die Jesus im 
scharfen Kontrast mit den Pharisäern darstellt und die Pha-
risäer – gewöhnlich auch als die geistigen Väter des ganzen 
späteren Judentums bis hin zur zeitgenössischen jüdischen 
Orthodoxie – als Vertreter eines geistlosen Gesetzesdenkens 
darstellt.1 Großen Einfluss hatte auch E. Schürer, besonders 
mit seinem Kapitel über das Judentum zur Zeit Jesu als 
„Leben unter dem Gesetz“.2 „Die prophetische Idee des 
Bundes … wurde im rein juristischen Sinne aufgefasst“ 
(546). 

„Ja, das ganze religiöse Leben des jüdischen Volkes in unse-
rem Zeitalter bewegte sich geradezu um diese beiden Pole: Er-
füllung des Gesetzes und Hoffnung einer künftigen Herrlich-
keit … Wie die Motive im wesentlichen doch äußerlicher Art 
sind, so ist auch das Resultat eine unglaubliche Veräußerli-
chung des religiösen und sittlichen Lebens“ (548). 

Neben diesem weit verbreiteten Werk war es aber v. a. die 
Popularisierung dieser Ideen durch A. Harnack, der in sei-

                                                
1 Dazu siehe v. a. Deines, Pharisäer, 1997; Waubke, Pharisäer, 1998. 
2 Schürer, Geschichte, 545–579. 



 Günter Stemberger 2 

ner einflussreichen Schrift „Das Wesen des Christentums“ 
ebenfalls mit der Kontrastierung Jesus und Pharisäer arbei-
tete.3 Dagegen verwehrte sich v. a. Leo Baeck, der mit sei-
nem „Wesen des Judentums“ Harnack antwortete.4 Für 
Baeck ist in einem richtigen Verständnis jüdischer Religion 
„[d]em Zwiespalt zwischen Glauben und Tun … der Platz 
genommen: keine Frömmigkeit gibt es als die, welche 
durch die Lebensführung bewährt wird; keine Lebensfüh-
rung kann gelten als die, in welcher sich die Religion ver-
wirklicht“ (33 = 2006, 68). 

„Auch das Judentum hat seine Lehre, aber es ist eine Lehre, 
die zu erfüllen ist, eine Lehre, die den Lebensweg bestimmt… 
Es läßt sich nicht verkennen, daß das Anwachsen der soge-
nannten zeremoniellen Satzungen, die der Erhaltung der Got-
tesgemeinde dienen, auf diese Stellung zurückzuführen ist, die 
der Tat im Judentum gewiesen ist. Sie ist darin nicht selten 
zur bloßen Tradition geworden. Aber was besagt das gegen-
über dem religiösen Werte, der in der wesentlichen Bedeu-
tung des sittlichen Tuns gegeben ist …?“ (53 = 2006, 85). 

Im letzten Satz greift Baeck die innerjüdische Kritik der 
Reformer seit dem späten 18. Jh. auf, die der jüdischen 
Orthodoxie auch gerne geistlosen, rein traditionellen Ge-
horsam gegenüber dem zeremoniellen Gesetz vorwerfen 
und damit natürlich auch auf die christliche Kritik am Ju-
dentum antworten. Doch bei aller Vergeistigung jüdischer 
Religion, die Leo Baeck in seinem Werk propagiert und 
deretwegen auch die Halakha in seiner Darstellung kaum 
vorkommt, ist für ihn klar, dass jede auch noch so philoso-
phische Auffassung jüdischer Religion auf das Tun hinfüh-
ren muss; beide Seiten gehören zusammen. 
Somit kann man sehr wohl sagen, dass die Darstellung des 
Judentums als Religion des Tuns, als Orthopraxie zwar eine 
grobe Vereinfachung ist, doch Wesentliches trifft. Ob es im 
Judentum – v. a. der Antike – je so etwas wie „Orthodoxie“ 
gegeben hat, wird nach wie vor heftig diskutiert.5 Bei aller 
                                                
3 Harnack, Wesen, 1900 (zuletzt Tübingen 2012). 
4 Baeck, Wesen, 1905/1922/2006 u. ö. Zitate folgen der 2. Auflage. 
5 Siehe z. B. Schremer, Thinking, 249–275; Stemberger, Orthodoxie, 
2016 (im Druck). 



Das rabbinische Judentum – eine Gesetzesreligion?  3 

Bedeutung religiöser Vorstellungen und Glaubensinhalte 
gibt es im Judentum kein ausformuliertes Glaubensbe-
kenntnis; auch die Dreizehn Artikel des Maimonides sind 
kein Credo, sondern die kürzeste Zusammenfassung religiö-
sen Wissens, die man von jedem Juden erwarten kann. 
Jeder Versuch, eine „jüdische Theologie“ zu schreiben, fin-
det hier seine Grenzen. Wer dem Judentum beitritt, bejaht 
gewöhnlich den Gott der Bibel, seine Erwählung Israels 
und einige damit verbundene Überzeugungen. Wesentlich 
ist, dass der Mann das Judentum mit der Beschneidung auf 
sich nimmt, die Frau mit dem Tauchbad, und damit wird 
symbolisch das ganze Gesetz übernommen. 
Die folgende Darstellung beschränkt sich auf die rabbini-
sche Literatur der ersten Jahrhunderte unserer Zeitrech-
nung. Für diese Zeit ist nicht nur der Begriff „Gesetzesreli-
gion“ höchst problematisch, sondern ist auch die Verwen-
dung des Begriffs „Religion“ für das Judentum oder gar der 
Begriff „Judentum“ in jüngster Zeit mehrfach problemati-
siert worden; zumindest für die Zeit vor dem 4. Jh. habe 
man eher von „Judäern“ zu sprechen – das ethnische Ele-
ment und nicht das religiöse sei bestimmend. Diese Diskus-
sion hat manche Fragestellungen sehr bereichert, doch kann 
man für das Judentum auch der rabbinischen Periode eth-
nische und im eigentlichen Sinn religiöse Elemente kaum 
auseinanderhalten, weshalb hier schon der Einfachheit hal-
ber der traditionelle Sprachgebrauch beibehalten wird.6 
 

2.   Die Mischna als „Religionsgesetz“? 
 
Die Mischna – als Grundwerk der rabbinischen Literatur, 
um 200 n. Chr. redigiert, Basis der beiden Talmudim und 
der gesamten späteren Halakha – wird gerne als rabbini-
sches „Religionsgesetz“ bezeichnet, womit auch die Charak-

                                                
6 Zur gesamten Problematik siehe Grossman, Did Ancient Judaism 
Exist?, 2011. In diesem Themenheft siehe besonders Schwartz, How 
Many Judaisms Were There?, 208–238 – mit Anführung der wichtigsten 
Literatur. 



 Günter Stemberger 4 

terisierung des rabbinischen Judentums als „Gesetzesreligi-
on“ berechtigt sei. Auf den ersten Blick mag dies auch 
stimmen. In sechs Ordnungen regelt die Mischna alle we-
sentlichen Teile des Lebens, beginnend mit den Normen 
der Landwirtschaft in Palästina und der damit verbundenen 
Abgaben an Tempel, Priester und Arme, weiter mit Sabbat 
und Festzeiten des Jahres sowie Fragen des Ehe- und Perso-
nenrechts in der Ordnung „Frauen“; Verfassungs-, Zivil- 
und Strafrecht folgen, dann Opfergesetze und schließlich, 
ausgefeilt bis ins letzte Detail, Normen zu Reinheit und 
Unreinheit mit Aussagen, was unrein macht und wie man 
wieder rein werden kann. 
Die Regelungen der Mischna umfassen insgesamt weithin 
das gesamte Leben einschließlich des Arbeitsrechts und des 
Schadenersatzes, des Mietrechts, des Vermögens- und Erb-
rechts, Normen des Gerichtsverfahrens usw. Sie gehen also 
weit über „Religion“ im gewöhnlichen Sprachgebrauch hin-
aus. Eine Trennung von „Religion“ und „Profan“ gibt es 
nicht (auch wenn die Mischna einen Traktat Chullin, „Pro-
fanes“, enthält – Regeln für „profanes“ Schlachten, d. h. 
jedes Schlachten eines Tieres, das nicht Opfer ist, und da-
mit verbunden dann auch alle Normen, die mit „kosche-
rem“ Essen verbunden sind). Hier wird ganz deutlich, dass 
die Mischna das gesamte Leben unter dem Gesichtspunkt 
der Weisung Gottes versteht: Alles, das gesamte Leben, 
wird aus der Perspektive eines Lebens im Zeichen des Bun-
des mit Gott betrachtet. Gewiss kann vieles in der Mischna 
nicht direkt aus der Tora abgeleitet werden und ist oft 
Übernahme aus der regionalen Rechtstradition bzw. Ge-
wohnheitsrecht. Doch hat fast alles irgendwie biblische An-
satzpunkte, seien sie auch oft nur noch als Analogie oder 
Assoziation zu verstehen, hat doch auch die Tora das ge-
samte Leben im Blick. 
Bei näherer Betrachtung erweisen sich jedoch – zumindest 
aus heutiger Perspektive – beide Bestandteile des Begriffs 
„Religionsgesetz“ im Blick auf die Mischna als fraglich. Was 
„Religion“ betrifft, wäre sie zumindest viel weiter gefasst als 
gewöhnlich. Das Hebräische der rabbinischen Zeit kennt 
noch gar kein Wort für „Religion“; das heute dafür ver-



Das rabbinische Judentum – eine Gesetzesreligion?  5 

wendete Wort dat ist dem Persischen entlehnt und bedeutet 
„Gesetz“. In der Mischna kommt es nur im Eherecht vor. 
Eine Frau verliert den Anspruch auf die Auszahlung ihres 
Ehevertrags, wenn sie 

„das Gesetz Moses (dat moshe) und der Juden übertritt. Was 
ist das Gesetz Moses? Wenn sie ihm zu essen gibt, was nicht 
verzehntet ist, mit ihm schläft, während sie ihre Regel hat, 
wenn sie nicht die Teighebe abschneidet und gelobt, aber 
nicht einhält. Und was ist das Gesetz der Juden? Sie geht aus, 
ohne den Kopf zu bedecken, sie spinnt auf der Straße und re-
det mit allen Menschen. Abba Schaul sagt: Auch wenn sie 
seinen Eltern flucht; R. Tarfon sagt: Auch eine, die laut 
schreit“ (mKetubbot 7,6; vgl. tKetubbot 7,6). 

Dieselbe Wendung ist Teil des traditionellen jüdischen 
Ehevertrags – so zuerst schon in Tob 7,12, dann auch in 
zwei Eheverträgen vom Toten Meer aus dem frühen 2. Jh. 
n. Chr.: „Du seist mir zur Frau gemäß dem Gesetz (ke-din) 
Moses und der Juden“ (Papyrus Murabba’at 20; Papyrus 
Yadin 10). Die in der Mischna genannten Beispiele für „das 
Gesetz Moses und der Juden“ lassen sich nicht unter dem 
Begriff „jüdische Religion“ einordnen; sie sind vielmehr auf 
der Tora beruhende jüdische Sitte, Gewohnheitsrecht und 
zum Teil überhaupt nicht biblisch begründbar, wie v. a. die 
Eheurkunde selbst, die Ketubba, und die darin festge-
schriebene Mindestsumme, die einer Frau als Witwe oder 
bei unverschuldeter Scheidung zustehen. 
Wie die Mischna in einem großen Teil ihres Inhalts nicht 
als „Religions“-Gesetz verstanden werden kann, so eigent-
lich auch weithin kaum als „Gesetz“. Das sieht man v. a. 
daran, dass große Teile der Mischna zur Zeit ihrer Redak-
tion nicht eingehalten werden konnten, weil Palästina rö-
mische Provinz war und dem römischen Steuerrecht unter-
lag, womit auch die nur in Palästina geltenden biblischen 
Abgaben vom Ertrag des Bodens kaum geleistet werden 
konnten, auch das Sabbatjahr nicht eingehalten werden 
konnte, da ja die Steuern zu zahlen waren, ob man den 
Boden bebaute oder nicht. Da der Tempel nicht mehr 
stand, waren auch die Wallfahrtsfeste und die Opfervor-
schriften nicht mehr einzuhalten, aber auch ein Großteil 


