160

Jacob Thiessen (Hg.)

Das antike Judentum

und die Paulusexegese

Mit Beitragen von
Jorg Frey, Gunter Stemberger und
Jacob Thiessen




neukirchener
theologie






Jacob Thiessen (Hg.)

Das antike Judentum
und die Paulusexegese

Mit Beitragen von
Jorg Frey, Giinter Stemberger
und Jacob Thiessen

2016

Neukirchener Theologie



Biblisch-Theologische Studien 160

Herausgegeben von
Jorg Frey, Friedhelm Hartenstein, Bernd Janowski und
Matthias Konradt

© 2016

Neukirchener Verlagsgesellschaft mbH, Neukirchen-Vluyn
Alle Rechte vorbehalten

Umschlaggestaltung: Andreas Sonnhiiter, Niederkriichten
Lektorat: Volker Hampel, Neukirchen-VIuyn

DTP: Jacob Thiessen, Basel

Gesamtherstellung: Hubert & Co., Gottingen

Printed in Germany

ISBN 978-3-7887-2987-5 (Print)

ISBN 978-3-7887-2988-2 (E-Book-PDF)

ISSN 0930-4800

www.neukirchener-verlage.de

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in

der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Da-
ten sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.



Vorwort

Die Beitrige in diesem vorliegenden Band gehen auf eine
Tagung zuriick, die am 17. April 2015 an der Staatsunab-
hingigen Theologischen Hochschule Basel (STH Basel)
durchgefiihrt wurde. Die Referate wurden im Anschluss an
die Tagung zum Teil erginzt und werden nun mit der Pub-
likation einem weiteren Publikum zuginglich gemacht.
Giinter Stemberger tritt dabei in seinen zwei Beitrigen zum
rabbinischen Judentum dem christlichen Klischee entgegen,
das Judentum sei eine Lohn- und Leistungsreligion, von
dem sich der christliche Glaube dann wesentlich abhebe,
und zeigt, dass das Thema differenzierter beurteilt werden
muss. Fiir die Rabbinen ist die Halakha der Weg, der das
ganze Leben des Menschen umfasst, doch ist die Tora mehr
als Gesetz. Wesentlich ist das umfassende Bewusstsein, von
Gott gefordert zu sein und auf die Erwihlung in einem der
Tora gemiflen Leben antworten zu kénnen.

Jorg Frey fragt in seinem Beitrag ,Der Jude Paulus und der
Nomos® nach der Stellung des Apostels im Judentum seiner
Zeit. Anhand der Erorterung der Bedeutung der Tora im
Pharisiismus und im Diasporajudentum fragt er anhand
konkreter Texte, wie Paulus zu der fundamentalen soterio-
logischen Relativierung von Beschneidung und Gesetz ,in
Christus“ kommen konnte.

In meinem Beitrag ,Die Rechtfertigung aus Glauben und
der Lohngedanke bei Paulus® erortere ich die Bedeutung
der Rede vom ,,Lohn“ angesichts der paulinischen Botschaft
von der Rechtfertigung aus Glauben. Der Gedanke einer
eschatologischen ,Rechenschaft® prigte die paulinische
Mission entscheidend. Wie passt das zu der Uberzeugung,
dass die Erlosung ein Geschenk der Gnade Gottes ist? Der
Beitrag legt dar, dass der ,Lohngedanke® in der ganzen
Bibel verankert ist, und erldutert sein Verhaltnis zum pauli-
nischen Verstindnis der Rechtfertigung aus Gnaden.



VI Vorwort

Ich danke den Mitautoren herzlich fiir die gute Zusam-
menarbeit bei der Planung und Durchfithrung der Tagung
und auch in Bezug auf die Publikation. Ebenso danke ich
Prof. Dr. Matthias Konradt und Prof. Dr. Jorg Frey, den
Herausgebern der Reihe ,Biblisch-theologische Studien®,
sowie den zustindigen Personen beim Neukirchener Verlag
— besonders Dr. Volker Hampel — fiir die Aufnahme dieses
Bandes in die erwihnte Reihe und somit in der Verlagspro-
gramm.

Riehen/Basel im April 2016 Jacob Thiessen



Inhalt

Vorwort

GUNTER STEMBERGER

Das rabbinische Judentum — eine Gesetzesreligion?
1. Einfihrung
2. Die Mischna als ,Religionsgesetz?
3. Tora — Halakha — Gesetz
4. 613 Gebote und Verbote
5. Die Freude am Gesetz
7. Bibliografie

GUNTER STEMBERGER

Der Lohngedanke im rabbinischen Judentum
1. Einfithrung

. Mischna und Tosefta

. Mekhilta de-R. Yishmael

. Sifra

. Sifre Numeri und Deuteronomium

. Zum Schluss

. Bibliografie

NN N N

JORG FREY
Der Jude Paulus und der Nomos

1. Paulus im Streit der Meinungen

2. Die jidische Identitdt des Paulus

3. Die Stellung des Paulus im Judentum seiner Zeit

4. Das neue Verstindnis des Nomos bei Paulus

5. Die fundamentale Relativierung von Beschneidung
und Gesetz ,,in Christus®

6. Die Frage nach der Bedeutung des Nomos in Christus
7. Biblografie

N = =

16
18

19
19
20
31
37
40
45
46

47
47
50
55
65

81
87
89



VIII Inhalt

JACOB THIESSEN

Die Rechtfertigung aus Gnade und der Lohngedanke

bei Paulus 95
1. Einfilhrung 95
2. Die paulinische Rede von Lohn und Vergeltung 96
3. Die paulinische Rede von der Parusie Jesu und
dem Tag des Herrn 100
4. ... der jedem Einzelnen nach seinen Werken
vergelten wird“ (R6m 2,6) 102
5. Die Rechtfertigung aus Gnade und die Lohnfrage 105
6. Gericht und Lohn im 1. Korintherbrief 112
7. Das Anliegen, nicht vergeblich gearbeitet zu haben 118
8. Der Richterstuhl Christi 121
9. Das gute Gewissen als Motivation 123
10. Schlussgedanken 125
11. Bibliografie 128

Autoren 131



Giinter Stemberger

Das rabbinische Judentum — eine
Gesetzesreligion?

1. Einfiihrung

Nach wie vor stellt man gerne das Christentum als eine
Religion des Glaubens dem Judentum als einer Religion des
Tuns gegeniiber, stellt christliche Orthodoxie gegen jiidi-
sche Orthopraxie. Dies war seit dem 19. Jh. v. a. Ergebnis
der protestantischen Leben-Jesu-Forschung, die Jesus im
scharfen Kontrast mit den Pharisiern darstellt und die Pha-
risder — gewdhnlich auch als die geistigen Viter des ganzen
spiteren Judentums bis hin zur zeitgendssischen jidischen
Orthodoxie — als Vertreter eines geistlosen Gesetzesdenkens
darstellt.! Groflen Einfluss hatte auch E. Schiirer, besonders
mit seinem Kapitel tiber das Judentum zur Zeit Jesu als
»Leben unter dem Gesetz“.> ,Die prophetische Idee des
Bundes ... wurde im rein juristischen Sinne aufgefasst®
(546).
,Ja, das ganze religiose Leben des jiidischen Volkes in unse-
rem Zeitalter bewegte sich geradezu um diese beiden Pole: Er-
fullung des Gesetzes und Hoffnung einer kiinftigen Herrlich-
keit ... Wie die Motive im wesentlichen doch duflerlicher Art
sind, so ist auch das Resultat eine unglaubliche Veriuflerli-
chung des religidsen und sittlichen Lebens® (548).

Neben diesem weit verbreiteten Werk war es aber v. a. die
Popularisierung dieser Ideen durch A. Harnack, der in sei-

! Dazu siche v. a. Deines, Pharisier, 1997; Waubke, Pharisier, 1998.
2 Schiirer, Geschichte, 545-579.



2 Giinter Stemberger

ner einflussreichen Schrift ,Das Wesen des Christentums*
ebenfalls mit der Kontrastierung Jesus und Pharisder arbei-
tete.” Dagegen verwehrte sich v. a. Leo Baeck, der mit sei-
nem ,Wesen des Judentums® Harnack antwortete.* Fiir
Baeck ist in einem richtigen Verstindnis jiidischer Religion
»[d]lem Zwiespalt zwischen Glauben und Tun ... der Platz
genommen: keine Frommigkeit gibt es als die, welche
durch die Lebensfithrung bewihrt wird; keine Lebensfiih-
rung kann gelten als die, in welcher sich die Religion ver-
wirklicht® (33 = 20006, 68).
»~Auch das Judentum hat seine Lehre, aber es ist eine Lehre,
die zu erfiillen ist, eine Lehre, die den Lebensweg bestimm...
Es 1a8c sich nicht verkennen, dafl das Anwachsen der soge-
nannten zeremoniellen Satzungen, die der Erhaltung der Got-
tesgemeinde dienen, auf diese Stellung zuriickzufiihren ist, die
der Tat im Judentum gewiesen ist. Sie ist darin nicht selten
zur blofSen Tradition geworden. Aber was besagt das gegen-
iiber dem religiosen Werte, der in der wesentlichen Bedeu-
tung des sittlichen Tuns gegeben ist ...2“ (53 = 2006, 85).
Im letzten Satz greift Baeck die innerjidische Kritik der
Reformer seit dem spiten 18. Jh. auf, die der jidischen
Orthodoxie auch gerne geistlosen, rein traditionellen Ge-
horsam gegeniiber dem zeremoniellen Gesetz vorwerfen
und damit natiirlich auch auf die christliche Kritik am Ju-
dentum antworten. Doch bei aller Vergeistigung jtidischer
Religion, die Leo Baeck in seinem Werk propagiert und
deretwegen auch die Halakha in seiner Darstellung kaum
vorkommt, ist fiir ihn klar, dass jede auch noch so philoso-
phische Auffassung jiidischer Religion auf das Tun hinfiih-
ren muss; beide Seiten gehdren zusammen.
Somit kann man sehr wohl sagen, dass die Darstellung des
Judentums als Religion des Tuns, als Orthopraxie zwar eine
grobe Vereinfachung ist, doch Wesentliches trifft. Ob es im
Judentum — v. a. der Antike — je so etwas wie ,,Orthodoxie®
gegeben hat, wird nach wie vor heftig diskutiert.” Bei aller

3 Harnack, Wesen, 1900 (zuletzt Ttibingen 2012).

4 Baeck, Wesen, 1905/1922/2006 u. 6. Zitate folgen der 2. Auflage.

> Siche z. B. Schremer, Thinking, 249-275; Stemberger, Orthodoxie,
2016 (im Druck).



Das rabbinische Judentum — eine Gesetzesreligion? 3

Bedeutung religioser Vorstellungen und Glaubensinhalte
gibt es im Judentum kein ausformuliertes Glaubensbe-
kenntnis; auch die Dreizehn Artikel des Maimonides sind
kein Credo, sondern die kiirzeste Zusammenfassung religio-
sen Wissens, die man von jedem Juden erwarten kann.
Jeder Versuch, eine ,jidische Theologie“ zu schreiben, fin-
det hier seine Grenzen. Wer dem Judentum beitritt, bejaht
gewdhnlich den Gott der Bibel, seine Erwihlung Israels
und einige damit verbundene Uberzeugungen. Wesentlich
ist, dass der Mann das Judentum mit der Beschneidung auf
sich nimmt, die Frau mit dem Tauchbad, und damit wird
symbolisch das ganze Gesetz iibernommen.

Die folgende Darstellung beschrinkt sich auf die rabbini-
sche Literatur der ersten Jahrhunderte unserer Zeitrech-
nung. Fiir diese Zeit ist nicht nur der Begriff ,Gesetzesreli-
gion“ hochst problematisch, sondern ist auch die Verwen-
dung des Begriffs ,Religion fiir das Judentum oder gar der
Begriff ,Judentum® in jlingster Zeit mehrfach problemati-
siert worden; zumindest fiir die Zeit vor dem 4. Jh. habe
man cher von ,Judiern® zu sprechen — das ethnische Ele-
ment und nicht das religidse sei bestimmend. Diese Diskus-
sion hat manche Fragestellungen sehr bereichert, doch kann
man fiir das Judentum auch der rabbinischen Periode eth-
nische und im eigentlichen Sinn religiése Elemente kaum
auseinanderhalten, weshalb hier schon der Einfachheit hal-
ber der traditionelle Sprachgebrauch beibehalten wird.

2. Die Mischna als ,Religionsgesetz*?

Die Mischna — als Grundwerk der rabbinischen Literatur,
um 200 n. Chr. redigiert, Basis der beiden Talmudim und
der gesamten spiteren Halakha — wird gerne als rabbini-
sches ,Religionsgesetz bezeichnet, womit auch die Charak-

° Zur gesamten Problematik siche Grossman, Did Ancient Judaism
Exist?, 2011. In diesem Themenheft siche besonders Schwartz, How
Many Judaisms Were There?, 208-238 — mit Anfithrung der wichtigsten
Literatur.



4 Giinter Stemberger

terisierung des rabbinischen Judentums als ,Gesetzesreligi-
on“ berechtigt sei. Auf den ersten Blick mag dies auch
stimmen. In sechs Ordnungen regelt die Mischna alle we-
sentlichen Teile des Lebens, beginnend mit den Normen
der Landwirtschaft in Palistina und der damit verbundenen
Abgaben an Tempel, Priester und Arme, weiter mit Sabbat
und Festzeiten des Jahres sowie Fragen des Ehe- und Perso-
nenrechts in der Ordnung ,Frauen®; Verfassungs-, Zivil-
und Strafrecht folgen, dann Opfergesetze und schliefSlich,
ausgefeilt bis ins letzte Detail, Normen zu Reinheit und
Unreinheit mit Aussagen, was unrein macht und wie man
wieder rein werden kann.

Die Regelungen der Mischna umfassen insgesamt weithin
das gesamte Leben einschliellich des Arbeitsrechts und des
Schadenersatzes, des Mietrechts, des Vermogens- und Erb-
rechts, Normen des Gerichtsverfahrens usw. Sie gehen also
weit iiber ,Religion® im gewdhnlichen Sprachgebrauch hin-
aus. Eine Trennung von ,Religion® und ,Profan® gibt es
nicht (auch wenn die Mischna einen Traktat Chullin, ,,Pro-
fanes, enthilt — Regeln fiir ,profanes“ Schlachten, d. h.
jedes Schlachten eines Tieres, das nicht Opfer ist, und da-
mit verbunden dann auch alle Normen, die mit ,kosche-
rem“ Essen verbunden sind). Hier wird ganz deutlich, dass
die Mischna das gesamte Leben unter dem Gesichtspunke
der Weisung Gottes versteht: Alles, das gesamte Leben,
wird aus der Perspektive eines Lebens im Zeichen des Bun-
des mit Gott betrachtet. Gewiss kann vieles in der Mischna
nicht direkt aus der Tora abgeleitet werden und ist oft
Ubernahme aus der regionalen Rechtstradition bzw. Ge-
wohnbheitsrecht. Doch hat fast alles irgendwie biblische An-
satzpunkte, seien sie auch oft nur noch als Analogie oder
Assoziation zu verstehen, hat doch auch die Tora das ge-
samte Leben im Blick.

Bei niherer Betrachtung erweisen sich jedoch — zumindest
aus heutiger Perspektive — beide Bestandteile des Begriffs
»Religionsgesetz“ im Blick auf die Mischna als fraglich. Was
»Religion® betrifft, wire sie zumindest viel weiter gefasst als
gewohnlich. Das Hebriische der rabbinischen Zeit kennt
noch gar kein Wort fiir ,Religion; das heute dafiir ver-



Das rabbinische Judentum — eine Gesetzesreligion? 5

wendete Wort dat ist dem Persischen entlehnt und bedeutet
,Gesetz“. In der Mischna kommt es nur im Eherecht vor.
Eine Frau verliert den Anspruch auf die Auszahlung ihres
Ehevertrags, wenn sie
»das Gesetz Moses (dat moshe) und der Juden iibertritt. Was
ist das Gesetz Moses? Wenn sie ihm zu essen gibt, was nicht
verzehntet ist, mit ihm schlift, wihrend sie ihre Regel hat,
wenn sie nicht die Teighebe abschneidet und gelobt, aber
nicht einhilt. Und was ist das Gesetz der Juden? Sie geht aus,
ohne den Kopf zu bedecken, sie spinnt auf der Strafle und re-
det mit allen Menschen. Abba Schaul sagt: Auch wenn sie
seinen Eltern flucht; R. Tarfon sagt: Auch eine, die laut
schreit® (mKetubbot 7,6; vgl. tKetubbot 7,6).
Dieselbe Wendung ist Teil des traditionellen jtidischen
Ehevertrags — so zuerst schon in Tob 7,12, dann auch in
zwei Ehevertrigen vom Toten Meer aus dem frithen 2. Jh.
n. Chr.: ,Du seist mir zur Frau gemif§ dem Gesetz (ke-din)
Moses und der Juden® (Papyrus Murabba’at 20; Papyrus
Yadin 10). Die in der Mischna genannten Beispiele fiir ,das
Gesetz Moses und der Juden® lassen sich nicht unter dem
Begriff , jiidische Religion“ einordnen; sie sind vielmehr auf
der Tora beruhende jiidische Sitte, Gewohnheitsrecht und
zum Teil Giberhaupt nicht biblisch begriindbar, wie v. a. die
Eheurkunde selbst, die Ketubba, und die darin festge-
schriebene Mindestsumme, die einer Frau als Witwe oder
bei unverschuldeter Scheidung zustehen.
Wie die Mischna in einem grofen Teil ihres Inhalts nicht
als ,Religions“-Gesetz verstanden werden kann, so eigent-
lich auch weithin kaum als ,,Gesetz“. Das sieht man v. a.
daran, dass grof§e Teile der Mischna zur Zeit ihrer Redak-
tion nicht eingehalten werden konnten, weil Paldstina ro-
mische Provinz war und dem rémischen Steuerrecht unter-
lag, womit auch die nur in Palistina geltenden biblischen
Abgaben vom Ertrag des Bodens kaum geleistet werden
konnten, auch das Sabbatjahr nicht eingehalten werden
konnte, da ja die Steuern zu zahlen waren, ob man den
Boden bebaute oder nicht. Da der Tempel nicht mehr
stand, waren auch die Wallfahrtsfeste und die Opfervor-
schriften nicht mehr einzuhalten, aber auch ein GrofSteil



