


Historia und Exempel



Quellen zur protestantischen Bildungsgeschichte (QPBG)

Nr. 8

Herausgegeben von Ralf Koerrenz, Alexandra Schotte und 
Annika Blichmann

Gefördert vom Landesgraduiertenkolleg  

„Protestantische Bildungstraditionen in Mitteldeutschland“  

der Friedrich-Schiller-Universität Jena



Historia und Exempel

Geschichte und Geschichtsunterricht  
im deutschen Protestantismus zwischen 
Reformation und Frühhistorismus

Herausgegeben von Hiram Kümper



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbiografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2014 by Evangelische Verlagsanstalt GmbH • Leipzig
Printed in Germany • H 7746

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung außerhalb der Grenzen des Urhebergesetzes ist ohne Zustimmung 
des Verlags unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen,
Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung
in elektronischen Systemen. 

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.

Umschlag: Kai-Michael Gustmann, Leipzig
Satz: Katja Rub, Leipzig
Druck und Bindung: Docupoint GmbH Magdeburg

ISBN 978-3-374-03762-9

www.eva-leipzig.de



5

Inhalt

Einleitung��������������������������������������������������������������� 9

Quellentexte����������������������������������������������������������31

Q 1: 	 Martin Luther über die Notwendigkeit 
historischer Belehrung an Schulen (1524)������������������ 31

Q 2: 	 Luther über Geschichte als „anzeigung, 
gedechtnis und merckmal Goettlicher werck  
und urteil“ (1538)�������������������������������������������������������34

Q 3: 	 Apokalyptik, Türkenangst und 
Glaubenskämpfe in Johann Sleidans  
„Vier Monarchien“ (1556)�������������������������������������������38

Q 4: 	 Das erste protestantische 
Geschichtslehrbuch? Melanchthons 
Bearbeitung des „Chronicon Carionis“ (1566)������������42

Q 5: 	 Michael Neander über heidnische Gelehrte 
und Historie als Lehrmeister in „doctrinae in 
omni vita“ (1580)������������������������������������������������������ 49

Q 6: 	 Eine Vorlesung des Rostocker 
Geschichtsprofessors David Chytraeus über 
das „Chronicon Carionis“ (um 1590)��������������������������� 51

Q 7: 	 Geschichte im Lehrplan der Landgräflich 
Hessischen Schulordnung (1656)�������������������������������54

Q 8: 	 Landes- und Reichsgeschichte in der Ordnung 
des Gymnasiums zu Bayreuth (1664)�������������������������55

Q 9: 	 Johannes Bunos historische Mnemotechnik (1672)����58

Q 10: 	 Christian Weise über historisches Erzählen (1695)���� 66



Inhalt6

Q 11: 	 Gottfried Ludwigs „Ordentlichen Examen“ 
schreibt Bunos „Historische Bilder“ weiter (1704)������ 74

Q 12: 	 Geschichte im Lehrplan des Pädagogiums zu 
Halle (1721)��������������������������������������������������������������� 77

Q 13: 	 Hilmar Curas’ „Einleitung zur Universal-
Historie“ (1723)����������������������������������������������������������81

Q 14: 	 Johann Heinrich Zopf plädiert für eine 
gründliche Geschichtsbildung auf den 
„niedern Schulen und Gymnasiis“ (1729)��������������������84

Q 15: 	 Geschichte in Frage und Antwort –  
Hübners „Historische Fragen“ (1735)��������������������������93

Q 16: 	 Über die Einrichtung der Vorlesungen am 
Braunschweiger Collegium Carolinum (1745/46)��������97

Q 17: 	 Eine französische Einführung in die 
„Erlernung der Historie“ in deutscher 
Übersetzung (1752)������������������������������������������������� 101

Q 18: 	 Ordnung der Großen Schule zu Braunschweig 
(1755)���������������������������������������������������������������������� 114

Q 19: 	 Sylvester Tappe über Geschichte als 
Weltweisheit (1762)������������������������������������������������� 119

Q 20: 	Johann Samuel Patzke über Geschichte als 
moralische Belehrung „im Vorbeygehen“ (1764)������ 120

Q 21: 	 Gotthilf Christian Reccard und das erste 
verbindliche „Lehr-Buch“ für Preußen (1765)����������� 125

Q 22: 	 Geschichte als praktische Sittenlehre im 
Basedow’schen „Methodenbuch“ (1770)������������������146

Q 23: 	 Johann Matthias Schröckh überarbeitet die 
„Einleitung“ des Hilmar Curas (1774)������������������������ 147



Inhalt 7

Q 24: 	Was ist Universalgeschichte?  
Johann Friedrich Lorenz (1775)�������������������������������� 152

Q 25: 	 August Ludwig Schlözer über den Unterricht 
in Weltgeschichte für Kinder (1779)�������������������������� 157

Q 26: 	Über das Lernen von Geschichte mit 
Biographien (1781)�������������������������������������������������� 161

Q 27: 	 August Friedrich Pauly über die Unterschiede 
von bürgerlicher und gelehrter Kenntnis der 
Historie (1785)���������������������������������������������������������168

Q 28: 	Justus Möser über die Bedeutung  
der Landesgeschichte für die  
politische Klugheit (1790)��������������������������������������� 171

Q 29: 	Johann Christian Dolz über 
Geschichtsunterricht in weltbürgerlicher 
Absicht (1796)��������������������������������������������������������� 175

Q 30: 	 Johann Gottfried Herder über das 
Fortschreiten einer Schule mit der Zeit (1798)���������186

Literaturnachweise�����������������������������������������������191





9

Einleitung

Die vorliegende Quellensammlung versucht anhand von 30 
exemplarischen Auszügen die Vor- und Frühgeschichte des Ge-
schichtsunterrichts und seiner Bedeutung im pädagogischen 
Denken des (vor allem mittel-) deutschen Protestantismus im 
historischen Längsschnitt von den frühen Reformationsjahren 
bis in die Jahrzehnte um 1800 nachzuzeichnen. 

Der Begriff ,Vor- und Frühgeschichte‘ deutet bereits darauf 
hin, dass der Betrachtungszeitraum weitestgehend vor  der 
Etablierung eines entsprechenden Schulfachs liegt.1 Gerade 
dieser Zeitraum, der von der Implementierung historischen 
Wissens in ganz unterschiedliche Unterrichtskontexte hin zu 
einer Institutionalisierung als eigenständiges Fach führt, zeigt 
wichtige Entwicklungslinien auf – und zwar sowohl in einer 
allgemeinen Perspektive für die Geschichte der Geschichtskul-
tur, insofern Geschichtsunterricht sicher zu deren wichtigsten 
institutionalisierten Schauplätzen gehört, als auch für die Pro-
testantismusforschung. 

Dass es dabei ausgerechnet der historischen Zunft von 
einigen ersten, wenn auch zum Teil ausgesprochen verdienst
vollen, Grobaufrissen in Aufsatzform bislang nicht gelungen 
ist, eine umfassende Geschichte des eigenen Fachunterrichts 
vorzulegen, die in der Lage ist, jenen wichtigen „Bedingungs
zusammenhang von wirtschaftlich-gesellschaftlicher Ent-
wicklung und Geschichtsunterricht“ herzustellen, wie es 
Klaus Bergmann und Gerhard Schneider vor nun ziemlich 
genau dreißig Jahren eingefordert haben,2 ist an sich schon be-
merkenswert. Erst in jüngster Zeit nimmt das Interesse wieder 
merklich zu, wie man etwa an der von Wolfgang Hasberg und 

1	 Zu dessen Einführung vgl. Mannzmann, Geschichtsunterricht und 
politische Bildung (1983) und Hösch, Der Geschichtsunterricht an den 
Höheren Schulen (1962).

2	 Bergmann/Schneider, Das Interesse der Geschichtsdidaktik (1977), S. 70.



Hiram Kümper10

Manfred Seidenfuß seit 2005 herausgegebenen Reihe Geschichts-
didaktik in Vergangenheit und Gegenwart ablesen kann. Wichtige Arbei-
ten vor allem zur Schulbuchgeschichte der Vormoderne hat überdies 
der Münsteraner Geschichtsdidaktiker Wolfgang Jacobmeyer 
vorgelegt, dessen lang angekündigte, monumentale Edition 
von mehreren hunderte Vorworten deutscher Schulgeschichts-
bücher nun vor kurzem endlich erscheinen konnte.3

In diese und ähnliche Bemühungen möchte sich auch die 
vorliegende Sammlung mit einem freilich ungleich kleineren 
Beitrag einklinken. Dabei geht es im Kern um drei Fragen:

•	 Welche B e d e ut u n g wurde der Geschichte und ihrer Ver-
mittlung zugewiesen? Das heißt auch: Welchem Zwe c k 
diente eine historische Unterweisung?

•	 Welche historischen I n h a lt e  wurden dabei für besonders 
bedeutsam, welche für weniger beachtenswert oder sogar 
bedenklich gehalten?

•	 Welche Me t ho d e n wurden als besonders geeignet zur Ver-
mittlung historischer Inhalte angesehen?

Exemplarische Antworten sollen die hier zusammengestell-
ten 30 Quellenauszüge bieten. Weitere wären leicht denkbar 
und sicher wünschenswert gewesen, doch blieb Beschränkung 
notwendig. Einer immer noch nachdrücklich wünschens-
werten Geschichte des Geschichtsunterrichts kann und will 
die vorliegende Sammlung daher nur einen Baustein liefern. 
Einen weiteren wird die ebenfalls in der Reihe Protestantische 
Reform in Quellen erscheinende Edition von Jens Nagel bereit
stellen, die drei wichtige Geschichtslehrwerke der Zeit vor 1750 

3	 Jacobmeyer, Das deutsche Schulgeschichtsbuch 1700–1945 (2011). Weitere 
Vorarbeiten zu diesem verdienstvollen Mammutprojekt sind unter sei-
nem Namen im Literaturverzeichnis ausgewiesen.



Einleitung 11

eingehender erschließen wird als es der hier geplante Längs-
schnitt kann. So werden sich beide Bände hoffentlich sinnvoll 
ergänzen.

Entsprechend der so skizzierten Anlage des Bandes kamen 
drei Quellengruppen für die Auswahl der hier präsentierten 
Quellenauszüge in Frage, nämlich 

•	 erstens g r u n d s ät zl ic he  R e f le x ion e n über die Ge-
schichte und ihren gesellschaftlichen Wert, wie sie zunächst 
vor allem Theologen und Philosophen, überhaupt erst mit 
der langsamen Etablierung der Disziplin während des 
17.  und 18. Jahrhunderts und dann Fachhistoriker formu-
lierten;

•	 zweitens konkrete Regulative des Unterrichtsgeschehens, 
wie sie vor allem in der Normierung durch S c hu lord nu n-
ge n auftraten;4 und

•	 drittens materielle Umsetzungsversuche der beiden erst-
genannten Quellengruppen, nämlich insbesondere S c hu l-
bü c he r. 

Alle drei Quellengruppen beziehen sich freilich auf das Engste 
aufeinander, insofern als Reflexionen über den Wert und Nut-
zen historischer Kenntnis zum Grundtenor praktisch jedes 
Vorwortes zu den Geschichtslehrwerken des Betrachtungszeit-
raumes gehören, andererseits die Schulordnungen vor allem 
über die empfohlenen oder vorgeschriebenen Lehrwerke nor-
mierend auf den Schulunterricht einwirkten.

Der hier vorgelegte Längsschnitt hat sich neben der chro-
nologischen noch eine zweite besondere Beschränkung vorge-
nommen: Behandelt werden nämlich au s s c h l ie ß l ic h pro -
t e st a nt i s c he , insbesondere mitteldeutsch-protestantische, 

4	 Zu dieser besonderen Textgattung vgl. Rude, Die bedeutendsten Evan-
gelischen Schulordnungen (1893).



Hiram Kümper12

d. h. in aller Regel lutherische Autoren. Die Reformation wird 
mit gutem Grund als besondere Zäsur der deutschen Bildungs
geschichte gehandelt.5 Das gilt durchaus auch für den Ge-
schichtsunterricht avant la lettre, wie nicht zuletzt die hier 
versammelten Quellenauszüge zeigen werden.6 Wir wollen 
und können in den folgenden Absätzen einer umfassenden 
Detailuntersuchung nicht vorgreifen. Wohl aber sollen die gro-
ben Linien skizziert werden, entlang derer sich der Geschichts-
unterricht in den protestantischen Territorien der frühen Neu-
zeit entwickelte, um die erste Einordnung der hier gedruckten 
Quellenauszüge zu erleichtern.

Den Grundstein legten die Reformatoren der ersten Stunde 
selbst. Nicht umsonst wusste schon Luther selbst um die Ein-
sicht, dass wenn man’s gründlich besinnet, … aus den Historien und 
Geschichten fast alle Rechte, Kunst, guter Rat, Warnung – ich kürze 
die lange Liste der Wohltaten hier ab, schlicht: Weisheit, Klugheit 
samt allen Tugenden [wie] aus einem lebendigen Brunnen gequollen 
seien.7 Ja, im Grunde sei alles, das zum ehrlichen Leben nützlich 
sei, in den Historien und Exempeln zu finden.8 Das meint zwar 
auch, aber beileibe nicht nur die biblische Geschichte und ihre 
Fortsetzung im historisierten Heilsplan, sondern ebenso die 
Natur-, Gelehrten- und nicht zuletzt die Reichsgeschichte. An 
einer Stelle klagt Luther:

5	 Aus der reichen Literatur nenne ich hier nur Strauss, Reformation 
and Pedagogy (1974); Keck, Konfessionalisierung und Bildung aus 
erziehungswissenschaftlicher Sicht (2003) und Ehrenpreis, Sozialdiszi-
plinierung durch Schulzucht? (1999).

6	 Dazu bisher vor allem Mayer, Anfänge historisch-politischer Bildung 
(1979); Richter, Geschichtsunterricht im 17. Jahrhundert (1893), S.  78ff., 
Rohlfes, Geschichtsunterricht in Deutschland (1982).

7	 Die Zitate folgenden hier der sprachlich modernisierten Fassung bei 
Luther, Pädagogische Schriften (ebd. Lorenzen, 1957), S. 82. Das Original 
unten, Q 2. 

8	 Ebd., S. 130.



Einleitung 13

O wie manche feine Geschichte und Sprüche sollte man jetzt 
haben, die in deutschen Landen geschehen und gegangen 
sind, der wir jetzt gar keines wissen: das macht, niemand ist 
da gewesen, der sie beschrieben, oder, ob sie schon beschrieben 
gewesen wären, niemand die Bücher gehalten hat, darum man 
auch von uns Deutschen nichts weiß in andern Landen, und 
müssen aller Welt die deutschen Bestien heißen, die nichts 
mehr könnten, denn kriegen und fressen und saufen.9

Seine beiden ausführlichsten Stellungnahmen zum Wert der 
Geschichte und zur Notwendigkeit ihrer schulischen Unter-
weisung sind in Q 1 und Q 2 wiedergegeben.

Einen regen Weiterdenker gerade im Hinblick auf seine pä-
dagogischen Bestrebungen hat Luther bekanntlich in Philipp 
Melanchthon (1497–1560) gefunden.10 Auch er hat nachdrück
lich die historische Lektüre an den Schulen gefordert, diese 
aber zugleich noch prononcierter auf einen bestimmten Zweck 
festgelegt: 

Es ist für Christen notwendig Historien zu lesen; dabei findet 
auch ein Christ mancherlei Exempel, die ihn zu Glauben und 
Gottesfurcht vermahnen, wie denn die Wahrheit die Historien 
ein schreckliches Bild göttlichen Zorns und Gerichts wider alle 
Laster seien. In der Tat, die Historien sind ein ewiger Schatz … 
daraus allezeit Exempel zu dem Leben dienlich zu nehmen.11 

Wohl auch deshalb kommt trotz der hohen Wertschätzung, die 
aus diesen Zeilen spricht, in den von Melanchthon inspirierten 
Schulordnungen die Geschichte als eigenständiges Fach nicht vor: 

9	 Ebd., S. 83.
10	 Müller, Melanchthon zwischen Pädagogik und Theologie (1984); Müller, 

Geschichte und allgemeine Bildungstheorie (1963); Knape, Melanchthon 
und die Historien (2000); Hartfelder, Melanchthon als Praeceptor ger-
maniae (1889), S. 197ff. Melanchthon als ,Schulbuchautor‘ würdigt Stem-
pel, Melanchthons pädagogisches Wirken (1979), S. 111–123. 

11	 Corpus Reformatorum III, S. 114.



Hiram Kümper14

sie ist ihm selbstverständlicher Teil der Ethik. Diese Idee ist keine 
genuin protestantische, sie findet sich schon bei den Humanis-
ten. Guarino Guarini Veronese (1374–1460) etwa, sicher einer der 
bedeutendsten Pädagogen des frühen 15. Jahrhunderts, schreibt 
in einem Widmungsbrief an seinen Schüler Leonello d’Este:

Welche Frucht man … erntet aus der Geschichte der Männer, 
die uns frühere Annalen aufzeichnen, sollte niemanden un-
bekannt sein. Was vermag grundsätzlich mehr zur Unsterb-
lichkeit und zur Befreiung aus schmerzlicher Vergessenheit 
beitragen als die Aufzählung der Taten, die niedergeschrieben 
der Nachwelt überliefert sind? Mit ihrer Hilfe werden die Sit-
ten, Einrichtungen, Beschlüsse, Pläne und Ereignisse der Na-
tionen und Völker und der Könige durchleuchtet, und daraus 
kann man dann durch Nachahmung die Tugenden erreichen 
und mit Bedacht die Unsittlichkeit meiden.12

Auch diese humanistische Auffassung ist es, an die Melanchthon 
und seine Zeitgenossen anknüpfen. Natürlich: Historien sind 
dann noch keine Geschichte  nach heutiger Auffassung. Aber 
sie sind der Stoff, aus dem sich die spätere, kritische Geschichts-
schreibung entwickeln konnte. Jene Wertschätzung bezüglich 
ihrer Erbauungs- und Vorbildfunktion, die historische Episo-
den bei Luther, Melanchthon und anderen erfuhren, scheint 
maßgeblich dazu beigetragen zu haben. Mehr und mehr wird 
das historisch Fragmentarische, das ,Predigtmärlein‘, wie man 
die spätmittelalterlichen historischen Exempla mitunter noch 

12	 Quantus … historiarum et eorum hominum, quos prisci nobis annales signant, 
fructus legitur, ignotum esse debet nemini. Principio quid magis ad immortali-
tatem et ad res ex oblivionis morsibus vendicandas valet polletque quam rerum 
gestarum series scriptis ad posteritatem prodita? Cuius ope hominum popu-
lorum nationum regum mores instituta consilia eventus in utramque partem 
proponuntur, unde virtus imitatione comparetur, cautius turpitudo fugiatur. – 
hier zitiert nach dem Abdruck bei Garin, Geschichte und Dokumente, 
Bd. 2 (1966), S. 203–206 (Nr. 7).



Einleitung 15

in der heutigen Forschung nennt, durch umfassende, Zusam-
menhänge stiftende historische Darstellungen verdrängt, von 
denen man sich entsprechend umfassende und komplexere Leh-
ren für das Leben erhoffte. Sehr illustrativ ist in dieser Hinsicht 
das Kollegheft einer Vorlesung über Weltgeschichte, die Melan-
chthon im April 1560 in Wittenberg hielt.13 Die Aufzeichnun-
gen eines unbekannten Hörers zeigen, wie sehr der Praeceptor 
germaniae sich um große Linien und Verknüpfungen zwischen 
dem Exemplarischen und Episodischen bemühte. Angereichert 
durch umfangreiche und möglichst exakte Beschreibung der 
erwähnten Orte erhält Geschichte in dieser Vorlesung bereits 
einen zweiten wichtigen Aspekt, der immer wieder auch in den 
anderen hier versammelten Quellenauszügen durchscheint: der 
Aspekt der Bildung im emphatischen Sinne.

Melanchthon ist es auch, der mit seiner durch seinen Schwie-
gersohn Kaspar Peucer (1525–1602) vollendeten Bearbeitung des 
sog. Chronicon Carionis (Q 4) eines der beiden prominentesten 
protestantischen Schulbücher des 16. und 17. Jahrhunderts 
vorlegt, das immer wieder nachgedruckt und rasch auch ins 
Deutsche rückübersetzt wird.14 Noch 1710 gar kommentierte 
der Pufendorf-Schüler Peter Dahlmann in seinen bibliographi-
schen Annotationen:

Es wird sonsten dieses Chronicon noch von vielen sehr aesti-
miret / weilen man gute Nachricht / so wohl was Historiam 
civilem als Ecclesiasticam anbelanget / darinne anzutreffen 
hat.15

13	 Darauf hat Berger, Melanchthon’s Vorlesungen über Weltgeschichte 
(1897) hingewiesen und zahlreiche Auszüge daraus mitgeteilt.

14	 Zur Chronik vgl. Mahlmann-Bauer, Die „Chronica Carionis“ von 1532 
(1999); Leppin, Humanistische Gelehrsamkeit und Zukunftsansage 
(2005) und Prietz, Geschichte und Reformation (2007); zu Peuer vgl. Ned-
dermeyer, Kaspar Peucer (1997). 

15	 Dahlmann, Schauplatz der Masquirten und Demasquirten Gelehrten 
(1710), S. 118f.



Hiram Kümper16

Auf den ersten Blick lässt sich das Chronicon kaum von einer 
beliebigen anderen Weltchronik unterscheiden, wie sie noch 
im ausgehenden Mittelalter in größerer Zahl verfasst werden. 
Was macht sie also zum Schulbuch? Zum einen die Intention: 
Melanchthon verweist seine Bearbeitung nämlich ganz aus
drücklich an die Jugent, die er vermanen will. Dieses Buch soll 
einen lehrhaften Charakter zeigen. Zum anderen die Praxis: 
Zahlreiche S c hu l ord nu n ge n des 16. und 17. Jahrhunderts 
schreiben sie ganz explizit zur Lektüre vor. In der Altdorfer 
Ordnung von 1575 etwa heißt es:

Der Historicus soll des Herrn Philippi Melanchthonis Chroni-
ca Carionis, wie die von Hermanno Bonno, auß dem Teutschen 
in das Latein gebracht worden, explicirn, die supputationem 
annorum, oder die Jarrechnung der Jugend vleissig weisen 
und zeigen, auch was mit besserm und zierlicherm Latein ge-
redt und außgesprochen werden kan, darinnen verbessern. Er 
mag auch des Sleidani librum von den vier Monarchiis, wann 
er in den Chronica so fern kommen, mit derselben conferirn.16

Ganz ähnlich lautet die Stralsunder Ordnung von 1591, die bis 
zur Mitte des folgenden Jahrhunderts in Geltung blieb.17 Aber 
auch in anderen Schulordnungen findet man Entsprechungen, 
die über die drei Bände der Evangelischen Schulordnungen, die 
Reinhold Vormbaum zu Beginn der 1860er Jahren ediert hat, 
leicht greifbar sind.18 

Aber nicht nur an den Lateinschulen und Gymnasien, auch 
an der Universität findet das Chronicon Anklang. Seit der Mit-
te des 16. Jahrhunderts lässt sich ohnehin eine deutliche Auf-
wertung der Geschichte an den Artistenfakultäten im Reich 

16	 Vormbaum, Evangelische Schulordnungen, Bd. 1 (1860), S. 612.
17	 Vormbaum, Evangelische Schulordnungen, Bd. 1 (1860), S. 496ff. 
18	 Für den universitären Unterricht gibt Scherer, Geschichte und Kirchen-

geschichte, Bd. 2 (1927), S.  465–483 eine hilfreiche Zusammenstellung 
einschlägiger Werke.



Einleitung 17

feststellen.19 Diese Aufwertung hatte gerade in protestanti-
schen Gelehrtenkreisen wesentlich auch mit dem Bemühen 
um eine gemeinsame Identität und dem programmatischen 
Rückbezug auf die altchristliche Kirchengeschichte zu tun.20 
So entstehen in diesen Jahren schon die ersten historischen 
Lehrstühle, die aber sämtlich mit anderen Fachausrichtungen 
verbunden sind: entweder mit sprachlich-rhetorischer oder 
theologisch-ethischer Ausbildung.21 In den 1590er Jahren etwa 
legt der Rostocker Theologieprofessor David Chytraeus (1530–
1600), der selbst noch bei Melanchthon studiert und sogar eine 
Zeit lang in dessen Haus gewohnt hatte, das Chronicon seinen 
universalhistorischen Vorlesungen zu Grunde. Ausführlich 
beschreibt er den Wert historischen Wissens für die ethische 
Ausbildung (Q 6). 

Die oben zitierte Altdorfer Schulordnung von 1575 nennt 
neben Melanchthons Bearbeitung der Chronica Carionis aber 
noch ein zweites Werk, das der Historicus seinem Unterricht zu-
grunde legen solle und mit derselben conferirn, also vergleichen: 
des Sleidani librum von den vier Monarchiis (Q 3). Dabei handelt 
es sich um das vielleicht sogar noch erfolgreichere Lehrbuch 
für den Geschichtsunterricht in protestantischen Territorien 
und Städten der frühen Neuzeit. Die De quatuor summis Impe-
riis libri tres des Straßburger Juristen Johann Sleidan (1506–1556) 
erschienen in unzähligen Neudrucken und Übersetzungen 
und finden sich bis in das frühe 18. Jahrhundert in den Lek-
türeplänen der Schulordnungen und den Leseempfehlungen 

19	 Ausführlich dazu Scherer, Geschichte und Kirchengeschichte (1927), 
S. 27ff.

20	 Vgl. dazu auch die Beiträge in dem Sammelband von Gordon, Protestant 
History and Identity (1996) sowie Pohlig, Zwischen Gelehrsamkeit und 
konfessioneller Identitätsstiftung (2007).

21	 Eine vermutlich nicht vollständige, aber doch umfangreiche Zusam-
menstellung mit entsprechenden Belegstellen gibt Kohlfeldt, Der aka-
demische Geschichtsunterricht (1902), S. 205ff.



Hiram Kümper18

der Hofmeister und Pädagogen.22 Sleidan folgt der aus der 
mittelalterlichen Weltchronistik überkommenen Einteilung 
der Geschichte in vier Weltreiche (das babylonisch-assyrische, 
das persische, das griechisch-makedonische und das römisch-
fränkische), die gemäß der konventionellen Auslegung einer 
Vision des Propheten Daniel auf dem Weg der Heilsgeschichte 
hin zum Jüngsten Gericht einander folgen sollten. Ganz kon-
ventionell auch deutet er die eigene als die letzte Zeit, in der 
die Bedrückungen der Gegenwart die sichere Rückkehr Christi 
ankündigten. Daneben aber gibt er eine Fülle von Detailinfor-
mationen, deren Verlässlichkeit immer wieder gerühmt wor-
den ist, und prüft sie regelmäßig auf ihre Lehrhaftigkeit hin. 
Die von Sleidan praktizierte Vierteilung der Geschichte wurde 
zwar bereits seit der Mitte des 16. Jahrhunderts immer wieder 
in Frage gestellt (etwa von Jean Bodin), im Schul- und Univer-
sitätsunterricht allerdings setzte sich diese Kritik zunächst 
nicht durch. Erst mit den weit verbreiteten Geschichtsbüchern 
des Christoph Cellarius (1638–1707) setzte sich seit dem ausge-
henden 17. Jahrhundert die heute gängige Dreiteilung in Alte, 
Mittlere und Neue Geschichte langsam durch.23 Im 18. Jahr-
hundert ist sie dann sehr üblich (Q 14, 28), aber durchaus nicht 
die einzige in einer Vielzahl unterschiedlicher Periodisierun-
gen und Einteilungen der Weltgeschichte (Q 13, 15, 24).

Ebenso wie die Carionische Chronik wurden auch Sleidans 
Vier Monarchien zunächst vor allem für die sittlich-moralische 
Belehrung verwendet. Das sieht man sehr gut beispielsweise 
an der Soester Ordnung von 1616, die das Werk ebenfalls zur 

22	 Über Sleidan als Historiker, sein Werk und dessen großen Erfolg vgl. 
Kelley, Sleidan and the Origins of History as a Profession (1980) und jetzt 
vor allem Kess, Johannes Sleidan (2008).

23	 Vgl. Kümper, The Bible as Universal History (2011), S. 249ff. mit weiterer 
Literatur. Das Lehrwerk des Cellarius wird in der bereits angekündigten 
Edition von Jens Nagel näher vorgestellt werden.



Einleitung 19

Lektüre, allerdings nicht im Geschichts-, sondern ganz expli-
zit im Ethikunterricht vorschreibt.24 Mit dieser e n ge n Ve r-
bi n du n g von G e s c h ic ht e  u n d Et h i k  bei einflussreichen 
Denkern der ersten Reformationsjahrzehnte ist bereits ein 
Charakteristikum benannt, das sich bis ins ausgehende 18. 
Jahrhundert – allerdings mit sich wandelnder Schwerpunkt-
setzung – durch die hier versammelten Quellenauszüge ziehen 
wird. Das liegt im Übrigen auch im Personal begründet: Über 
lange Zeit nämlich finden wir in ganz auffälliger Häufung pro-
testantische Theologen, ehemalige Theologiestudenten und 
Pfarrsöhne unter den Verfassern von Geschichtslehrwerken 
(Q 5, 6, 9, 11, 14, 15, 19–22, 25, 29, 30).

Das hat aber mitunter auch noch einen zweiten, gleich-
sam pragmatischen Grund: Durch die e n ge  s a c h l ic he  Ve r-
s c h rä n k u n g d e r  Vor-  u n d Fr ü h ge s c h ic ht e  m it  d e n 
G e s c h ic ht sbü c he r n d e s  A lt e n Te st a m e nt s  u n d d e r 
G e s c h ic ht e  d e s  röm i s c he n A lt e r t u m s m it  je n e r 
d e s  Ne u e n Te st a m e nt s  nämlich waren sie zugleich prä-
destinierte Experten zumindest für diesen Bereich des histo-
rischen Wissens und dessen Vermittlung. So ist, was auf den 
ersten Blick als mangelnde professionelle Ausdifferenzierung 
erscheint, auf den zweiten ausgesprochen schlüssig: Die äl-
teste Menschheitsgeschichte erscheint dann als akademische 
Vorbereitung für ein vertieftes Bibelstudium.25 Tatsächlich 
spielte die biblische Geschichte als Gesamtzusammenhang im 
eigentlichen Religionsunterricht lange Zeit keine wesentliche 
Rolle, sondern wurde lediglich exemplarisch gelehrt.26 Erst zur 
Wende zum 18. Jahrhundert hin scheint eine einigermaßen 
systematische Kenntnis der biblischen Geschichte auch auf der 

24	 Vormbaum, Evangelische Schulordnungen, Bd. 2 (1863), S. 267.
25	 So kam im Übrigen noch August Ludwig Schlözer (Q 25) von der Theo-

logie zum Geschichtsstudium.
26	 Vgl. etwa Lachmann/Schröder, Geschichte des evangelischen Religions-

unterrichts (2007), S. 39ff., S. 81ff. und S. 101ff. mit Einzelheiten.



Hiram Kümper20

religionspädagogischen Agenda einen festen Platz erobert zu 
haben.

Wenn von der Verschränkung historischer Unterweisung 
mit der Vermittlung biblisch-religiösen Wissens einerseits und 
ethisch-moralischer Belehrung andererseits die Rede ist, muss 
als dritte Verschränkung diejenige mit der s pra c h l ic h-rhe -
t or i s c he n Au sbi ldu n g genannt werden. Schon die mittelal-
terlichen, insbesondere natürlich dann die spätmittelalterlich-
humanistischen Vorformen des Geschichtsunterrichts waren 
wesentlich mit solchen Unterrichtszielen verknüpft;27 die frü-
hen evangelischen Schulordnungen erben diese besondere 
Wertschätzung der griechisch-römischen Geschichtsschreiber 
– aber eben nicht so sehr ihrer historischen Inhalte wegen, son-
dern vor allem um ihres Stils willen.28 Solche Betonungen fin-
den wir im 16. und 17. Jahrhundert noch sehr häufig. Sie gelten 
durchaus nicht nur für die Autoren des klassischen Altertums, 
sondern werden bald auf die Beschäftigung mit der Geschichte 
insgesamt ausgedehnt; etwa wenn Chrytaeus bemerkt, durch 
die Lektüre der Melanchthon’schen Chronik [werde] die Fähigkeit, gut 
lateinisch zu schreiben, ganz besonders gefördert (Q 6). Der Bennin-
ger Pfarrer und Altphilologe August Friedrich Pauly dreht – von 
der anderen disziplinären Seite herkommend – das Argument 
dann um: Wer sich mit Geschichte befassen und zu echter Ge-
lehrsamkeit vordringen will, muss sich mit den Originalquel-
len befassen und also eine solide altsprachliche Bildung mit-
bringen (Q 27).

War im 16. und frühen 17. Jahrhundert die Geschichte im 
Wesentlichen noch Sache der akademischen Ausbildung an 

27	 Nachweise bei Kümper, „Wer die Historien mit Nutz gebrauchen will …“ 
(2007), S. 194ff. und Wolter, Geschichtliche Bildung (1959), S. 50ff.

28	 Zahlreiche Beispiele bei Mayer, Die Anfänge historisch-politischer 
Bildung (1979), S.  394–401 und Dolch, Lehrplan des Abendlandes (1959), 
S. 209ff.



Einleitung 21

Lateinschulen, Gymnasien und Universitäten gewesen, ge-
winnt um die Mitte des 17. Jahrhunderts die Idee der Nüt z -
l ic h k e it  immer mehr Raum in den Überlegungen der Ge-
lehrten29 und den Ausführungen der Schulordnungen – und 
damit auch eine Ausweitung auf andere Schulformen. Das 
geht einher mit einem allgemeinen Aufschwung des Realien-
Gedankens, der Hinwendung zur Ausbildung von nutzbrin-
genden, der Dinge mächtigen Menschen. Als paradigmatisch für 
diese Hinwendung des Schulwesens zur Nützlichkeit wird 
häufig die sächsisch-gothaische Ordnung angeführt, die erst-
mals 1642 veröffentlicht und dann mehrmals überarbeitet 
wurde.30 Zunächst betrifft dieses neue Interesse vor allem die 
Au sbi ldu n g d e s  we rd e n d e n St a at s appa rat s, der Beam-
ten, Diplomaten und des fürstlichen Nachwuchses (Q 8, 10, 12, 
16). Entsprechend mussten auch die Lehrinhalte neu justiert 
werden: mehr Staaten-, Reichs- und Regionalgeschichte, mehr 
historische Hilfswissenschaften, wie Genealogie und Diploma-
tik. So heißt es etwa in der Ordnung der Ritterschule zu Wol-
fenbüttel von 1688:

Historia civilis, tam universalis, quam particularis soll, nach 
Gelegenheit der Zeit und dero Auditoren, gleichfalls gelesen 
werden, so daß nach Absolvirung Historiae universalis, son
derlich observiret werde, was meistens circa Regimina sich zu-
getragen hat, wie die Regna und Respublicae ihren Ursprung 
und Wachsthum genommen, auch wie sie in Decadence ge
rahten. Wobei denn auch nicht weniger Genealogia, Chronolo-
gia und Geographia mit allem Fleiß zu proponiren.31

29	 Ein ganz früher Vordenker ist in dieser Hinsicht Neander (Q 5).
30	 Vormbaum, Evangelische Schulordnungen, Bd. 2 (1863), S.  265ff. – zur 

Sache vgl. Mayer, Die Anfänge historisch-politischer Bildung (1979), 
S.  406–410. Das Gothaer Gymnasium besuchte auch August Hermann 
Francke (1633–1727), der Gründer der nach ihm benannten Stiftungen zu 
Halle, zu denen auch das Pädagogicum (Q 12) gehörte.

31	 Vormbaum, Evangelische Schulordnungen, Bd. 3 (1864), S. 735.


