




Bildnachweis:

Alle Abbildungen und Karten von Reihnold Hanna, außer

Bilder »Blick in die Isarauen von der Brücke bei der

Marienklause« in der Wegbeschreigung des ersten

Wandertages und »St. Jakobskirche in Schondorf« im

Kapitel »Von Andechs/Herrsching zum Kloster

Wessobrunn« (Werner Schedel).

Besuchen Sie uns im Internet unter:

www.terramagica.de

www.hanna-jakobsweg.de

© für die Originalausgabe: 2011 terra magica in der

F.A. Herbig Verlagsbuchhandlung GmbH, München

© für das eBook: 2012 terra magica in der

F.A. Herbig Verlagsbuchhandlung GmbH, München

Alle Rechte vorbehalten

Schutzumschlag: Wolfgang Heinzel

Umschlagfotos: Reinhold Hanna

Herstellung und Satz: VerlagsService Dr. Helmut

Neuberger & Karl Schaumann GmbH, Heimstetten

eBook-Produktion: GGP Media GmbH, Pößneck

ISBN 978-3-7243-6000-1

Terra magica ist seit 1948 eine international geschützte

Handelsmarke und ein eingetragenes Warenzeichen des ®

Belser Reich Verlags AG.

http://www.terramagica.de/
http://www.hanna-jakobsweg.de/
http://www.ggp-media.de/


Inhalt

Vorwort

 

Erste Begegnung mit Jakobus auf dem Camino de Santiago

 

Wie der Münchner Jakobsweg entstand

 

Aufbruch bei »den Mönchen«

Vom Münchner Jakobsplatz zum Kloster Schäftlarn

Von der Großstadt ins Isartal

Gabriel von Seidl und das Isartal

Alte Burgen

Kloster Schäftlarn

Karte und Wegbeschreibung: Erster Wandertag

Der Klosterweg



Vom Kloster Schäftlarn nach Andechs

Von der Lebenskunst der Klöster

Im Starnberger Land

Der »Heilige Berg« und die Andechser

Karte und Wegbeschreibung: Zweiter Wandertag

Von Andechs/Herrsching zum Kloster Wessobrunn

Der Ammersee und die »Jakobsgemeinde« Schondorf

Das Kloster und Stuckatorendorf Wessobrunn

Karte und Wegbeschreibung: Dritter Wandertag

Die barocke Seele Oberbayerns

Von Wessobrunn nach Rottenbuch

Der Pfaffenwinkel

Auf dem Hohen Peißenberg

Peiting und das Hühnerwunder

Karte und Wegbeschreibung: Vierter Wandertag

Rottenbuch – Wies – Steingaden – Lechbruck

Rottenbuch und die »Wies«

Das Welfenmünster in Steingaden

Prem und das Moor

Karte und Wegbeschreibung: Fünfter Wandertag

Auf den Spuren der Römer

Von Lechbruck über den Auerberg nach

Marktoberdorf

Über die Lechbrücke von Oberbayern nach Schwaben

Die Via Claudia Augusta

Am sagenumwobenen Auerberg

Marktoberdorf

Karte und Wegbeschreibung: Sechster Wandertag



Von Marktoberdorf nach Kempten

Die Siedlung an der Flusskrümmung:

Cambodunum/Kempten

Karte und Wegbeschreibung: Siebter Wandertag

Allgäu, wo’s am schönsten ist

Von Kempten nach Weitnau

»Es ist heute« – irgendwo unterwegs

Von Buchenberg ins Westallgäu

Karte und Wegbeschreibung: Achter Wandertag

Von Weitnau nach Simmerberg

Das alte Kirchlein von Zell

Weiler-Simmerberg an der alten Salzstraße

Karte und Wegbeschreibung: Neunter Wandertag

Auf Genusstour zum Bodensee

Von Simmerberg über den Pfänder nach Bregenz oder

Lindau

Von Bayern nach Österreich

Der Bodensee

Brigantium/Bregenz, die Stadt auf dem Ölrain

Lindau, die Insel im Bodensee

Karte und Wegbeschreibung: Zehnter Wandertag

Anschluss an die Schweizer Jakobswege

Von Bregenz nach Einsiedeln

El Camino – der Jakobsweg

Was erwartet Pilger auf dem Weiterweg nach

Santiago?

… die landschaftliche Vielfalt Europas



… Kunst und Kultur eines tausendjährigen Pilgerweges

… Freunde und Menschlichkeit

… »Auszeit« auf dem Camino

… Selbsterkenntnis und Selbstfindung

Auf welche Art pilgert man am besten nach Santiago de

Compostela?

Praktische Hinweise

Literaturnachweis (Auswahl)



R

Vorwort

eligiöse und soziale Wertvorstellungen, noch vor ein bis

zwei Generationen selbstverständlich in unserem

westlichen Kulturkreis, haben heute nicht mehr den gleichen

Stellenwert. Von einer immer breiteren Bevölkerungsschicht

werden sie für überholt und überflüssig, ja sogar für

hinderlich gehalten, beim Streben nach Geld und Wohlstand,

von dem man sich Glück und Zufriedenheit für das Leben

erhofft. In den letzten Jahren fragen sich jedoch immer mehr

Menschen nach dem Preis für den unerbittlichen täglichen

Kampf um die so viel gepriesene »Lebensqualität«. Der Sinn

des Lebens wird und wurde von allen Generationen immer

wieder hinterfragt.

Vielleicht brechen deshalb wieder so viele Menschen auf,

um auf alten Pilgerpfaden, ohne die Hektik und Ablenkung

unseres heutigen Lebens, mit sich selbst ins Reine zu

kommen. Sie sind auf der Suche nach sich selbst, auf der

Suche nach Gott, auf der Suche nach ihren Wurzeln und

einem Lebensgefühl, dem sie auf diesen alten Wegen

wieder näher kommen möchten.

Pilgern leitet sich ab vom lateinischen »peregrinus«, das

heißt »der in der Fremde Weilende«, also ein Mensch, der

sich aus der Sicherheit seines Alltags heraus begibt, sich

freiwillig aussetzt, nicht weiß, wo er abends ein Bett und

etwas zu essen bekommt und wie es morgen weitergeht. Er

ist auf die Hilfsbereitschaft anderer Menschen angewiesen

und lernt sich selbst und seine eigenen Grenzen besser

kennen. Dies galt im Mittelalter und gilt auch heute noch.

Auch mein Mann und ich wanderten – von unserer eigenen

Haustüre aus – nach Santiago de Compostela. Wir suchten



auf der Karte einen gangbaren Weg nach Westen. Doch als

wir in der Schweiz auf die ersten Muschelzeichen stießen,

war unsere Freude riesengroß und wir fühlten uns plötzlich

tief mit den mittelalterlichen Pilgern verbunden. Auch

daraus erwuchs die Motivation, den Jakobsweg bereits von

München aus »sichtbar« zu machen. Zusammen mit einigen

anderen Münchner Jakobspilgern begannen wir, über den

Weg zu recherchieren, und entwickelten eine Wegführung

bis zum Bodensee, die zwar nicht historisch erwiesen, aber

plausibel ist und einen sinnvollen Weg darstellt, den auch

die Pilger im Mittelalter gegangen sein könnten. Die am Weg

liegenden Gemeinden übernahmen die Beschilderung. Allen

an der Entstehung des »Münchner Jakobsweges« Beteiligten

sei an dieser Stelle herzlich gedankt.

Die große Nachfrage nach Beschreibungen und

Informationen über diesen Weg veranlasste mich, das

gewonnene Wissen zusammenzutragen, um es auch

anderen Pilgern und Wanderern zur Verfügung zu stellen.

Doch Wege zu beschreiben, denen andere Menschen

vertrauensvoll folgen können, bedeutet zwangsläufig mehr

Gründlichkeit und auch Verantwortung, als nur für sich

selbst einen Weg zu suchen. Jede beschriebene Teilstrecke

muss abgegangen und überprüft werden. Dies wäre mir

ohne meinen Mann nicht möglich gewesen, der mit mir die

Strecke »zigmal« abgefahren ist und mehrmals mit mir von

München zum Bodensee wanderte. Deshalb gebührt ihm

mein ganz besonderes »Dankeschön«.

Ob die Pilger diesen Weg wohl annehmen würden? Und ob

sich die Menschen, die am Weg wohnen, ähnlich

gastfreundlich und hilfsbereit verhalten würden wie die

Menschen an den »etablierten« Jakobswegen in Frankreich

und Spanien? Schließlich gibt es in Deutschland keine so

durchgängige und lange Pilgertradition wie in diesen

Ländern. So schrieb ich zweifelnd in der ersten Ausgabe



dieses Buches. Doch meine Bedenken erwiesen sich als

völlig unbegründet! Die Anzahl der Pilger, die sich in St.

Jakob in München aussenden lassen, stieg schlagartig an,

bereits im ersten Jahr nach der Einweihung brachen viele

Menschen auf »unseren« Jakobsweg auf. Ihre

Rückmeldungen sind fast immer positiv. Noch mehr

überraschten uns die »Menschen am Weg«. Pilger berichten,

dass sie auf der Straße angesprochen, mit nach Hause

genommen und liebevoll versorgt werden. Andere Familien

stellen Privatzimmer zu günstigen Preisen zur Verfügung,

Gasthäuser bieten verbilligte Pilgermenüs an. Auch in den

Klöstern am Weg erinnern sich Schwestern und Mönche an

die alte Benediktusregel: »Alle Fremden, die kommen, sollen

aufgenommen werden wie Christus; denn er wird sagen:

›Ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen‹« (Mt 25,

35). Pilger, die sich vorher anmelden, dürfen in den Klöstern

übernachten und an den Gottesdiensten teilnehmen. Es war

schön, mitzuerleben, wie sich der neu ausgewiesene Weg,

der teilweise auch auf bestehenden Wanderwegen verläuft,

durch die Pilger von einem Wanderweg in einen

vielbegangenen Pilgerweg verwandelte. Dass sich dies alles

so schnell entwickelte, hat uns überrascht und lässt fast an

ein neues Jakobus-Wunder glauben.

Allen Pilgern und Wanderern auf dem Münchner

Jakobsweg wünsche ich viel Freude, Entspannung und

Erholung auf dem Weg durch unser schönes Bayernland.

Den Suchenden unter ihnen möge der Pilgerweg zu der

Inspiration und Anregung verhelfen, die sie benötigen, um

Antworten auf ihre Fragen zu erhalten und zu sich selbst zu

finden, damit sie auf dieser Basis gelassen und

zuversichtlich ihren weiteren Lebensweg angehen können.

 

Also Ultreya (vom lateinischen »eia ultra«) – Gruß der Pilger

auf dem Jakobsweg; für sie bedeutet er »Vorwärts« oder



»Weiter so«.

 

München, im Frühjahr 2011

Monika Hanna



Wegstein an der Stadtgrenze von Santiago de

Compostela





A

Erste Begegnung mit Jakobus auf

dem Camino de Santiago

m 23. Oktober 1987 wurden vom Europarat die

gesamten Jakobswege nach Santiago de Compostela

zur ersten europäischen Kulturstraße erklärt. Damit sollte

das historische, literarische, musikalische und künstlerische

Erbe, das durch das Pilgerwesen entstanden war, geschützt

werden.

Historische Karte mit den Jakobswegen in Europa von 1648



Das Schiff mit Jakobus’ Leichnam

landete in Galicien.

Aus einem Zeitungsbericht über den Jakobsweg erfuhren wir

davon. Als Münchner Bergwanderer immer auf der Suche

nach neuen Wegen, erwachte unsere Neugierde sofort: Was

war das für ein Weg, warum wanderten die Menschen seit

einem Jahrtausend aus allen europäischen Ländern nach

Santiago de Compostela im spanischen Galicien? Und wie ist

dieser Weg entstanden?

Wir beschäftigten uns mit

der Literatur und waren

sofort fasziniert. Der

Jakobsweg entstand in jener

Zeit, als sich das christliche

Abendland entwickelte. Karl

der Große, auch »Vater

Europas« genannt, war der

Sage nach einer der ersten

Pilger zum Grab des

Apostels. Auch Heinrich der

Löwe, der für die Gründung

Münchens verantwortlich ist,

soll 1190 nach Santiago

gepilgert sein.

Heute säumen diesen

wunderschönen Weg, der

sich von Ost nach West

durch die Schweiz,

Frankreich und Spanien

zieht, herrliche romanische

Bauwerke, eine Unzahl von

Legenden und alten Liedern begleiten die Pilger von Ort zu

Ort. Ein Weg voller abendländischer Kultur und Geschichte,

der seinen Ursprung einer Legende verdankt.

Historisch ist, dass Jakobus am See Genezareth in Galiläa

geboren ist und zusammen mit seinem Bruder Johannes ein



Jünger Jesu war. Er soll in Spanien missioniert haben. Sein

Bemühen war aber nicht sehr erfolgreich, deshalb kehrte er

nach Jerusalem zurück. Dort ließ ihn Herodes im Jahre 44

enthaupten. Jakobus erlitt als erster der zwölf Apostel den

Märtyrertod.

Die Legende erzählt weiter, dass sein Leichnam von

seinen Anhängern in ein Schiff gelegt wurde, das auf

wundersame Weise Spanien erreichte. Dort wurde er

begraben, das Grab aber geriet bald in Vergessenheit.

Zu Beginn des 9. Jahrhunderts hatte ein Einsiedlermönch

namens Pelagius eine Erscheinung, er sah ein

übernatürliches Licht und hörte Gesänge. Er berichtete

seinem Bischof davon, der eine Untersuchung einleitete –

und man entdeckte das Grab des Apostels. Wegen des

Leuchtens wurde der Platz »campus stellae« (»Feld des

Sternes«) genannt, später wurde daraus Compostela.

Spanien war zu dieser Zeit von den Mauren besetzt, die

Christenheit durch den Islam bedroht. Unter dem Zeichen

des »Maurentöters« Jakobus zog man nun mit dem

Schlachtruf »Santiago« gegen den »ungläubigen« Feind zu

Felde und gewann eine Schlacht nach der anderen. Jakobus

wurde zur Symbolfigur für die Rückeroberung Spaniens für

das christliche Abendland.

Die Kunde von Jakobus drang in ganz Europa vor. Viele

hatten den Wunsch, ihn an seinem Grab zu verehren. Mit

einer gemeinsamen Religion zu einem gemeinsamen Ziel

wurde der Jakobsweg zum ersten gemeinschaftlichen

Erlebnis des Abendlandes. Millionen von Pilgern sollten sich

in den folgenden Jahrhunderten auf den Weg nach Santiago

de Compostela machen.

Aus der ursprünglich dort gebauten Kapelle entwickelte

sich bald die Kathedrale der neu entstandenen Siedlung. Im

12. und 13. Jahrhundert erreichte die Stadt ihre größte

Bedeutung. Papst Alexander III. ( †  1181) erklärte Santiago



Santiago Matamoros – der

»Maurentöter« Jakobus

zur »Heiligen Stadt«. Sie

gehörte fortan neben Rom

und Jerusalem zu den

bedeutendsten

Wallfahrtsorten der

Christenheit.

Ehemals weitab gelegene

Dörfer wurden durch den

»Camino« miteinander

verbunden und erlebten

eine wirtschaftliche Blüte, es

entstanden Städte und

Klöster, die Tausende von

Pilgern beherbergen

konnten. Riesige

Pilgerkirchen wurden gebaut

und damit unvergleichliche

Kunstwerke geschaffen, die

auch heute noch Menschen aus allen Ländern auf den

Jakobsweg führen.

Die Gründe für die Pilgerwanderungen im Mittelalter

waren vielfältiger Natur: Ein Hauptgrund mag der Wunsch

gewesen sein, etwas für sein Seelenheil zu tun, denn die

Menschen des Mittelalters strebten, bewegt von ihrem

starken Glauben und den damaligen drastischen

Darstellungen vom Jüngsten Gericht, nach Erlösung. Für

alles Übersinnliche waren sie sehr empfänglich. Auf das

Unbehagen über weltliche und klerikale Verhältnisse

reagierten sie nicht, wie spätere Generationen, mit

Revolution oder Terrorismus, sondern mit dem »Weg nach

innen«, mit dem »Aufbruch der Seele«. Die Pilgerfahrt war

möglicherweise für die Menschen des Mittelalters eine

damals erlaubte Art reiner Selbstverwirklichung. Ihre

Leitbilder tragen auch wir als Generationenerbe in uns.



Andere Gründe waren die Verehrung eines Heiligen, die

Hoffnung auf die Heilung einer Krankheit durch ein Wunder

oder die Erfüllung eines Gelübdes. Die reichere Oberschicht

ließ an ihrer Stelle bezahlte Pilger die Wallfahrt antreten und

in manchen Ländern wurden Gewaltverbrecher dazu

verurteilt, als Bußleistung nach Santiago zu pilgern.

Auch in unserer Zeit gibt es noch viele Anlässe, nach

Santiago zu wandern. Die Hauptmotive, wie sie auch im

Pilgerbüro der Stadt abgefragt werden, sind religiöser,

spiritueller oder sportlicher Natur.

Für uns waren mehrere Gründe ausschlaggebend:

Besonders brachte uns die Neugier auf den Weg, die

Sehnsucht danach, unserer europäischen Geschichte und

der Kultur dieses alten Pilgerweges näher zu kommen und

uns ganz nebenbei ein großes Stück Europa zu Fuß zu

erschließen. Daneben natürlich ein wenig Abenteuerlust,

gepaart mit großer Wanderlust, um in der freien Natur Kultur

und Landschaft zu genießen und dabei »mit der Zeit zu

gehen«, anstatt ihr hinterherzulaufen.

Von Anfang an waren wir uns einig, dass der Startpunkt

unseres Jakobsweges nur München sein konnte. Wie die

Pilger des Mittelalters wollten wir von zu Hause aufbrechen

und damit eine Verbindung schaffen von unserem

Alltagsleben zu dem, was uns dieser Weg an Begegnungen,

Erlebnissen und Eindrücken schenken würde. Wir wussten

zwar, dass er mit etwa 2700 km sehr lang ist, was dies

konkret bedeutete, war uns aber zu diesem Zeitpunkt noch

nicht bewusst. Stand anfangs mehr das Wandern im

Vordergrund, so wandelte sich diese Einstellung mit jedem

Schritt und mit jedem Erlebnis, mit dem wir uns dem Ziel

Santiago de Compostela näherten.

Unser Startpunkt für den Camino war die Jakobskirche am

Jakobsplatz in München. Da uns Beschreibungen des

Jakobsweges nur ab Frankreich bekannt waren, suchten wir



Aufbruch in Münchens »Guter

Stube«, am Marienplatz

auf der Karte unseren

eigenen Weg von Ost nach

West. König-Ludwig-Weg

und Prälatenweg waren

entsprechend ausgewiesen

und boten sich bis

Marktoberdorf an. Was lag

näher, als weiter über

Kempten zum Bodensee zu

wandern? Beim genauen

Hinsehen entdeckten wir in

der Schweiz einen bereits

markierten Jakobsweg, der

über Einsiedeln an den

Vierwaldstättersee, weiter

ins Berner Oberland und in

die Westschweiz bis zum

Genfer See führt. Über

Grenoble gelangten wir in

das mittelalterliche

Städtchen Le Puy.

Bis hierher waren wir

alleine unterwegs gewesen, doch nun war unser

individueller Wanderweg zu Ende. Wir tauchten ein in die

Via Podiensis, einen der vier großen Pilgerwege, die sich

durch Frankreich zu den Pyrenäen ziehen. Hinter der

spanischen Grenze vereinen sich alle vier Wege zu einem

einzigen, dem Camino de Santiago, der zum äußersten

Westen Galiciens nahe der atlantischen Küste führt.

Auf dem Weg bis Le Puy genossen wir unsere geliebten

Berge und die Natur und ahnten nichts von der neuen

Dimension, die sich uns auf dem alten Pilgerweg erschließen

sollte: den fühlbaren Spuren der vorausgegangenen Pilger,



den Begegnungen mit gleich gesinnten Menschen, dem

Eintauchen in die Geschichte und Kultur des Abendlandes.

Le Puy-en-Veley im französischen Massif Central

Wir kannten zwar den Ausspruch Goethes: »Europa wurde

auf dem Pilgerweg geboren, seine Muttersprache ist die

christliche Kultur«, konnten aber zu Beginn unserer

Pilgerreise wenig damit anfangen. Erst allmählich

verstanden wir, wie auf dem Jakobsweg die europäische

Kultur entstanden ist, wie auf diesem Pilgerweg Europa

tatsächlich gelebt wurde und noch gelebt wird. Wie

Menschen am Weg und auf dem Weg eine Einheit bilden,

trotz oder auch wegen ihrer Verschiedenheit. Wie Menschen

aus unterschiedlichen Kulturen, mit ihrer jeweiligen

Geschichte und ihren Weltanschauungen dennoch

harmonieren und sich uneigennützig schützen und helfen,



weil sie sich einer gemeinsamen Idee verschrieben haben,

die größer ist als kleinliches nationales Spießbürgertum oder

persönliche Eitelkeiten und Egoismus. Als Pilger lernten wir

die Hilfsbereitschaft und den Schutz der einheimischen

Bevölkerung kennen und nahmen beides dankbar und

demütig an. Besonders bewusst wurde uns dies im Vergleich

zwischen der Hilfsbereitschaft der Landbevölkerung und

dem manchmal etwas befremdlichen Unverständnis in den

Städten. Hier Helfen und Beschützen ohne große Worte, und

dort »Kopfschütteln« über das Pilgern, dessen Sinn und

Nutzen in unserer Zeit in Frage gestellt wird. Zwischen

diesen Wertesystemen steht der Pilger selbst, der den

Unterschied am eigenen Leib erfährt.


