


Helmuth Santler

Die Un-Heilige Schrift
Die Entstehung der Bibel – Ein PR-
Coup für Jahrtausende



 

 

 

 

 

Wir waren bemüht, die Inhaber sämtlicher Rechte ausfindig
zu machen. Sollten wir unbeabsichtigt bestehende Rechte
verletzt haben, bitten wir die Betroffenen, sich mit dem
Verlag in Verbindung zu setzen.

Alle Rechte vorbehalten
Copyright © 2012 Textmaker Helmuth Santler
Umschlaggestaltung:  Textmaker Helmuth Santler
(Verwendetes Werk: The Ancient of Days, William Blake)
Layout und Satz:  Textmaker Helmuth Santler

Ein E-Book vom Textmaker
E-Book-ISBN: 9783843500692
Erzeugt mit sigil 0.6.0

Printausgabe erschien unter dem Titel "Geheime Schriften
des Christentums" 2007 bei tosa. ISBN: 9783850030816



Vorwort
Maria Magdalena war mit Jesus verheiratet; Maria
Magdalena war nie mit Jesus verheiratet. Sie gebar ihm
einen Sohn/eine Tochter/mehrere Kinder. Oder auch nicht.

Biblische Geschichten sind Bestseller – länger, als es die
Bibel selbst gibt. Die Theorien um die Gefährtin Jesu sind
momentan in aller Munde, aber auch Stichworte wie
Qumran, die Schriftrollen vom Toten Meer, oder die
gnostischen Evangelien von Nag Hammadi erwecken unsere
Neugier.

Die Gemeinsamkeit dieser Themen hat eine Bezeichnung:
Apokryphen – die „Bibel“ außerhalb der Bibel.

Oder vielmehr: die Bibeln außerhalb der Bibeln. Denn wie es
eine Vielzahl von christlichen Bibeln gibt, existieren auch
Unmengen außerbiblischer Schriften. Sie sind Spiegelbilder
von Diskussionen, die vor Jahrhunderten geführt wurden und
noch immer nicht beendet sind. Sie sind die Zeugen einer
christlichen Vergangenheit, die fast 2000 Jahre später mit
ihren Aussagen für gewaltigen Aufruhr sorgen, die Fragen
beantworten und neue Fragen aufwerfen.

Dieses Buch begibt sich auf eine Spurensuche: Wie entstand
die Bibel, wie wir sie kennen? Welche Schriften enthält sie –
und was sagt uns das über die Redakteure der „Heiligen
Schrift“ – sprich die Kirchenväter? Danach wird ein Streifzug
durch die Welt der Apokryphen unternommen, wobei neben
den bereits erwähnten Themen z. B. Judit eine Rolle spielt,
die Mata Hari der biblischen Antike, die Hintergründe eines
„Sakrilegs“ aufgedeckt werden und Henoch, der Gerechte,
einem breiteren Publikum vorgestellt wird.



Wussten Sie, dass vom ganzen Marienkult inklusive der
Feiertage Mariä Himmelfahrt und Mariä Empfängnis so gut
wie nichts in der Bibel steht? Woher kommen all diese
Rituale dann?

Wussten Sie, dass Ochs und Esel sich erst rund 1000 Jahre
nach der Geburt von Jesus an seine Krippe stellten?

Wussten Sie, dass das Christentum durch Jahrhunderte eine
geheimnisvolle spirituelle Gemeinschaft war, in der Frauen
eine wichtigere Rolle als Männer spielten?

Jedes der in diesem Vorwort angesprochenen Themen wurde
bereits herangezogen, um jeweils komplette eigene Bücher
damit zu füllen; hier wurde deshalb versucht, einen
kurzweiligen Überblick zu geben, der dazu beiträgt, die
größeren Zusammenhänge erkennbarer zu machen.

Er wird hoffentlich so gerne gelesen, wie er geschrieben
wurde.

Helmuth Santler



Bibliothek in einem Band
Das Buch der Bücher – die Bibel. Diese sprichwörtliche
Einschätzung, mit der die Bedeutung der für die
Christenheit heiligen Schrift gemeint ist, kann auch
buchstäblich verstanden werden: Die Bibel ist im wahrsten
Sinne des Wortes eine Handbibliothek – eine
Büchersammlung in einem Band.

Wie in jeder Bibliothek ist die Sammlung der Schriften nicht
zufällig – der zur Verfügung stehende Raum ist immer
begrenzt, also sind Kriterien für die Auswahl erforderlich.
Was uns heute als „Bibel“ vorliegt, die Schriften also, die es
„hinein“geschafft haben, stellt den biblischen Kanon dar. Je
nach christlicher Konfession unterscheidet sich der Kanon –
so enthält z. B. die evangelische Bibel sechs Schriften nicht,
die nach katholischer und orthodoxer Auffassung einfach Teil
des Alten Testaments sind, weil Martin Luther sie als
„Bücher, so der Heiligen Schrift nicht gleich gehalten, und
doch nützlich und gut zu lesen“ einstufte.

„Buch der Bücher“ lässt sich als Erhebung über alle anderen
verstehen – oder ganz wörtlich als Büchersammlung.

Die Kanonisierung der Bibel der größten christlichen
Konfession, der römisch-katholischen (d. h. nach dem
Vorbild der effizienten römischen Verwaltung organisiert und
organisierend und mit universellem [katholischem]
Anspruch), fand im 4. Jahrhundert nach Christus ihren
Abschluss. Seither hat sich an den aus katholischer Sicht
biblischen Texten nichts mehr geändert. Wer es damals
nicht in diese Bibel schaffte, hatte seither schon gar keine
Chance mehr.



Was keinesfalls daran liegt, dass es niemand versucht hätte:
Von den Zeiten urchristlicher spiritueller Weisheitssuche bis
zur Verstaatlichung der Institution römisch-katholische
Kirche im 4. Jh. n. Chr. entstanden zahlreiche Texte, die für
sich in Anspruch nahmen, christlich-religiös zu sein. Selbst
als der katholische Bibelkanon beschlossene Sache war,
wurden weiterhin Geschichten geschrieben, die
Hintergrundstorys zu den Protagonisten waren oder sich der
vielen Lücken und Ungereimtheiten in der biblischen
Erzählung annahmen – was geschah mit Jesus zwischen
seinem fünften und seinem zwölften Lebensjahr? Woher
genau kommt eigentlich Maria – und wie kann es sein, dass
sie ihre Jungfräulichkeit bewahrte, obwohl Jesus sogar noch
etliche Brüder und Schwestern hatte? Und welche Rolle
genau hatte Maria Magdalena inne?

Auch das Alte Testament konfrontiert mit zahlreichen
Unerklärlichkeiten – allen voran Kain, der irgendwann
plötzlich heiratet und Kinder bekommt, ohne dass je von
einer anderen Frau als Eva die Rede gewesen wäre.

Für diese zahlreichen Schriften setzte sich die Bezeichnung
Apokryphen durch, obwohl der Begriff nur bedingt
zutreffend ist. Das griechische Wort „apokryphos“ bedeutet
wörtlich verborgen, geheim, was aber auf die teilweise sehr
populären Texte wie das Kindheitsevangelium nach Thomas
überhaupt nicht zutraf.



Verborgen – verboten –
verb(r)annt
Einige wenige Texte waren freilich genau das: Vor allem
frühchristliche Gnostiker beriefen sich gerne auf Schriften,
die in ihren eigenen Kreisen geheim gehalten wurden. Die
immer machtvoller werdende spätere katholische Kirche
betrachtete diese Texte als „ketzerisch“, weshalb
„apokryph“ gleichbedeutend mit „verfälscht, häretisch“
verstanden wurde. Durchgesetzt hat sich jedoch letztendlich
die Bedeutung „außerkanonisch“ oder „nichtbiblisch“ – im
weitesten Sinn also jeder Text, der nicht in der Bibel steht,
sich aber der Personen und Ereignisse aus der Bibel bedient.

Auch heute noch entstehen Apokryphen.

Die Apokryphenproduktion hat nie aufgehört – ebensowenig
wie der Disput um diese Texte oder die Wirkung auf die
Gläubigen; Heiligengeschichten, Marienverehrung, das Bild
Maria Magdalenas waren durch alle christlichen Zeiten
beliebter Legenden- und nicht selten hoch brennbarer
Zündstoff. Mit kontroverser Bibelauslegung, so sie den
Zeitgeist trifft, lässt sich auch heute noch mediale
Aufmerksamkeit erzielen oder, weniger vornehm
ausgedrückt, Kasse machen.

Apokryphen entstehen immer noch. Jesus Christ Superstar,
das Rockmusical von Andrew Lloyd Webber, ist eine
Apokryphe. Dan Browns Megabestseller „Sakrileg“ fußt u. a.
auf einer apokryphen Maria-Magdalena-Geschichte, über
deren historischen Gehalt mit Publikationen im
Zweimonatstakt gestritten wird. Der Wirkung des unter dem
Titel „The Da Vinci Code“ verfilmten Thrillers tat die



Tatsache, dass Dan Brown selbst ausdrücklich von Fiktion
sprach, keinen Abbruch – in Italien wandte man sich sogar
der schlechten alten Unsitte der Bücherverbrennung wieder
zu.
Es erinnert ein wenig an TV-Serien-Produktion: Man nehme
eine Handvoll Figuren, schreibe diesen diverse
Charaktereigenschaften zu, bestimme Zeit und Ort der
Handlung und schon kann es losgehen mit dem
Geschichtenerfinden.

Moment: Hier fehlt der wichtigste Bestandteil. Die Absicht,
mit der ein Text verfasst wird. Oder anders gesagt: Das Ziel
ist der Weg.

Wer waren die Bibliothekare des Buchs der Bücher?

Das führt uns wieder an den Anfang zurück: Welche
Absichten verbanden die christlichen
Frohbotschaftsverkünder, die Kirchenväter, die ersten
Prediger, die Volksfrömmler, die Unterhaltungsliteraten und
wer auch immer sich berufen fühlte, Storys rund um den
Messias (= Christus = der Gesalbte), seine Mutter, seine
Jünger(innen) und seine Feinde zu verfassen, mit ihren
Texten? Wer wählte aus – und warum? Wer verwarf Texte –
und warum? Um auf die (Un-)Heilige Schrift
zurückzukommen: Wer waren die Bibliothekare des Buches
der Bücher? Die Antworten auf diese Fragen werfen ein
starkes Licht auf die Anfänge der Christenheit, auf die
Entstehung der Kirchen und Konfessionen und das
Selbstverständnis der theologischen Elite.



Entstehungsgeschichte der
Bibel
Um Christi Geburt befand sich die jüdische Gesellschaft in
einer Zeit des Umbruchs, geprägt von messianischer
Heilserwartung und dem Bestreben, die römische Herrschaft
abzuschütteln.
Die Grundlage der Gesellschaft bildete das Gesetz – die
mosaischen Regeln und zahlreiche weitere (prophetische)
Schriften, die seit rund 800 Jahren aufgezeichnet wurden.
Darin wird mehrfach der Begriff „Messias“ verwendet, und
zwar immer in Verbindung mit entweder den Königen von
Israel oder dem Hohepriester. „Messias“ bedeutet nichts
anderes als „der Gesalbte“; obligatorisch mit dem Zusatz
„von Gott“. (Die Inthronisation eines Königs war von einer
rituellen Salbung begleitet.) Der Begriff erfuhr allerdings ab
dem 1. Jh. v. Chr. einen Bedeutungswandel vom Ehrentitel
zur Bezeichnung einer ersehnten Rettergestalt;  Belege dafür
finden sich in einigen Qumran-Schriften und in den Psalmen
Salomos.

Zur Zeit Christi war Palästina ein besetztes Land.

Die Rettergestalt war auch bitter nötig: Nach jüdischem
Verständnis war die römische Besatzung gleichbedeutend
mit Gottlosigkeit, weil sie es verunmöglichte, nach dem
Gesetz zu leben. Nach diesem war Gott die oberste und
einzige Autorität; das Jesus-Wort: „Gebt dem Kaiser, was des
Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist“ wurde nicht anders
verstanden als: Nichts für den Kaiser – alles für Gott. Diese
Einstellung war freilich nur sehr schwer durchzuhalten: Das
Volk war politisch, ökonomisch und religiös massiv
unterdrückt.



Während die Priester (die den Römern freundlich
gesonnenen Sadduzäer) versuchten, sich mit den Besatzern
zu arrangieren und brav ihre Steuern zahlten, gärte es im
Volk wie auch in der Sadduzäer-Opposition in allen
Schichten. Pharisäer, Zeloten, Essener, Sikarier oder
Chassidim hießen philosophische, fromme, nationalistische
oder militante Gruppen, die der gemeinsame Feind Rom
mehr oder minder auf eine Seite stellte; ihre Uneinigkeit
untereinander blieb davon unberührt.

Um 70 n. Chr. hatte sich schließlich eine gewisse jüdische
Sekte in ihrer Auslegung des Gesetzes so weit von ihren
mosaischen Wurzeln entfernt und dabei eine so große
Bedeutung erlangt, dass eine Spaltung unvermeidlich
wurde. Die etablierte Priesterschaft suchte nach einem
großen gemeinsamen Nenner, nach einem Fundament ihrer
Einheitlichkeit. Die Antwort lag in einer Kultur, in der der
Schrift eine nicht überschätzbare Bedeutung beigemessen
wurde, auf der Hand: Man benötigte einen Schriftenkanon.



Der hebräische Kanon
Der Kanonisierungsprozess war schon beinahe 200 Jahre im
Gang gewesen, als man (vermutlich während der Synode
von Jamnia 95 n. Chr.) zu einer Übereinkunft fand. Das
Ergebnis wurde Tanach genannt und umfasste 24 Bücher in
3 Hauptteilen: die Tora (Weisung, die 5 Bücher Mose), die
Nevi’im (Propheten) und die Ketuvim (Schriften).

Für eine Erfüllung des Wunsches nach Einheitlichkeit kam
dies allerdings zu spät: Seit den Vorstößen Alexanders des
Großen in den Osten hatte sich ein heute hellenistisch
genannter Geist unter vielen Juden verbreitet. Hellenistische
Synagogen wurden gerne von hellenisierten Juden
frequentiert. Für diese Gemeinschaft der Gläubigen
entstand die Septuaginta, eine griechische Übersetzung
alttestamentarischer Schriften.



Als Targum werden Bibelübersetzungen aus der Schriftsprache
Hebräisch in die Umgangssprache Aramäisch bezeichnet. Hier eine

Handschrift aus dem Irak,11. Jh. n. Chr.

Der neu geschaffene Kanon richtete sich indes an eine
palästinensische Klientel, für die hebräische oder
aramäische Texte benötigt wurden, und sollte zur
Abgrenzung von der rasch wachsenden Christenheit
beitragen. Zu den sprachlichen kamen noch inhaltliche
Differenzen – was die Rabbiner für bibelwürdig hielten,
deckte sich nur zum Teil mit den christlichen Ansichten.

Dieser Unterschied hat Folgen bis heute: Als nämlich
Hieronymus um 400 n. Chr. die Vulgata schuf, die bis heute
maßgebliche Übersetzung der Bibelschriften ins Lateinische,
bediente er sich zwar der hebräischen Urtexte, fügte aber
einige griechische Texte aus dem weiter gefassten Kanon
der Septuaginta hinzu. Martin Luther griff hingegen



ausschließlich auf den hebräischen Kanon zurück und
erklärte den Septuaginta-Überschuss für apokryph. Diese
Anteile können daher in evangelischen Bibeln fehlen oder im
Anhang angeführt sein; in katholischen Bibeln sind sie als
„deuterokanonische“ Schriften fester Bestandteil des Alten
Testaments. Dazu mehr im Kapitel „Ein bisschen apokryph“.



Das Neue Testament
Die wesentlichen Ziele und Merkmale der Kanonisierung,
wie sie bei der Entstehung des hebräischen Kanons zu
beobachten waren, gelten auch für die Festlegung des
Inhalts des Neuen Testaments. Es ging um die Schaffung
einer einheitlichen textlichen (= ideologischen) Grundlage
einer machtvollen Großkirche.

Apostolizität: Die (angenommene) Nähe eines Textes zu einem
Apostel

Freilich musste die Bedeutung von Texten auch noch anders
zu begründen sein, um überhaupt in die nähere Wahl zu
kommen. Bei diesen Kriterien ist als Erstes die Apostolizität
zu nennen, womit die möglichst große Nähe zu den Aposteln
gemeint ist. Unter Nähe verstand man sowohl zeitliche Nähe
als auch inhaltliche Nähe zur Lehre Jesu, der Verkündigung
des Heils. (Evangelium bedeutet wörtlich „Frohe Botschaft“.)



Personifikation der Ketzerei, Druck von Antonius Eisenhoit, 1589

Natürlich war auch dieses Kriterium häufig nur ein Vorwand,
eigene Vorstellungen durchzusetzen; noch mehr galt dies
für das Kriterium der Geschichtlichkeit. Was der eigenen
Meinung widersprach, wurde eben als ungeschichtlich bzw.
nicht der Heilslehre entsprechend gebrandmarkt und aus
dem entstehenden Kanon verbannt – sofern der jeweilige
Meinungsträger auch über die Macht verfügte, seinen
Standpunkt zum allgemein anerkannten zu machen.

Was nicht der herrschenden Meinung entsprach, wurde als Irrlehre
zurückgewiesen

Bei aller erforderlichen Abgrenzung vom jüdischen Gesetz –
ohne z. B. die Auffassung, auch Heiden, also



Unbeschnittene, könnten Christen werden, wäre aus der
jungen Ideologie wohl kaum mehr als eine weitere
vergängliche jüdische Sekte geworden – galt das Alte
Testament dennoch als unbestreitbare Autorität; zumal es
den christlichen Theologen gelungen war, sämtliche
Verheißungen und Prophezeiungen so auszulegen, dass sie
eindeutig auf die Ankunft des einzigen und wahren Messias
hindeuteten, nämlich Jesus.

Das Alte Testament war auch für Christen eine unbestrittene
Autorität

Jede erkennbare Ablehnung des Alten Testaments galt
deshalb als häretisch, d. h. der herrschenden Lehrmeinung
widersprechend – ein weiteres Kriterium, dem so manche
später als apokryph bezeichnete Schrift zum Opfer fiel.
Wobei der Begriff in diesen Fällen in seiner negativsten
Bedeutung verstanden wurde, als ketzerisch und eine
Irrlehre verbreitend.

Schließlich war noch ein weiterer Umstand von Bedeutung:
Die Frage, ob und wie häufig eine Schrift in der Gemeinde
verwendet wurde.



Urchristliche Public Relations
Dieses Kriterium steht freilich nicht zufällig an letzter Stelle
dieser Auflistung: Die Meinung der Gemeinde spielte eine
deutlich untergeordnete Rolle. Von Anfang an gab es die
Wissenden und das einfache Volk, die Dispute um
theologische Haarspaltereien und die Volksfrömmigkeit. Die
Elite konnte an der Meinung der Gemeinde zwar nicht
vollkommen vorbeigehen, tat dies jedoch so weit wie
möglich.

Die Bekehrung des Saulus. Bibelillustration von Gustave Doré.

Andererseits waren die frühkirchlichen Machthaber bzw. um
die Macht Kämpfenden natürlich auf die Existenz möglichst



vieler Anhänger angewiesen und daher gezwungen, ihre
Vorstellungen von Jesu Botschaft zu popularisieren.

Schriften wurden unter dem Namen der Apostel veröffentlicht.

Es war damals üblich, Schriften unter dem Namen sehr
jesusnaher Personen zu veröffentlichen – vorzugsweise
Apostel –, um den Texten Gewicht und Glaubwürdigkeit zu
verleihen. Tatsache ist, dass kein historischer Apostel
irgendein Textzeugnis hinterlassen hat;  als früheste
christliche Schriften gelten die Paulusbriefe, die ab 51 n.
Chr. entstanden, und Paulus litt zeitlebens unter
Minderwertigkeitskomplexen, weil er nicht als richtiger
Apostel galt: Er war Jesus nie persönlich begegnet.

Das Markusevangelium entstand nicht vor 70 n. Chr.

Das älteste kanonische Evangelium, das Markusevangelium,
entstand nicht vor 70 n. Chr. und wird von manchen
Exegeten (Bibelforschern) sogar auf die 90er-Jahre des
ersten Jahrhunderts gelegt. Sein Name als Verfasser des
Evangeliums kann erst um 130 n. Chr. in einem
bischöflichen Bericht des Papias von Hieropolis
nachgewiesen werden. Darin wird bestätigt, dass Markus
Jesus nie begegnet ist, sondern lediglich mit seinen Aposteln
in Kontakt gestanden hatte:

Denn er selbst hatte den Herrn ja nicht gehört, noch war er
ihm nachgefolgt, später aber folgte er dem Petrus …

Dennoch – schon die Verbindung zu einem wirklichen
Apostel und Zeitzeugen Jesu, zu Simon Petrus, wertet
Markus Schrift ungeheuer auf – und ist eine Erfindung. Denn
zum wahrscheinlichsten Zeitpunkt der Entstehung des
Markusevangeliums war Petrus längst im Circus Maximus
zum Märtyrer geworden. (Auch dies ist übrigens eine



Jahrzehnte später entstandene Legende; über die
geschichtlichen Umstände von Petrus’ Ableben ist nichts
weiter bekannt, als dass es Mitte der 60er-Jahre des ersten
Jahrhunderts stattgefunden haben müsste.)

Die Kreuzigung Petri von Caravaggio

Aus heutiger Sicht mag man versucht sein, solch billig
anmutende PR-Tricks zu verurteilen oder die Menschen, die
daran glaubten, der Naivität zu bezichtigen. Eine
überhebliche Einstellung, die jeglicher Grundlage entbehrt –
die Kunst der Täuschung ist in der Gegenwart so verfeinert
worden, wie dies niemals zuvor möglich gewesen ist, und



selbst dreiste Fälschungen und Falschbehauptungen sind
nicht aus der Mode gekommen. Der Grund dafür ist einfach:
Sie funktionieren immer noch. Außerdem wurde ein solches
Vorschieben eines falschen Autors in der damaligen Zeit als
gänzlich normal erlebt: Es ging um den Inhalt und der Name
des Verfassers war sozusagen Teil des Programmes.

Der urchristlichen Public Relations kann man zudem
zugutehalten, in bester Absicht gehandelt zu haben: Die
Schriften sollten erbaulich sein und Jesu Heilsbotschaft
verkünden. Hoffnung in die Herzen zu pflanzen war ein
hehres Anliegen und fiel angesichts der bedrückenden
Umstände und der allgegenwärtigen existenziellen Not auf
fruchtbaren Boden. Auch lässt sich in dieser Zeit Politik und
Religion nicht voneinander trennen, und für lange Zeit
gehörte ein gerüttelt Maß an (realpolitischem)
Widerstandsgeist und viel Mut dazu, sich zum Christentum
zu bekennen.

Jesus-Geschichten wurden verlangt – und geliefert.

Da die Gemeinde nach Geschichten über ihren Jesus
verlangte, wurden diese auch geliefert – besonders intensiv
in den ersten beiden Jahrhunderten nach Christi Geburt.
Etliche aus Sicht der offiziellen Kirche mehr oder minder
harmlose, später apokryphe Texte entstanden in dieser Zeit
– das Protevangelium nach Jakobus, das
Kindheitsevangelium nach Thomas, das Petrusevangelium.
Mit diesen und ähnlichen Apokryphen möchte ich mich in
späteren Kapiteln befassen, weil sie für die Entstehung der
kanonischen Bibel und damit der katholischen Großkirche
keine entscheidende Rolle spielten. Der Kampf um den
„einzig wahren Glauben“ fand auf einer anderen Ebene
statt.



Marcionismus, Montanismus,
Gnosis
Marcion von Sinope verbrachte die ersten 50 Jahre seines
Lebens damit, als Reeder und Kaufmann ein gewaltiges
Vermögen anzuhäufen. Ab ca. 135 n. Chr. begann er in Rom,
seine Auffassung von Christentum zu lehren. Marcion
unterschied sich dabei deutlich von der Großkirche:
Insbesondere lehnte er das gesamte Alte Testament ab,
denn in diesen Schriften erkannte er nichts als das Wirken
eines bösen Gottes (eines Demiurgen), eines Gottes des
Gesetzes. In Jesus offenbare sich hingegen der liebende
Gott, der die Menschheit von der Herrschaft des (jüdischen)
Gesetzes befreie; zur Erlösung brauche es nicht mehr als
den Glauben an diesen guten Gott. Jesus gilt ihm nicht als
Messias, sondern als ein göttliches Wesen mit einem
Scheinleib, weshalb er auch nicht von den Juden getötet
werden konnte.

Marcion erkannte im Alten Testament nur das Wirken eines bösen
Gottes.

Mithin existierten für Marcion zwei Götter, von denen er
einen strikt ablehnte. Seine mit gnostischen Elementen
durchsetzte Lehre brachte ihm 144 die Exkommunikation
aus der römischen Kirche ein – inklusive Rückgabe seines
enormen Geldgeschenkes, welches er der Großkirche beim
Eintritt überlassen hatte; ein Hinweis auf die selbst in Zeiten
der Verfolgung bereits gut gepolsterte finanzielle Situation
der christlichen Gemeinde.

Marcion begann zu reisen – und verbreitete seine Ansichten
in Persien und Äygypten. Sein Erfolg (die letzten Spuren des
Marcionismus verschwanden erst im 6. Jh.) war jedenfalls



groß genug, um die römische Kirche auf den Plan zu rufen –
nicht zuletzt, weil Marcion einen für sich genehmen
Schriftenkanon aus den kursierenden christlichen Texten
zusammenstellte. Der erste „christliche“ Bibelkanon der
Geschichte bestand aus dem Lukasevangelium und den
Paulusbriefen, die von ihm höchstpersönlich gereinigt, d. h.
von allen Bezügen auf das Alte Testament befreit worden
waren. Nur in diesen wenn auch von ihm „behandelten“
Schriften erkannte er das Wirken des liebenden Gottes
allein. Paradox erscheint dabei seine Einschätzung der
Schriften des Paulus: In diesen sind leib-, lust- und
lebensfeindliche Tendenzen zuhauf zu finden, zusammen
mit Frauen- und Eheverachtung sowie einer vermutlich
essenisch beeinflussten Überbewertung eines mönchischen,
asketischen Lebensstils – samt und sonders Elemente, die
reichlich alttestamentarisch wirken und für die es in den
Evangelien keine Belege gibt.

Der Marcionismus verbreitete sich bis Persien und Ägypten.

Warum Marcion sich ausgerechnet für diese Schriften
entschied, kann aus heutiger Sicht natürlich nur vermutet
werden; angesichts der überragenden Rolle von Paulus als
erstem erfolgreichen Missionar und erstem schriftlichen
Zeugnisleger der Christenheit darf aber angenommen
werden, dass es viel mit Opportunismus zu tun hatte. Es
galt schlicht und einfach, den Windschatten von Paulus
auszunützen.

Für die Großkirche hieß es jedenfalls, der wachsenden
Bewegung mit Entschlossenheit und in Einheit entgegen zu
treten; die Bemühungen, zu einem einheitlichen
Schriftenkanon zu gelangen, wurden merklich intensiviert.

Eine andere sektiererische Bewegung, die sich über großen
Zulauf freuen konnte und die die von eigenen Gnaden



offizielle christliche Kirche dazu zwang, ihre innere
Geschlossenheit voranzutreiben, war der

Montanismus
Vom Gründer Montanus wurde angenommen, er habe
angesichts des nahenden Weltenendes Offenbarungen des
Heiligen Geistes empfangen. Montanus selbst hielt sich für
den im Johannesevangelium (14,16) angekündigten
eschatologischen Parakleten, d. h. Beistand für das
Erreichen der letzten Dinge.

Diese bestanden im erwarteten tausendjährigen Reich
Christi, für das es sich vorzubereiten galt. Strengste Askese,
Fasten, Schlafentzug, Verzicht auf die Ehe bzw. auf jeglichen
Geschlechtsverkehr lautete das Rezept. Theologisch stand
die Prophetie im Mittelpunkt: Außer Montanus selbst waren
noch die Prophetinnen Priska und Maximilla jederzeit bereit,
die ihnen vom Heiligen Geist eingegebenen Offenbarungen
in der Gemeinde zu verkünden.

Die Montanisten betrachteten das Martyrium als christliche
Pflicht.

Die Montanisten sahen bei schwerwiegenden Vergehen
keine Möglichkeit der Vergebung (im Gegensatz zur
großkirchlichen Bußpraxis) und fassten das Martyrium
geradezu als Pflicht auf: eine Flucht davor wurde als Abfall
vom Glauben verstanden. Eine ausgesprochen rigide Praxis,
die aber, so schwer dies auch aus heutiger Sicht
nachvollziehbar sein mag, von einigem Erfolg gekrönt war:
Von Kleinasien (Phrygien, im Süden der heutigen Türkei)
ausgehend gewann der Montanismus eine zahlreiche
Anhängerschaft und dehnte sich über Syrien und Thrakien
bis Nordafrika aus.



Die Orthodoxie begann eine Phase der Selbstreflexion, die
jedoch bald zur Reaktion führte: Man wandte sich von der im
Grunde rechtgläubigen Bewegung ab und begann sie zu
verleumden und zu verspotten. Bestechlichkeit, Habgier und
dämonische Besessenheit wurden ihr vorgeworfen und die
Prophetie in Ekstase als „unbiblisch“ verworfen. Der Heilige
Geist wirke nicht im Einzelnen, sondern sei der Kirche als
Gesamtheit und Institution gegeben.

Eine Frau an der Spitze einer christlichen Bewegung konnte nicht
geduldet werden.

Abseits dieser theologischen Dispute geschah das, was die
römische Kirche in Wahrheit nicht dulden konnte: Montanus
und Priska starben und Maximilla – eine Frau! – führte die
Bewegung weiter. Der Montanismus trug alle Züge einer
selbstkasteienden, mönchischen Bewegung, die im Leid den
Weg zur Erlösung sah, sie war absolut lust- und
lebensfeindlich – aber frauenverachtend war sie nicht.

Als 179 auch Maximilla starb, ohne dass das angekündigte
Weltende eingetreten wäre, war der Montanismus zu einer
Neuorientierung gezwungen, die jedoch bravourös bewältigt
wurde. 207 trat sogar der Kirchenvater Tertullian der
Bewegung bei.

Immer noch gab es innerhalb der orthodoxen Kirche
Versuche, den Montanismus zu integrieren, letztendlich
wurde aber die gesamte Bewegung als Häresie verurteilt.
Für die Entstehung des Schriftenkanons spielten die vom
Montanismus plakativ repräsentierten Strömungen jedoch
eine wichtige Rolle. Als (Untergangs)propheten schätzten sie
besonders die Texte von Johannes: sein Evangelium, die
Apokalypse. Diese Schriften, insbesondere die Offenbarung
(Apokalypse), waren innerhalb der Kirche sehr umstritten,
um ihre Aufnahme oder Nicht-Aufnahme in den



entstehenden biblischen Kanon wurden heftige
Auseinandersetzungen geführt. Die schlussendlich gefällte
Entscheidung ist maßgeblich vom Montanismus beeinflusst:
Sowohl das Johannesevangelium, das im Rahmen der
kanonischen Evangelien eine Sonderstellung einnimmt, als
auch die Johannesapokalypse fanden Einlass in den Kanon,
jedoch keinerlei weitere Offenbarungsschriften.

Gnostisches Denken
Weitaus schwerer fassbar als Marcionismus und
Montanismus ist die dritte Geistesströmung, die sich direkt
auf die Auswahl der Schriften auswirkte: die Gnosis.
Schwerer fassbar deshalb, weil darunter keine
Weltanschauung oder religiöse Bewegung zu verstehen ist,
sondern eine Geisteshaltung, die sich in vielerlei Spielarten
und bei den unterschiedlichsten Persönlichkeiten finden ließ.

Im 2. und 3. Jh. existierten etliche „Gnostiker“, was nichts
anderes bezeichnete als Intellektuelle. Gnosis heißt
übersetzt Erkenntnis oder Wissen. Der gemeinsame Nenner
der unterschiedlichen gnostischen Bewegungen
(Valentinianer, Simonianer, Basilidianer …) bestand in der
Überzeugung, durch Erkenntnis zum Heil zu gelangen.

Gnostische Elemente finden sich weit gestreut: Die Schriften
von Qumran und Nag Hammadi machen deutlich, dass
innerhalb des Judentums bzw. frühen Christentums
gnostische Lehren aller Schattierungen vorhanden waren
und gepflegt wurden. In die gnostischen Systeme flossen
Elemente des Zoroastrismus ein (die Grundannahme eines
göttlichen Gut-Böse-Dualismus), Erkenntnisse ägyptischer,
babylonischer und persischer Weisheitslehren sowie
griechischer Mysterienschulen. Wen dies jetzt an die
Esoterik-Welle unserer Tage erinnert, der liegt ganz richtig:



Einen Teil der gnostischen Erkenntnisse für sich zu behalten
bzw. nur einem ausgewählten Zirkel von „Jüngern“
mitzuteilen, war in den meisten gnostischen Bewegungen
üblich. Im Übrigen lassen sich gnostische Spuren von der
Alchemie über die Katharer, den Mormonismus und die
Anthroposophie bis zur Philosophie von Carl Gustav Jung
und dem modernen Science-Fiction-Film „Matrix“ in
ungebrochener Abfolge durch die Jahrhunderte nachweisen.

Gnostik war die Esoterikbewegung der Antike.

Das Endziel jedes guten Gnostikers bestand in der
Überwindung der Materie (also des Körpers), um in den
ursprünglichsten, rein geistigen Schöpfungszustand
zurückzukehren. Dazu musste man sich auf die Suche nach
dem göttlichen Funken machen, der in jedem Einzelnen
schlummert, um diesen Schritt für Schritt von seinen
hinderlichen Hüllen – der fleischlichen sowie der seelischen
– zu befreien. Mit diesem Befreiungsprozess gingen
Einweihungen bei Erlangen der nächsthöheren Stufe einher,
die zugleich den Zugang zu esoterischem (also einer
definierten Gruppe vorbehaltenem) Wissen gestattete.

Ohne Selbsterkenntnis konnte es keine Erlösung geben.



Der englische Maler und Dichter William Blake gilt als einer der
wichtigsten Vertreter der Gnostik in neuerer Zeit. Sein "Ancient of
Days" zeigt den Demiurgen (Schöpfergott), der den reinen, unfehlbaren
göttlichen Geist in fehlerhafte, sündhafte Materie umsetzte.

Die gnostische Ablehnung des Materiellen ging so weit, dass
die leibliche Existenz Jesu vielfach in Abrede gestellt wurde.
Jesus habe lediglich über einen Scheinleib verfügt und habe
auch nicht am Kreuz gelitten bzw. nur scheinbar gelitten, 
Jesus sei nur ein menschliches Gefäß für den göttlichen



Christus gewesen. Diese Doketismus genannte Strömung
wurde lange Zeit als ident mit der Gnosis gesehen, was
nicht zutrifft. Doketismus ist aber ein wesentliches Element
der Mehrzahl der gnostischen Lehren.

Sollte Jesus freilich nicht als Mensch gelitten haben,
erschütterte dies das Fundament der christlichen
Weltanschauung in ihren Grundfesten.

Der kappadokische Bischof Gregor von Nazianz formulierte
Ende des 4. Jahrhunderts die Position, nach der Jesus sowohl
göttlich als auch vollständig menschlich gewesen sei und als
Mensch gelitten habe, da andernfalls eine Erlösung für den
Menschen nicht möglich sei. Die Ablehnung der gnostischen
Position war ein logischer Schritt, eine Unvermeidlichkeit
angesichts der unabsehbaren Konsequenzen, sollte in
diesem Punkt nicht klar Stellung bezogen werden.


