P AR 4 3
- ..--._- _. *r J v
LG |
HEUS | \S RS

- R

Die Entstehung der Bibel: Ein PR-Coup fiir Jahrtausende



Helmuth Santler

Die Un-Helilige Schrift

Die Entstehung der Bibel - Ein PR-
Coup fur Jahrtausende



Wir waren bemuht, die Inhaber samtlicher Rechte ausfindig
zu machen. Sollten wir unbeabsichtigt bestehende Rechte
verletzt haben, bitten wir die Betroffenen, sich mit dem
Verlag in Verbindung zu setzen.

Alle Rechte vorbehalten

Copyright © 2012 Textmaker Helmuth Santler
Umschlaggestaltung: Textmaker Helmuth Santler
(Verwendetes Werk: The Ancient of Days, William Blake)
Layout und Satz: Textmaker Helmuth Santler

Ein E-Book vom Textmaker
E-Book-ISBN: 9783843500692
Erzeugt mit sigil 0.6.0

Printausgabe erschien unter dem Titel "Geheime Schriften
des Christentums" 2007 bei tosa. ISBN: 9783850030816



Vorwort

Maria Magdalena war mit Jesus verheiratet; Maria
Magdalena war nie mit Jesus verheiratet. Sie gebar ihm
einen Sohn/eine Tochter/mehrere Kinder. Oder auch nicht.

Biblische Geschichten sind Bestseller - langer, als es die
Bibel selbst gibt. Die Theorien um die Gefahrtin Jesu sind
momentan in aller Munde, aber auch Stichworte wie
Qumran, die Schriftrollen vom Toten Meer, oder die
gnostischen Evangelien von Nag Hammadi erwecken unsere
Neugier.

Die Gemeinsamkeit dieser Themen hat eine Bezeichnung:
Apokryphen - die ,Bibel” auBerhalb der Bibel.

Oder vielmehr: die Bibeln auRerhalb der Bibeln. Denn wie es
eine Vielzahl von christlichen Bibeln gibt, existieren auch
Unmengen aulSerbiblischer Schriften. Sie sind Spiegelbilder
von Diskussionen, die vor Jahrhunderten geflihrt wurden und
noch immer nicht beendet sind. Sie sind die Zeugen einer
christlichen Vergangenheit, die fast 2000 Jahre spater mit
ihren Aussagen fur gewaltigen Aufruhr sorgen, die Fragen
beantworten und neue Fragen aufwerfen.

Dieses Buch begibt sich auf eine Spurensuche: Wie entstand
die Bibel, wie wir sie kennen? Welche Schriften enthalt sie -
und was sagt uns das Uber die Redakteure der ,Heiligen
Schrift” - sprich die Kirchenvater? Danach wird ein Streifzug
durch die Welt der Apokryphen unternommen, wobei neben
den bereits erwahnten Themen z. B. Judit eine Rolle spielt,
die Mata Hari der biblischen Antike, die Hintergrunde eines
~Sakrilegs” aufgedeckt werden und Henoch, der Gerechte,
einem breiteren Publikum vorgestellt wird.



Wussten Sie, dass vom ganzen Marienkult inklusive der
Feiertage Maria Himmelfahrt und Maria Empfangnis so gut
wie nichts in der Bibel steht? Woher kommen all diese
Rituale dann?

Wussten Sie, dass Ochs und Esel sich erst rund 1000 Jahre
nach der Geburt von Jesus an seine Krippe stellten?

Wussten Sie, dass das Christentum durch Jahrhunderte eine
geheimnisvolle spirituelle Gemeinschaft war, in der Frauen
eine wichtigere Rolle als Manner spielten?

Jedes der in diesem Vorwort angesprochenen Themen wurde
bereits herangezogen, um jeweils komplette eigene Blcher
damit zu fullen; hier wurde deshalb versucht, einen
kurzweiligen Uberblick zu geben, der dazu beitragt, die
groBeren Zusammenhange erkennbarer zu machen.

Er wird hoffentlich so gerne gelesen, wie er geschrieben
wurde.

Helmuth Santler



Bibliothek in einem Band

Das Buch der Blcher - die Bibel. Diese sprichwortliche
Einschatzung, mit der die Bedeutung der fur die
Christenheit heiligen Schrift gemeint ist, kann auch
buchstablich verstanden werden: Die Bibel ist im wahrsten
Sinne des Wortes eine Handbibliothek - eine
Buchersammlung in einem Band.

Wie in jeder Bibliothek ist die Sammlung der Schriften nicht
zufallig - der zur Verfugung stehende Raum ist immer
begrenzt, also sind Kriterien fur die Auswahl erforderlich.
Was uns heute als ,Bibel” vorliegt, die Schriften also, die es
~hinein“geschafft haben, stellt den biblischen Kanon dar. Je
nach christlicher Konfession unterscheidet sich der Kanon -
so enthalt z. B. die evangelische Bibel sechs Schriften nicht,
die nach katholischer und orthodoxer Auffassung einfach Teil
des Alten Testaments sind, weil Martin Luther sie als
»,Bucher, so der Heiligen Schrift nicht gleich gehalten, und
doch nutzlich und gut zu lesen” einstufte.

»Buch der Bucher” lasst sich als Erhebung uber alle anderen
verstehen - oder ganz wortlich als Buchersammlung.

Die Kanonisierung der Bibel der grofSsten christlichen
Konfession, der romisch-katholischen (d. h. nach dem
Vorbild der effizienten romischen Verwaltung organisiert und
organisierend und mit universellem [katholischem]
Anspruch), fand im 4. Jahrhundert nach Christus ihren
Abschluss. Seither hat sich an den aus katholischer Sicht
biblischen Texten nichts mehr geandert. Wer es damals
nicht in diese Bibel schaffte, hatte seither schon gar keine
Chance mehr.



Was keinesfalls daran liegt, dass es niemand versucht hatte:
Von den Zeiten urchristlicher spiritueller Weisheitssuche bis
zur Verstaatlichung der Institution romisch-katholische
Kirche im 4. Jh. n. Chr. entstanden zahlreiche Texte, die fur
sich in Anspruch nahmen, christlich-religids zu sein. Selbst
als der katholische Bibelkanon beschlossene Sache war,
wurden weiterhin Geschichten geschrieben, die
Hintergrundstorys zu den Protagonisten waren oder sich der
vielen Lucken und Ungereimtheiten in der biblischen
Erzahlung annahmen - was geschah mit Jesus zwischen
seinem funften und seinem zwolften Lebensjahr? Woher
genau kommt eigentlich Maria - und wie kann es sein, dass
sie ihre Jungfraulichkeit bewahrte, obwohl Jesus sogar noch
etliche Bruder und Schwestern hatte? Und welche Rolle
genau hatte Maria Magdalena inne?

Auch das Alte Testament konfrontiert mit zahlreichen
Unerklarlichkeiten - allen voran Kain, der irgendwann
plotzlich heiratet und Kinder bekommt, ohne dass je von
einer anderen Frau als Eva die Rede gewesen ware.

FUr diese zahlreichen Schriften setzte sich die Bezeichnung
Apokryphen durch, obwohl der Begriff nur bedingt
zutreffend ist. Das griechische Wort ,,apokryphos” bedeutet
wortlich verborgen, geheim, was aber auf die teilweise sehr
popularen Texte wie das Kindheitsevangelium nach Thomas
uberhaupt nicht zutraf.



Verborgen - verboten -
verb(r)annt

Einige wenige Texte waren freilich genau das: Vor allem
frahchristliche Gnostiker beriefen sich gerne auf Schriften,
die in ihren eigenen Kreisen geheim gehalten wurden. Die
immer machtvoller werdende spatere katholische Kirche
betrachtete diese Texte als , ketzerisch”, weshalb
~apokryph* gleichbedeutend mit ,verfalscht, haretisch”
verstanden wurde. Durchgesetzt hat sich jedoch letztendlich
die Bedeutung , aullerkanonisch” oder ,nichtbiblisch” - im
weitesten Sinn also jeder Text, der nicht in der Bibel steht,
sich aber der Personen und Ereignisse aus der Bibel bedient.

Auch heute noch entstehen Apokryphen.

Die Apokryphenproduktion hat nie aufgehort - ebensowenig
wie der Disput um diese Texte oder die Wirkung auf die
Glaubigen; Heiligengeschichten, Marienverehrung, das Bild
Maria Magdalenas waren durch alle christlichen Zeiten
beliebter Legenden- und nicht selten hoch brennbarer
Zundstoff. Mit kontroverser Bibelauslegung, so sie den
Zeitgeist trifft, lasst sich auch heute noch mediale
Aufmerksamkeit erzielen oder, weniger vornehm
ausgedruckt, Kasse machen.

Apokryphen entstehen immer noch. Jesus Christ Superstar,
das Rockmusical von Andrew Lloyd Webber, ist eine
Apokryphe. Dan Browns Megabestseller ,Sakrileg” fulst u. a.
auf einer apokryphen Maria-Magdalena-Geschichte, uber
deren historischen Gehalt mit Publikationen im
Zweimonatstakt gestritten wird. Der Wirkung des unter dem
Titel ,The Da Vinci Code” verfilmten Thrillers tat die



Tatsache, dass Dan Brown selbst ausdrucklich von Fiktion
sprach, keinen Abbruch - in Italien wandte man sich sogar
der schlechten alten Unsitte der Bucherverbrennung wieder
ZU.

Es erinnert ein wenig an TV-Serien-Produktion: Man nehme
eine Handvoll Figuren, schreibe diesen diverse
Charaktereigenschaften zu, bestimme Zeit und Ort der
Handlung und schon kann es losgehen mit dem
Geschichtenerfinden.

Moment: Hier fehlt der wichtigste Bestandteil. Die Absicht,
mit der ein Text verfasst wird. Oder anders gesagt: Das Ziel
ist der Wegq.

Wer waren die Bibliothekare des Buchs der Biicher?

Das fuhrt uns wieder an den Anfang zuruck: Welche
Absichten verbanden die christlichen
Frohbotschaftsverkinder, die Kirchenvater, die ersten
Prediger, die Volksfrommler, die Unterhaltungsliteraten und
wer auch immer sich berufen flahlte, Storys rund um den
Messias (= Christus = der Gesalbte), seine Mutter, seine
Junger(innen) und seine Feinde zu verfassen, mit ihren
Texten? Wer wahlte aus - und warum? Wer verwarf Texte -
und warum? Um auf die (Un-)Heilige Schrift
zuruckzukommen: Wer waren die Bibliothekare des Buches
der Bucher? Die Antworten auf diese Fragen werfen ein
starkes Licht auf die Anfange der Christenheit, auf die
Entstehung der Kirchen und Konfessionen und das
Selbstverstandnis der theologischen Elite.



Entstehungsgeschichte der
Bibel

Um Christi Geburt befand sich die judische Gesellschaft in
einer Zeit des Umbruchs, gepragt von messianischer
Heilserwartung und dem Bestreben, die romische Herrschaft
abzuschutteln.

Die Grundlage der Gesellschaft bildete das Gesetz - die
mosaischen Regeln und zahlreiche weitere (prophetische)
Schriften, die seit rund 800 Jahren aufgezeichnet wurden.,
Darin wird mehrfach der Begriff ,,Messias” verwendet, und
zwar immer in Verbindung mit entweder den Konigen von
Israel oder dem Hohepriester. ,,Messias” bedeutet nichts
anderes als , der Gesalbte”; obligatorisch mit dem Zusatz
.von Gott“. (Die Inthronisation eines Konigs war von einer
rituellen Salbung begleitet.) Der Begriff erfuhr allerdings ab
dem 1. Jh. v. Chr. einen Bedeutungswandel vom Ehrentitel
zur Bezeichnung einer ersehnten Rettergestalt; Belege dafur
finden sich in einigen Qumran-Schriften und in den Psalmen
Salomos.

Zur Zeit Christi war Palastina ein besetztes Land.

Die Rettergestalt war auch bitter notig: Nach jadischem
Verstandnis war die romische Besatzung gleichbedeutend
mit Gottlosigkeit, weil sie es verunmoglichte, nach dem
Gesetz zu leben. Nach diesem war Gott die oberste und
einzige Autoritat; das Jesus-Wort: ,,Gebt dem Kaiser, was des
Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist“ wurde nicht anders
verstanden als: Nichts fur den Kaiser - alles fur Gott. Diese
Einstellung war freilich nur sehr schwer durchzuhalten: Das
Volk war politisch, 6konomisch und religios massiv
unterdrickt.



Wahrend die Priester (die den Romern freundlich
gesonnenen Sadduzaer) versuchten, sich mit den Besatzern
zu arrangieren und brav ihre Steuern zahlten, garte es im
Volk wie auch in der Sadduzaer-Opposition in allen
Schichten. Pharisaer, Zeloten, Essener, Sikarier oder
Chassidim hiel8en philosophische, fromme, nationalistische
oder militante Gruppen, die der gemeinsame Feind Rom
mehr oder minder auf eine Seite stellte; ihre Uneinigkeit
untereinander blieb davon unberuhrt.

Um 70 n. Chr. hatte sich schlielSlich eine gewisse judische
Sekte in ihrer Auslegung des Gesetzes so weit von ihren
mosaischen Wurzeln entfernt und dabei eine so grofRe
Bedeutung erlangt, dass eine Spaltung unvermeidlich
wurde. Die etablierte Priesterschaft suchte nach einem
groBen gemeinsamen Nenner, nach einem Fundament ihrer
Einheitlichkeit. Die Antwort lag in einer Kultur, in der der
Schrift eine nicht Uberschatzbare Bedeutung beigemessen
wurde, auf der Hand: Man bendtigte einen Schriftenkanon.



Der hebraische Kanon

Der Kanonisierungsprozess war schon beinahe 200 Jahre im
Gang gewesen, als man (vermutlich wahrend der Synode
von Jamnia 95 n. Chr.) zu einer Ubereinkunft fand. Das
Ergebnis wurde Tanach genannt und umfasste 24 Bucher in
3 Hauptteilen: die Tora (Weisung, die 5 Blucher Mose), die
Nevi'im (Propheten) und die Ketuvim (Schriften).

FUr eine Erfullung des Wunsches nach Einheitlichkeit kam
dies allerdings zu spat: Seit den VorstofSen Alexanders des
GrofSen in den Osten hatte sich ein heute hellenistisch
genannter Geist unter vielen Juden verbreitet. Hellenistische
Synagogen wurden gerne von hellenisierten Juden
frequentiert. FUr diese Gemeinschaft der Glaubigen
entstand die Septuaginta, eine griechische Ubersetzung
alttestamentarischer Schriften.



Qi py reg ST
T SR AT g
R G e 'f:-l'ﬁ"’tlm“?"&_

Hebrow squane book script. Irag, 15t halfof 11th ¢

Als Targum werden Bibelubersetzungen aus der Schriftsprache
Hebraisch in die Umgangssprache Aramaisch bezeichnet. Hier eine
Handschrift aus dem Irak,11. Jh. n. Chr.

Der neu geschaffene Kanon richtete sich indes an eine
palastinensische Klientel, fur die hebraische oder
aramaische Texte benotigt wurden, und sollte zur
Abgrenzung von der rasch wachsenden Christenheit
beitragen. Zu den sprachlichen kamen noch inhaltliche
Differenzen - was die Rabbiner flr bibelwurdig hielten,
deckte sich nur zum Teil mit den christlichen Ansichten.

Dieser Unterschied hat Folgen bis heute: Als namlich
Hieronymus um 400 n. Chr. die Vulgata schuf, die bis heute
maRgebliche Ubersetzung der Bibelschriften ins Lateinische,
bediente er sich zwar der hebraischen Urtexte, fugte aber
einige griechische Texte aus dem weiter gefassten Kanon
der Septuaginta hinzu. Martin Luther griff hingegen



ausschlielSlich auf den hebraischen Kanon zurtck und
erklarte den Septuaginta-Uberschuss fiir apokryph. Diese
Anteile konnen daher in evangelischen Bibeln fehlen oder im
Anhang angefuhrt sein; in katholischen Bibeln sind sie als
»~deuterokanonische” Schriften fester Bestandteil des Alten
Testaments. Dazu mehr im Kapitel ,,Ein bisschen apokryph®.



Das Neue Testament

Die wesentlichen Ziele und Merkmale der Kanonisierung,
wie sie bei der Entstehung des hebraischen Kanons zu
beobachten waren, gelten auch fur die Festlegung des
Inhalts des Neuen Testaments. Es ging um die Schaffung
einer einheitlichen textlichen (= ideologischen) Grundlage
einer machtvollen Grol3kirche.

Apostolizitat: Die (angenommene) Nahe eines Textes zu einem
Apostel

Freilich musste die Bedeutung von Texten auch noch anders
zu begrunden sein, um Uberhaupt in die nahere Wahl zu
kommen. Bei diesen Kriterien ist als Erstes die Apostolizitat
zu nennen, womit die moglichst grolse Nahe zu den Aposteln
gemeint ist. Unter Nahe verstand man sowohl zeitliche Nahe
als auch inhaltliche Nahe zur Lehre Jesu, der Verkindigung
des Heils. (Evangelium bedeutet wortlich ,,Frohe Botschaft”.)



Personifikation der Ketzerei, Druck von Antonius Eisenhoit, 1589

Naturlich war auch dieses Kriterium haufig nur ein Vorwand,
eigene Vorstellungen durchzusetzen; noch mehr galt dies
fur das Kriterium der Geschichtlichkeit. Was der eigenen
Meinung widersprach, wurde eben als ungeschichtlich bzw.
nicht der Heilslehre entsprechend gebrandmarkt und aus
dem entstehenden Kanon verbannt - sofern der jeweilige
Meinungstrager auch tUber die Macht verflgte, seinen
Standpunkt zum allgemein anerkannten zu machen.

Was nicht der herrschenden Meinung entsprach, wurde als Irrlehre
zuruckgewiesen

Bei aller erforderlichen Abgrenzung vom judischen Gesetz -
ohne z. B. die Auffassung, auch Heiden, also



Unbeschnittene, konnten Christen werden, ware aus der
jungen ldeologie wohl kaum mehr als eine weitere
vergangliche judische Sekte geworden - galt das Alte
Testament dennoch als unbestreitbare Autoritat; zumal es
den christlichen Theologen gelungen war, samtliche
VerheiSungen und Prophezeiungen so auszulegen, dass sie
eindeutig auf die Ankunft des einzigen und wahren Messias
hindeuteten, namlich Jesus.

Das Alte Testament war auch fur Christen eine unbestrittene
Autoritat

Jede erkennbare Ablehnung des Alten Testaments galt
deshalb als haretisch, d. h. der herrschenden Lehrmeinung
widersprechend - ein weiteres Kriterium, dem so manche
spater als apokryph bezeichnete Schrift zum Opfer fiel.
Wobei der Begriff in diesen Fallen in seiner negativsten
Bedeutung verstanden wurde, als ketzerisch und eine
Irrlehre verbreitend.

SchlieBBlich war noch ein weiterer Umstand von Bedeutung:
Die Frage, ob und wie haufig eine Schrift in der Gemeinde
verwendet wurde.



Urchristliche Public Relations

Dieses Kriterium steht freilich nicht zufallig an letzter Stelle
dieser Auflistung: Die Meinung der Gemeinde spielte eine
deutlich untergeordnete Rolle. Von Anfang an gab es die
Wissenden und das einfache Volk, die Dispute um
theologische Haarspaltereien und die Volksfrommigkeit. Die
Elite konnte an der Meinung der Gemeinde zwar nicht
vollkommen vorbeigehen, tat dies jedoch so weit wie

moglich.

Die Bekehrung des Saulus. Bibelillustration von Gustave Doré.

Andererseits waren die fruhkirchlichen Machthaber bzw. um
die Macht Kampfenden naturlich auf die Existenz moglichst



vieler Anhanger angewiesen und daher gezwungen, ihre
Vorstellungen von Jesu Botschaft zu popularisieren.

Schriften wurden unter dem Namen der Apostel veroffentlicht.

Es war damals ublich, Schriften unter dem Namen sehr
jesusnaher Personen zu veroffentlichen - vorzugsweise
Apostel -, um den Texten Gewicht und Glaubwurdigkeit zu
verleihen. Tatsache ist, dass kein historischer Apostel
irgendein Textzeugnis hinterlassen hat; als frUheste
christliche Schriften gelten die Paulusbriefe, die ab 51 n.
Chr. entstanden, und Paulus litt zeitlebens unter
Minderwertigkeitskomplexen, weil er nicht als richtiger
Apostel galt: Er war Jesus nie personlich begegnet.

Das Markusevangelium entstand nicht vor 70 n. Chr.

Das alteste kanonische Evangelium, das Markusevangelium,
entstand nicht vor 70 n. Chr. und wird von manchen
Exegeten (Bibelforschern) sogar auf die 90er-Jahre des
ersten Jahrhunderts gelegt. Sein Name als Verfasser des
Evangeliums kann erst um 130 n. Chr. in einem
bischoflichen Bericht des Papias von Hieropolis
nachgewiesen werden. Darin wird bestatigt, dass Markus
Jesus nie begegnet ist, sondern lediglich mit seinen Aposteln
in Kontakt gestanden hatte:

Denn er selbst hatte den Herrn ja nicht gehort, noch war er
ihm nachgefolgt, spater aber folgte er dem Petrus ...

Dennoch - schon die Verbindung zu einem wirklichen
Apostel und Zeitzeugen Jesu, zu Simon Petrus, wertet
Markus Schrift ungeheuer auf - und ist eine Erfindung. Denn
zum wahrscheinlichsten Zeitpunkt der Entstehung des
Markusevangeliums war Petrus langst im Circus Maximus
zum Martyrer geworden. (Auch dies ist Ubrigens eine



Jahrzehnte spater entstandene Legende; uber die
geschichtlichen Umstande von Petrus’ Ableben ist nichts
weiter bekannt, als dass es Mitte der 60er-Jahre des ersten
Jahrhunderts stattgefunden haben musste.)

Die Kreuzigung Petri von Caravaggio

Aus heutiger Sicht mag man versucht sein, solch billig
anmutende PR-Tricks zu verurteilen oder die Menschen, die
daran glaubten, der Naivitat zu bezichtigen. Eine
uberhebliche Einstellung, die jeglicher Grundlage entbehrt -
die Kunst der Tauschung ist in der Gegenwart so verfeinert
worden, wie dies niemals zuvor moglich gewesen ist, und



selbst dreiste Falschungen und Falschbehauptungen sind
nicht aus der Mode gekommen. Der Grund daflr ist einfach:
Sie funktionieren immer noch. AulSerdem wurde ein solches
Vorschieben eines falschen Autors in der damaligen Zeit als
ganzlich normal erlebt: Es ging um den Inhalt und der Name
des Verfassers war sozusagen Teil des Programmes.

Der urchristlichen Public Relations kann man zudem
zugutehalten, in bester Absicht gehandelt zu haben: Die
Schriften sollten erbaulich sein und Jesu Heilsbotschaft
verkinden. Hoffnung in die Herzen zu pflanzen war ein
hehres Anliegen und fiel angesichts der bedruckenden
Umstande und der allgegenwartigen existenziellen Not auf
fruchtbaren Boden. Auch |3sst sich in dieser Zeit Politik und
Religion nicht voneinander trennen, und fur lange Zeit
gehorte ein geruttelt Mals an (realpolitischem)
Widerstandsgeist und viel Mut dazu, sich zum Christentum
zu bekennen.

Jesus-Geschichten wurden verlangt - und geliefert.

Da die Gemeinde nach Geschichten Uber ihren Jesus
verlangte, wurden diese auch geliefert - besonders intensiv
in den ersten beiden Jahrhunderten nach Christi Geburt.
Etliche aus Sicht der offiziellen Kirche mehr oder minder
harmlose, spater apokryphe Texte entstanden in dieser Zeit
- das Protevangelium nach Jakobus, das
Kindheitsevangelium nach Thomas, das Petrusevangelium.
Mit diesen und ahnlichen Apokryphen mochte ich mich in
spateren Kapiteln befassen, weil sie fur die Entstehung der
kanonischen Bibel und damit der katholischen Grolskirche
keine entscheidende Rolle spielten. Der Kampf um den
~einzig wahren Glauben” fand auf einer anderen Ebene
statt.



Marcionismus, Montanismus,
Gnosis

Marcion von Sinope verbrachte die ersten 50 Jahre seines
Lebens damit, als Reeder und Kaufmann ein gewaltiges
Vermogen anzuhaufen. Ab ca. 135 n. Chr. begann er in Rom,
seine Auffassung von Christentum zu lehren. Marcion
unterschied sich dabei deutlich von der Grol3kirche:
Insbesondere lehnte er das gesamte Alte Testament ab,
denn in diesen Schriften erkannte er nichts als das Wirken
eines bosen Gottes (eines Demiurgen), eines Gottes des
Gesetzes. In Jesus offenbare sich hingegen der liebende
Gott, der die Menschheit von der Herrschaft des (judischen)
Gesetzes befreie; zur Erlosung brauche es nicht mehr als
den Glauben an diesen guten Gott. Jesus gilt ihm nicht als
Messias, sondern als ein gottliches Wesen mit einem
Scheinleib, weshalb er auch nicht von den Juden getotet
werden konnte.

Marcion erkannte im Alten Testament nur das Wirken eines bosen
Gottes.

Mithin existierten fur Marcion zwei Gotter, von denen er
einen strikt ablehnte. Seine mit gnostischen Elementen
durchsetzte Lehre brachte ihm 144 die Exkommunikation
aus der romischen Kirche ein - inklusive Ruckgabe seines
enormen Geldgeschenkes, welches er der Grokirche beim
Eintritt Uberlassen hatte; ein Hinweis auf die selbst in Zeiten
der Verfolgung bereits gut gepolsterte finanzielle Situation
der christlichen Gemeinde.

Marcion begann zu reisen - und verbreitete seine Ansichten
in Persien und Aygypten. Sein Erfolg (die letzten Spuren des
Marcionismus verschwanden erst im 6. Jh.) war jedenfalls



grols genug, um die romische Kirche auf den Plan zu rufen -
nicht zuletzt, weil Marcion einen fur sich genehmen
Schriftenkanon aus den kursierenden christlichen Texten
zusammenstellte. Der erste , christliche” Bibelkanon der
Geschichte bestand aus dem Lukasevangelium und den
Paulusbriefen, die von ihm hochstpersonlich gereinigt, d. h.
von allen Bezugen auf das Alte Testament befreit worden
waren. Nur in diesen wenn auch von ihm ,behandelten”
Schriften erkannte er das Wirken des liebenden Gottes
allein. Paradox erscheint dabei seine Einschatzung der
Schriften des Paulus: In diesen sind leib-, lust- und
lebensfeindliche Tendenzen zuhauf zu finden, zusammen
mit Frauen- und Eheverachtung sowie einer vermutlich
essenisch beeinflussten Uberbewertung eines ménchischen,
asketischen Lebensstils - samt und sonders Elemente, die
reichlich alttestamentarisch wirken und fur die es in den
Evangelien keine Belege gibt.

Der Marcionismus verbreitete sich bis Persien und Agypten.

Warum Marcion sich ausgerechnet fur diese Schriften
entschied, kann aus heutiger Sicht naturlich nur vermutet
werden; angesichts der Uberragenden Rolle von Paulus als
erstem erfolgreichen Missionar und erstem schriftlichen
Zeugnisleger der Christenheit darf aber angenommen
werden, dass es viel mit Opportunismus zu tun hatte. Es
galt schlicht und einfach, den Windschatten von Paulus
auszunutzen.

Flr die Grol3kirche hiel8 es jedenfalls, der wachsenden
Bewegung mit Entschlossenheit und in Einheit entgegen zu
treten; die Bemuhungen, zu einem einheitlichen
Schriftenkanon zu gelangen, wurden merklich intensiviert.

Eine andere sektiererische Bewegung, die sich uber grolsen
Zulauf freuen konnte und die die von eigenen Gnaden



offizielle christliche Kirche dazu zwang, ihre innere
Geschlossenheit voranzutreiben, war der

Montanismus

Vom Grunder Montanus wurde angenommen, er habe
angesichts des nahenden Weltenendes Offenbarungen des
Heiligen Geistes empfangen. Montanus selbst hielt sich far
den im Johannesevangelium (14,16) angekundigten
eschatologischen Parakleten, d. h. Beistand fur das
Erreichen der letzten Dinge.

Diese bestanden im erwarteten tausendjahrigen Reich
Christi, far das es sich vorzubereiten galt. Strengste Askese,
Fasten, Schlafentzug, Verzicht auf die Ehe bzw. auf jeglichen
Geschlechtsverkehr lautete das Rezept. Theologisch stand
die Prophetie im Mittelpunkt: AulSer Montanus selbst waren
noch die Prophetinnen Priska und Maximilla jederzeit bereit,
die ihnen vom Heiligen Geist eingegebenen Offenbarungen
in der Gemeinde zu verkinden.

Die Montanisten betrachteten das Martyrium als christliche
Pflicht.

Die Montanisten sahen bei schwerwiegenden Vergehen
keine Moglichkeit der Vergebung (im Gegensatz zur
grolkirchlichen Bulpraxis) und fassten das Martyrium
geradezu als Pflicht auf: eine Flucht davor wurde als Abfall
vom Glauben verstanden. Eine ausgesprochen rigide Praxis,
die aber, so schwer dies auch aus heutiger Sicht
nachvollziehbar sein mag, von einigem Erfolg gekront war:
Von Kleinasien (Phrygien, im Suden der heutigen Turkei)
ausgehend gewann der Montanismus eine zahlreiche
Anhangerschaft und dehnte sich Uber Syrien und Thrakien
bis Nordafrika aus.



Die Orthodoxie begann eine Phase der Selbstreflexion, die
jedoch bald zur Reaktion fuhrte: Man wandte sich von der im
Grunde rechtglaubigen Bewegung ab und begann sie zu
verleumden und zu verspotten. Bestechlichkeit, Habgier und
damonische Besessenheit wurden ihr vorgeworfen und die
Prophetie in Ekstase als ,unbiblisch“ verworfen. Der Heilige
Geist wirke nicht im Einzelnen, sondern sei der Kirche als
Gesamtheit und Institution gegeben.

Eine Frau an der Spitze einer christlichen Bewegung konnte nicht
geduldet werden.

Abseits dieser theologischen Dispute geschah das, was die
romische Kirche in Wahrheit nicht dulden konnte: Montanus
und Priska starben und Maximilla - eine Frau! - fUhrte die
Bewegung weiter. Der Montanismus trug alle Zuge einer
selbstkasteienden, monchischen Bewegung, die im Leid den
Weg zur Erlosung sah, sie war absolut lust- und
lebensfeindlich - aber frauenverachtend war sie nicht.

Als 179 auch Maximilla starb, ohne dass das angekundigte
Weltende eingetreten ware, war der Montanismus zu einer
Neuorientierung gezwungen, die jedoch bravouros bewaltigt
wurde. 207 trat sogar der Kirchenvater Tertullian der
Bewegung bei.

Immer noch gab es innerhalb der orthodoxen Kirche
Versuche, den Montanismus zu integrieren, letztendlich
wurde aber die gesamte Bewegung als Haresie verurteilt.
FUr die Entstehung des Schriftenkanons spielten die vom
Montanismus plakativ reprasentierten Stromungen jedoch
eine wichtige Rolle. Als (Untergangs)propheten schatzten sie
besonders die Texte von Johannes: sein Evangelium, die
Apokalypse. Diese Schriften, insbesondere die Offenbarung
(Apokalypse), waren innerhalb der Kirche sehr umstritten,
um ihre Aufnahme oder Nicht-Aufnahme in den



entstehenden biblischen Kanon wurden heftige
Auseinandersetzungen gefuhrt. Die schlussendlich gefallte
Entscheidung ist malBgeblich vom Montanismus beeinflusst:
Sowohl das Johannesevangelium, das im Rahmen der
kanonischen Evangelien eine Sonderstellung einnimmt, als
auch die Johannesapokalypse fanden Einlass in den Kanon,
jedoch keinerlei weitere Offenbarungsschriften.

Gnostisches Denken

Weitaus schwerer fassbar als Marcionismus und
Montanismus ist die dritte Geistesstromung, die sich direkt
auf die Auswahl der Schriften auswirkte: die Gnosis.
Schwerer fassbar deshalb, weil darunter keine
Weltanschauung oder religiose Bewegung zu verstehen ist,
sondern eine Geisteshaltung, die sich in vielerlei Spielarten
und bei den unterschiedlichsten Personlichkeiten finden liels.

Im 2. und 3. Jh. existierten etliche , Gnostiker”, was nichts
anderes bezeichnete als Intellektuelle. Gnosis heilst
ubersetzt Erkenntnis oder Wissen. Der gemeinsame Nenner
der unterschiedlichen gnostischen Bewegungen
(Valentinianer, Simonianer, Basilidianer ...) bestand in der
Uberzeugung, durch Erkenntnis zum Heil zu gelangen.

Gnostische Elemente finden sich weit gestreut: Die Schriften
von Qumran und Nag Hammadi machen deutlich, dass
innerhalb des Judentums bzw. frihen Christentums
gnostische Lehren aller Schattierungen vorhanden waren
und gepflegt wurden. In die gnostischen Systeme flossen
Elemente des Zoroastrismus ein (die Grundannahme eines
gottlichen Gut-Bose-Dualismus), Erkenntnisse agyptischer,
babylonischer und persischer Weisheitslehren sowie
griechischer Mysterienschulen. Wen dies jetzt an die
Esoterik-Welle unserer Tage erinnert, der liegt ganz richtig:



Einen Teil der gnostischen Erkenntnisse fur sich zu behalten
bzw. nur einem ausgewahlten Zirkel von ,Jungern”
mitzuteilen, war in den meisten gnostischen Bewegungen
Ublich. Im Ubrigen lassen sich gnostische Spuren von der
Alchemie Uber die Katharer, den Mormonismus und die
Anthroposophie bis zur Philosophie von Carl Gustav Jung
und dem modernen Science-Fiction-Film ,,Matrix" in
ungebrochener Abfolge durch die Jahrhunderte nachweisen.

Gnostik war die Esoterikbewegung der Antike.

Das Endziel jedes guten Gnostikers bestand in der
Uberwindung der Materie (also des Kdrpers), um in den
ursprunglichsten, rein geistigen Schopfungszustand
zuruckzukehren. Dazu musste man sich auf die Suche nach
dem gottlichen Funken machen, der in jedem Einzelnen
schlummert, um diesen Schritt fur Schritt von seinen
hinderlichen Hullen - der fleischlichen sowie der seelischen
- zu befreien. Mit diesem Befreiungsprozess gingen
Einweihungen bei Erlangen der nachsthoheren Stufe einher,
die zugleich den Zugang zu esoterischem (also einer
definierten Gruppe vorbehaltenem) Wissen gestattete.

Ohne Selbsterkenntnis konnte es keine Erlosung geben.



Der englische Maler und Dichter William Blake gilt als einer der
wichtigsten Vertreter der Gnostik in neuerer Zeit. Sein "Ancient of
Days" zeigt den Demiurgen (Schopfergott), der den reinen, unfehlbaren
gottlichen Geist in fehlerhafte, suindhafte Materie umsetzte.

Die gnostische Ablehnung des Materiellen ging so weit, dass
die leibliche Existenz Jesu vielfach in Abrede gestellt wurde.
Jesus habe lediglich Uber einen Scheinleib verfugt und habe
auch nicht am Kreuz gelitten bzw. nur scheinbar gelitten,
Jesus sei nur ein menschliches Gefals fir den gottlichen



Christus gewesen. Diese Doketismus genannte Stromung
wurde lange Zeit als ident mit der Gnosis gesehen, was
nicht zutrifft. Doketismus ist aber ein wesentliches Element
der Mehrzahl der gnostischen Lehren.

Sollte Jesus freilich nicht als Mensch gelitten haben,
erschitterte dies das Fundament der christlichen
Weltanschauung in ihren Grundfesten.

Der kappadokische Bischof Gregor von Nazianz formulierte
Ende des 4. Jahrhunderts die Position, nach der Jesus sowohl
gottlich als auch vollstandig menschlich gewesen sei und als
Mensch gelitten habe, da andernfalls eine Erlosung fur den
Menschen nicht moglich sei. Die Ablehnung der gnostischen
Position war ein logischer Schritt, eine Unvermeidlichkeit
angesichts der unabsehbaren Konsequenzen, sollte in
diesem Punkt nicht klar Stellung bezogen werden.



