




CLARICE LISPECTOR



Carolina Hernández Terrazas

CLARICE LISPECTOR

La náusea literaria

Prólogo de Elena Losada Soler

fórcola



Señales

Director de la colección: Francisco Javier Jiménez

Diseño de cubierta: Silvano Gozzer

Diseño de maqueta: Susana Pulido

Corrección: Gabriela Torregrosa

Producción: Teresa Alba

Detalle de cubierta:

Clarice Lispector fumando.

© Del Prólogo, Elena Losada Soler, 2013

© Carolina Hernández Terrazas, 2013

© Fórcola Ediciones, 2013

c/ Querol, 4 – 28033 Madrid

www.forcolaediciones.com

ISBN: 978-84-15174-49-3 (ePub)

http://www.forcolaediciones.com/


A Ismael, mi respiro de cada día.

A mi familia, siempre presente.



PRÓLOGO

CLARICE LISPECTOR. EL TEXTO-OVILLO

Elena Losada Soler

Clarice Lispector (1920-1977) nació en Tchetchelnik

(Ucrania) por pura casualidad, cuando sus padres, judíos

rusos supervivientes de un pogromo, ya habían empezado

el viaje que les llevaría al Brasil. En 1943 se casó con su

compañero de estudios en la Facultad de Derecho de Río de

Janeiro, el diplomático Maury Gurgel Valente, tuvo dos

hijos y se separó en 1959. Entre 1944 y 1960 vivió largas

temporadas en el extranjero, Nápoles, Berna y EE. UU. Un

cáncer terminó con su vida en 1977. Datos simples y

desnudos que en realidad dicen muy poco y que, excepto en

el caso de la importancia de la cultura judaica en Lispector,

que cada vez me parece más relevante, no son la

herramienta adecuada para enfrentarse a la obra de una

mujer que, como Pessoa decía de su heterónimo Álvaro de

Campos, fue «un ovillo enrollado hacia dentro».

El legado de Clarice Lispector –esa obra misteriosa– es

amplio y dinamita las leyes establecidas para los géneros

literarios. Su primera novela –Cerca del corazón salvaje

(1943)– deslumbró a la crítica brasileña porque era

completamente diferente a la novela rural, regionalista,

estereotípicamente masculina, que dominaba entonces el

panorama literario. Esa mirada introspectiva, urbana y

femenina iniciaba un camino nuevo, tan nuevo que esa

misma crítica no pudo seguirla en sus dos obras siguientes

–La lámpara (1946) y La ciudad sitiada (1949)– donde el

desafío conceptual iba mucho más allá. Años después, la

publicación del volumen de cuentos Lazos de familia en

1960 marcó no sólo el retorno físico de Clarice Lispector al



Brasil sino un nuevo reconocimiento crítico de su obra.

Desde entonces su faceta como escritora de narrativa breve

–consolidada con La legión extranjera (1964), Felicidad

clandestina (1971) o ¿Dónde estuviste de noche? (1974) y

completada, no lo olvidemos, con sus cuentos para niños–

predominará en el gusto de crítica y público, aunque, como

apuntábamos, no es tan fácil deslindar entre los cuentos,

las crónicas –el periodismo fue la primera profesión de

Clarice Lispector y sus colaboraciones en el Jornal do Brasil

son indispensables para la comprensión de su obra–, las

novelas, los casi aforismos de Para no olvidar o su única y

fascinante obra de teatro, La pecadora quemada y los

ángeles armoniosos.

¿A qué género pertenecen, por ejemplo, los monólogos

palpitantes de Agua viva (1973) y Un soplo de vida

(Pulsaciones) (1978)? ¿Son narrativa o prosa poética? ¿Es

exactamente una novela la experiencia mística de La pasión

según G. H. (1964), ese monólogo interior que deja sin

aliento al lector y que, según buena parte de la crítica, es la

obra más importante de la autora? Tal vez merezca la pena

detenernos un poco en este texto, porque en él la náusea

lispectoriano modo adquiere una dimensión

verdaderamente esencial. G. H., la protagonista (¿el género

humano?), es una mujer urbana, independiente y moderna,

pero lo que le sucede la devuelve al origen primordial de la

vida. Al inicio del libro encontramos seis guiones y una

expresión de angustia: «Estoy procurando, estoy

procurando, estoy intentando entender»1. Lo que debe ser

entendido es su experiencia del día anterior: «Ayer perdí

durante horas y horas el montaje humano»2. G. H. inicia así

la rememoración de su vía iluminativa. Esta mujer social,

acomodada, tiene un día la idea de ir al cuarto de la criada,

que se despidió poco antes, para comprobar que todo está

en orden y prepararlo para la próxima empleada. Al fondo

del corredor, ya en otra realidad, G. H. descubre la



existencia en su casa de un espacio que no le pertenece.

Sin plantas, sin la dulce penumbra que ella cultiva, el

cuarto de la criada es un desierto batido por el sol. Como

en toda experiencia ascético-mística se repetirán las

alusiones a lo yermo, al desierto como expresión física del

despojamiento. Y entonces sucede: de la puerta

entreabierta del armario surge una enorme cucaracha.

Ante ella el horror se apodera de esta mujer urbana que no

está acostumbrada a enfrentarse a las formas más

primarias y resistentes de vida. Su reacción es inmediata,

cierra violentamente la puerta del armario, pero no mata

del todo al animal, la cucaracha sigue viva, pero con medio

cuerpo aprisionado por la puerta. Entonces empezará la

mirada. Durante horas el insecto preso y la mujer

hipnotizada por él se mirarán en silencio. G. H. se enfrenta

a la materia prima de la vida –a lo neutro vivo– y descubre

en ella su propia esencia más allá del disfraz humano. En

un paroxismo de la introspección, que no tiene nada que

ver con la mirada psicológica y sí con la angustia

metafísica, G. H. pierde el espacio y el tiempo y se adentra

en la nada para ser simplemente vida cruda hasta llegar a

la máxima expiación, a la comunión con la esencia vital, a

comer la cucaracha. ¿Cómo encuadrar este texto en el

mismo género que Madame Bovary? Por otra parte, la

propia Clarice hace transitar sus materiales literarios a

través de diversos tipos de texto. El material básico del

cuento «Silencio», por ejemplo, podemos encontrarlo

también en la novela Aprendizaje o El libro de los placeres

(1969) y en una crónica publicada en el Jornal do Brasil.

Novelas stricto sensu, con trama y otras características del

género, tal vez sólo lo sean La manzana en la oscuridad

(1961), en mi opinión un texto indispensable para

comprender el conjunto de su obra, y La hora de la estrella

(1977), su fulgurante testamento literario.



La obra de Clarice Lispector es una constante reflexión

sobre el lenguaje y sobre todo, sobre sus límites.

Enfrentada al reto de traducir parte de su obra, de

desentrañar ese lenguaje cuya singularidad y dificultad no

es léxica sino conceptual, di un día con la expresión «la

palabra rigurosa» y me pareció que había encontrado un

punto de partida. La palabra de Clarice Lispector es

rigurosa porque debe traducir algo que es mucho más

grande que el lenguaje. Debe traducir el misterio y lo que

no tiene nombre, debe ser capaz de contar el instante y el

acto mínimo que está en el origen de todo. Y para todo ello

la palabra es insuficiente. En Agua viva leemos: «Entonces

escribir es la manera de quien usa la palabra como un

cebo, la palabra que pesca lo que no es palabra. Cuando

esa no-palabra –la entrelínea– muerde el cebo, algo se ha

escrito. Cuando se ha pescado la entrelínea, se puede con

alivio tirar la palabra»3. Por eso, porque leemos entrelíneas

y no palabras, leer a Clarice Lispector es tan sugerente y a

la vez un reto eterno. Su obra es un ser orgánico que crece

con el tiempo. Crece y se transforma, interpelada por

escuelas críticas de muy diverso origen y, sobre todo, por

miles de lectores que encuentran en la extrañeza de su

escritura una interrogación y, quizá, algunas respuestas.

El libro de Carolina Hernández nace también de una

interrogación –y de un deslumbramiento, como todo trabajo

intelectual que se hace con emoción– y nos ofrece

respuestas que contienen a su vez otras preguntas. Nacido

como tesis doctoral, aquel trabajo académico se ha

despojado de su aparato crítico, de esa pedantería

académica e intelectual que Clarice Lispector detestaba,

para convertirse en un ensayo completo y complejo, el

primero de esta envergadura que se publica en España

sobre la obra de Lispector. De los muchos temas

clariceanos que su autora analiza, todos ellos cruciales en

el mapa del imaginario moderno y algunos tan sugestivos



que merecen un desarrollo más amplio, como es el caso de

la teoría del espejo, quisiera destacar dos: los nombres y

figuraciones del tedio y la relación del sujeto moderno con

la ciudad.

Afirmaba Eduardo Subirats que el gran drama filosófico

del siglo XIX fue la constatación de la bancarrota de la

subjetividad en la Edad Moderna4. Huérfanos de Descartes

y de Kant, los modernos transitaron por un camino común

de infelicidad, de individualidad desdichada, de

fragmentación, que encontramos en Leopardi, en

Baudelaire o en Fernando Pessoa, que es por cierto el único

autor portugués que Clarice Lispector, tan reticente a

mostrar sus lecturas, reconoce haber leído. Uno de los

nombres de esa infelicidad es la constante insatisfacción

que Baudelaire describió en «Anywhere out of the World» y

que Clarice Lispector define a través de Virginia, la

protagonista de ese texto interesantísimo, poco y mal leído,

que es La lámpara: «Pero, por qué ese instante no la

apaciguaba con la satisfacción del fin logrado...»5. Nunca

se obtiene esa satisfacción del fin logrado porque, como

decía Basarov en la novela de Turguéniev Padres e hijos,

«solo se está bien donde no se está»6 y ésa es la tragedia

moderna: tedio existencial y soledad.

Todos los personajes de Clarice Lispector están solos: G.

H. (La pasión según G. H.), enfrentada a la cucaracha que

le enseñará la lección de lo «neutro vivo»; Martim (La

manzana en la oscuridad), huyendo del crimen que cree

haber cometido; Macabea (La hora de la estrella), que, en

su simplicidad cercana a ese it, a ese neutro-vivo, ignora

incluso que está sola. Pero esta soledad se acentúa en los

casos de Virginia (La lámpara) y Lucrecia (La ciudad

sitiada). Ambas novelas tienen rasgos en común. Fueron

escritas durante los años del «exilio europeo» de Clarice

Lispector, cuando acompañó a su marido en los inicios de



su carrera diplomática a Nápoles, Berna y Torquay entre

1944 y 1946. En su soledad –ruidosa en Nápoles, silenciosa

en Berna– compone estas dos novelas que la crítica de su

tiempo no supo apreciar.

En carta a su hermana Tânia, fechada en Berna el 21 de

abril de 1946, Clarice Lispector escribe: «El mundo me

parece una cosa demasiado vasta y sin síntesis posible»7.

Me parece que esta frase apunta a una idea esencial en el

universo literario clariceano: la imposibilidad de abarcar el

mundo, de comprenderlo y, mucho menos, de

transformarlo. En Clarice Lispector se unen dos formas de

«acosmia», el concepto que Hannah Arendt acuñó para

referirse a la relación de los judíos con el mundo que les

rodeaba, para ellos incomprensible y en el que siempre

estaban de prestado. Un estar fuera del mundo pero

marcados por él del que Kafka sería una representación

mayor. Françoise Collin retomó el término para aplicarlo a

la relación de las mujeres, de las mujeres escritoras en

concreto, con una realidad (en el sentido más amplio del

término) que no habían podido contribuir a forjar. En el

caso de Clarice Lispector se unen las dos líneas. Mujer y

judía –judía camuflada en un mundo cristiano como era el

de la diplomacia brasileña hace más de medio siglo, en ese

sentido sus cartas familiares son enormemente

reveladoras–, crea personajes perplejos, que flotan en una

realidad en la que no consiguen echar raíces ni llegar a

comprender en toda su extensión. Como ya he dicho, todos

sus personajes «son» solos. En La lámpara, cuando al

principio de la novela, después de la cena familiar –una

suma de silencios– cada uno de los personajes sube la

escalera presidida por una lámpara de lágrimas suntuosa y

ajada, resto de tiempos mejores, y se encierra en su

habitación, construye con esa puerta que se cierra la

imagen de una desolación y de un desierto.



Personajes solos esperando un destino que no pueden

forjar por sí mismos, porque ni siquiera Lucrécia consigue

construir realmente su ciudad, la ciudad se construye a su

alrededor, sitiándola; su único triunfo será escapar de ese

sitio. Hay muchas formas de espera en los personajes

clariceanos: espera de la revelación en G. H., espera de

redención en Martim, espera de un lugar en el mundo para

Virgínia o para Lucrécia, para culminar en la explícita

demanda de un destino de Macabea, que va a buscarlo en

una echadora de cartas inepta que intercambia los destinos

de sus clientes.

Mientras esos destinos no se cumplen, los personajes se

debaten en el aburrimiento/náusea/tedio. Tres conceptos

que se relacionan íntimamente sin ser idénticos. Carolina

Hernández inicia su ensayo con una provocadora frase:

«Dicen los que saben que Dios pobló el mundo por

aburrimiento». Y no por casualidad empieza su trabajo con

este tema: es un tema clariceano esencial. El aburrimiento

nace de la repetición forzada de las rutinas vitales, como la

vida metódicamente vacía de Virgínia en la ciudad, cuando

ha perdido lo único que podría llenarla de sentido, su amor

incestuoso por Daniel, que es un ejemplo claro de ese

aburrimiento. Contingente y en directa relación con el

exterior, el aburrimiento cede ante la actividad, la sorpresa

o la ilusión, tres cosas vedadas a la protagonista de La

lámpara. En pleno Romanticismo, Georg Büchner plasmó

ya imágenes de un aburrimiento moderno, muy próximo a

ese tedio, ligado a la vivencia del absurdo de los personajes

clariceanos. El Leonce de Büchner exclama: «¡Qué no serán

capaces de hacer los hombres por aburrimiento! Estudian

por aburrimiento, rezan por aburrimiento, se enamoran, se

casan, se reproducen por aburrimiento. Y siempre –y esto

es lo que me parece cómico–, siempre con una cara de lo

más seria, sin saber por qué y pensando en Dios sabe

qué»8.



La náusea –especialmente la náusea clariceana que

analiza con agudeza Carolina Hernández en este libro– es

un concepto más complejo. Náusea filosófica –sabemos que

leyó a Sartre en Berna, como manifiesta en carta a su

hermana Elisa, a quien recomienda su lectura– y también

náusea física, un disgusto de la realidad que casi todos los

personajes femeninos clariceanos muestran en algún

momento, manifestación involuntaria del cuerpo reflejando

la situación del alma.

El tedio, con su largo pedigrí literario, es el tercer avatar

del desconcierto –en el sentido estricto– entre realidad y

expectativa. Un aburrimiento esencial cargado de fuerza

revolucionaria, porque en el mundo moderno el sujeto –

convertido en homo laboriosus– debe trabajar para no

desmoronarse como tal. Bernardo Soares, el heterónimo

pessoano, definió de esta manera extraordinaria el tedio en

el Libro del desasosiego: «El tedio es la sensación física del

caos y de que el caos lo es todo. El aburrido, el que siente

malestar, el cansado se sienten presos en una celda

estrecha. El que está a disgusto con la estrechez de la vida

se siente encadenado en una celda amplia. Pero el que

sufre de tedio se siente preso en libertad frustrada dentro

de una celda infinita»9. En otro momento lo caracteriza

como el «aislamiento de nosotros en nosotros mismos»10,

un aislamiento donde todo se estanca en nauseabunda

«agua sucia». Los personajes de Clarice Lispector vagan

por esa celda infinita y chapotean en el agua sucia, aislados

y nauseados, esperando que algo llene de sentido sus vidas,

«algo» que suele ser un hecho mínimo pero de poder

epifánico, como el portazo que atrapa a la cucaracha de G.

H., capaz de desencadenar un cambio esencial, de

liberarlos del tedio.

Por lo que se refiere a la importancia de la ciudad y sobre

todo del paso de ciudad a metrópolis en la modernidad, es



tanta que, por mucho que se escriba sobre ello, siempre

quedará algo por analizar. A mí me interesa

particularmente la metropolitización como ruptura con la

naturaleza, la definitiva aniquilación del mito arcádico. En

las ciudades premodernas la hierba crecía en las calles de

tierra –habitualmente un lodazal– o entre las grietas de los

adoquines. No había parques que imitaran la naturaleza –

los aristocráticos jardines geométricos son otra cosa–

porque andando veinte minutos el ciudadano se encontraba

en pleno campo. Por otra parte, la rudimentaria iluminación

mantenía la división natural entre el día-luz y la noche-

oscuridad. Con la metropolitización llegan el macadán y el

asfalto, donde nada puede crecer, las ciudades alcanzan el

mítico millón de habitantes y el campo que las circunda se

convierte en un parque industrial. El gas y la electricidad,

por su lado, puestos al servicio de la voluntad individual de

trastocar el orden de la naturaleza, confunden la noche y el

día. En el mundo moderno las ciudades «despiertan», como

describe Bernardo Soares: «Los rasgos de la ciudad

renacieron al descorrerse la máscara que la velaba. Como

si se abriera una ventana, el día ya alboreado rayó. Se

produjo un leve cambio en los ruidos de cada cosa.

Aparecieron también. [...] El despertar de una ciudad, sea

entre la niebla o de otro modo, resulta siempre para mí una

cosa más enternecedora que el rayar de la aurora sobre los

campos»11. Ésta es ya una belleza nueva, no natural. La

belleza de la metrópolis.

Este proceso de metropolitización es el que se refleja a

través de la evolución del pueblo de S. Geraldo en La

ciudad sitiada. «El pueblo de S. Geraldo, en 192..., ya

mezclaba con el olor a establo algún progreso. Cuantas más

fábricas se abrían en los alrededores, más se levantaba el

pueblo con vida propia sin que sus habitantes pudiesen

decir que la transformación les alcanzaba»12. Desde el

espacio de los caballos en libertad del primer capítulo



hasta la construcción del viaducto en el último, la realidad

física de S. Geraldo y la voluntad de Lucrécia se funden en

un proceso de creación de la realidad en el que sacar el

polvo al sofá de la sala se traduce en la limpieza de las

aceras: «Frotaba, forjaba, pulía, torneaba, esculpía,

maestro carpintero demente, preparando pálida cada noche

el material de la ciudad, y tal vez al final conociese –sólo

conocía de noche– la prueba indirecta»13. Pero Lucrécia no

crea esta ciudad, la ciudad la usa para «serse», en lenguaje

unamuniano, y a veces la protagonista debe reconocer que

la ciudad la agrede con su suciedad y también con el

desperdicio de la belleza: «Porque S. Geraldo la asfixiaba

con su lodo y sus claveles flotando en los desagües»14.

Un análisis semejante podría desarrollarse en relación a

Virgínia en su tránsito desde Granja Quieta hasta la ciudad,

donde no le espera otro destino que el de una muerte

absurda, idéntica, por otra parte, a la de Macabea en La

hora de la estrella. Pero no quiero hacerlo yo, porque me

gustaría que fuera Carolina Hernández quien lo hiciera un

día, ya que, en mi opinión, tan bien ha entendido –ha

vivido, como muestra en el epílogo– la obra ovillada de

Clarice Lispector, con sus palabras revueltas, llenas de

intersticios –entrelíneas– de aire, como los que se forman

en una madeja, fácil de deshacer si se tira del extremo

adecuado, imposible si se toma el hilo errado.

1 Lispector, Clarice, A paixão segundo G. H., Florianópolis, Editora da UFSC,

1988, coleção Arquivos, edición crítica de Benedito Nunes, p. 9. [Traduzco de

esta edición los fragmentos para las citas. E. L.]

2 Lispector, Clarice, A paixão segundo G. H., Florianópolis, Editora da UFSC,

1988, coleção Arquivos, edición crítica de Benedito Nunes, p. 10.

3 Lispector, Clarice, Agua viva, Madrid, Siruela, 2004, pp. 23-24.

4 Subirats, Eduardo, Figuras de la conciencia desdichada, Madrid, Taurus,

1979, p. 66.

5 Lispector, Clarice, La lámpara, Madrid, Siruela, 2006, p. 76.

6 Turguéniev, Iván Serguéievich, Padres e hijos, Barcelona, Planeta, 1987, p.

106.

7 Lispector, Clarice, Queridas mías, Madrid, Siruela, 2010, p. 122.



8 Büchner, Georg, Leonce y Lena, Barcelona, Edicions 62/La Caixa, 1985, p.

108. [Traduzco de esta edición catalana el fragmento de la cita. E. L.]

9 Pessoa, Fernando, Libro del desasosiego, Barcelona, Acantilado, 2002, p. 391.

10 Ibídem, p. 285.

11 Pessoa, Fernando, Libro del desasosiego, Barcelona, Acantilado, 2002, p.

219.

12 Lispector, Clarice, La ciudad sitiada, Madrid, Siruela, 2006, p. 17.

13 Ibídem, pp. 81-82.

14 Ibídem, p. 57.



CLARICE LISPECTOR

La náusea literaria



INTRODUCCIÓN:

LA PESTE DEL ABURRIMIENTO, EL GRITO

DE LA LIBERTAD

O clímax de minha vida será a morte.

Clarice Lispector

Dicen los que saben que Dios pobló el mundo por

aburrimiento. Primero creó a Adán y como ambos seguían

aburriéndose creó a Eva. El aburrimiento –conocido por

numerosos seudónimos: desgana, abatimiento, ostracismo,

hastío, tedio, apatía, languidez, etc.– es el estado de ánimo

ideal para la creación o como antesala de la muerte.

En julio de 1989, el poeta Joseph Brodsky dio una

conferencia en Dartmouth College titulada «Elogio del

aburrimiento», donde relata que el aburrimiento es un

fenómeno fruto de la repetición. La esencia de la vida

consiste precisamente en la monotonía y en todo lo que se

ajusta a un patrón. En este estado de ánimo se encierra el

tiempo, se levanta uno a la misma hora, se tiene un trabajo

fijo, se vive en la misma casa, se tiene la misma habitación,

se tiene la misma vida, se miran los mismos rostros, se

pronuncian los mismos nombres, las mismas palabras: se es

el mismo yo. Palabras como neurosis y depresión entran en

el vocabulario de uno. El hombre por repetición se aburre.

La cotidianidad es la causa de la incubación del

aburrimiento. Cuando se presenta este estado –que para

Heidegger es el peor estado de ánimo, pues implica una

inmovilización del ser–, se tienen dos opciones: tocar fondo,

sumergirse en él, abrirle la ventana. O bien dejarlo

simplemente pasar y quedarnos presos en ese vértigo

ensimismado.



Su origen latín indica que la palabra aburrimiento

proviene de abhorrere (ab = ‘de’ / horrere = ‘tener

horror’), el horror de la cosa. La existencia desprovista de

sentido. Muchas consecuencias ha tenido este estado de

ánimo que atañe alguna vez al cuerpo de todos los seres

humanos, como la capacidad para crear inventos, como

escribió Miguel de Unamuno. Sin embargo, del otro lado de

la moneda, miramos el aburrimiento como una muerte

lenta donde este horror va cubriendo poco a poco los

cuerpos en los que habita, hasta llegar a inmovilizar el

cerebro de los hombres, atrofiar sus mentes y colarse al

corazón para que la palpitación de la vida diaria disminuya.

El pariente más cercano al aburrimiento es el tedio,

proveniente del latín taedium: es el aburrimiento extremo

del que soporta algo o a alguien que no le interesa. Un gran

pesar. Arthur Schopenhauer a finales del siglo XVIII lo

definió como:

La vida del hombre que oscila como un péndulo entre el

dolor y el hastío. Tales son, en realidad, sus dos últimos

elementos. Los hombres han expresado esto de una

manera muy extraña. Después de haber hecho del infierno

la morada de los tormentos y de todos los sufrimientos,

¿qué ha quedado para el cielo? El aburrimiento

precisamente1.

Abrirle la ventana, como mencionó Brodsky, es

precisamente toparse con la náusea que Jean-Paul Sartre

hizo patente como problemática filosófica de las grandes

urbes del siglo XX. Para ilustrarla veamos esta nota de

Fernando Pessoa:

La náusea consiste en tomar conciencia del hecho de que

nuestros actos no están automáticamente justificados.

Pensamos que todo es banal, superfluo y sin embargo

somos responsables ante el mundo. Sentimos entonces

que nuestra presencia y nuestra existencia son



intolerables y se apodera de nosotros un miedo horroroso.

El alcance de la náusea a nivel filosófico es la

responsabilidad que podemos comprobar en nosotros por

el mero hecho de existir. Esa responsabilidad, que

adquirirá más tarde un sentido moral, es evidentemente

sentida primero como horror. Pero no podemos sacar

nuestro alfiler del juego, puesto que existimos y tenemos

miedo de ese yo que existe, y debe hallarse justificación.

Mi pensamiento soy yo: he aquí por qué no puedo

detenerme2.

Ejemplifiquemos este proceso: el hombre se acerca a un

objeto, al que después le da un nombre, este objeto se

incorpora a su conocimiento, para luego adueñarse de él en

su fantasía. El sentido común lo tiene atrofiado por el

aburrimiento explicado anteriormente, en una especie de

congelamiento interno. Luego entonces imagina estallando

ahí el «éxtasis melancólico» y comienza a crear historias.

En la memoria radica su parte creativa.

La náusea literaria se encuentra situada en este éxtasis

melancólico. Es la encarnación del sujeto moderno

portador de una náusea de origen ya sea anímico, social,

psíquico o filosófico, y cuya solución es sin duda artística.

Con la llegada de la época moderna, en los últimos dos

siglos, la literatura y el arte no sólo adoptan nuevas

modalidades expresivas, indagando hasta el último nivel

sobre el origen del lenguaje, sino que se cuestionan un

nuevo orden social en donde se puede situar la escritura.

Clarice Lispector es un ejemplo de este periodo en el cual

el discurso literario se convierte en su propio problema, se

interroga a sí mismo buscando su valor y validez a la hora

de dar respuesta a los conflictos, angustias e interrogantes

que se abren frente al escritor de la modernidad. Sus

personajes viven una época marcada por una denuncia

directa de injusticias en el plano social y por la influencia


