Interkulturelle Studien ..

Stefan Neubert - Hans=Joachim Roth

Erol Yildiz Hrsg.

Multikulturalitat
in der Diskussion

3. Auflage



Interkulturelle Studien

Herausgegeben von

G. Auernheimer

W.-D. Bukow

Ch. Butterwegge

J. Reuter

H.-J. Roth

Koln, Deutschland

E. Yildiz, Klagenfurt, Osterreich



Interkulturelle Kontakte und Konflikte gehoren langst zum Alltag einer durch Mo-
bilitit und Migration gepragten Gesellschaft. Dabei bedeutet Interkulturalitit in
der Regel die Begegnung von Mehrheiten und Minderheiten, was zu einer Ver-
schriankung von kulturellen, sprachlichen und religiésen Unterschieden sowie so-
zialen Ungleichheiten beitragt. So ist die zunehmende kulturelle Ausdifferenzie-
rung der Gesellschaft weitaus mehr als die Pluralisierung von Lebensformen und
-auflerungen. Sie ist an Anerkennungs- und Verteilungsfragen gekniipft und stellt
somit den Zusammenhalt der Gesellschaft als Ganzes, die politische Steuerung und
mediale Reprisentation kultureller Vielfalt sowie die unterschiedlichen Felder und
Institutionen der padagogischen Praxis vor besondere Herausforderungen: Wie be-
dingen sich globale Mobilitit und nationale Zuwanderungs- und Minderheitenpo-
litiken, wie geht der Staat mit Rassismus und Rechtsextremismus um, wie werden
Minderheiten in der Offentlichkeit reprisentiert, was sind Formen politischer Par-
tizipationen von MigrantInnen, wie gelingt oder woran scheitert urbanes Zusam-
menleben in der globalen Stadt, welche Bedeutung besitzen Transnationalitit und
Mehrsprachigkeit im familialen, schulischen wie beruflichen Kontext?

Diese und andere Fragen werden in der Reihe ,Interkulturelle Studien® aus gesell-
schafts- und erziehungswissenschaftlicher Perspektive aufgegriffen. Im Mittelpunkt
der Reihe stehen wegweisende Beitrége, die neben den theoretischen Grundlagen
insbesondere empirische Studien zu ausgewéhlten Problembereichen interkultu-
reller als sozialer und damit auch politischer Praxis versammelt. Damit grenzt sich
die Reihe ganz bewusst von einem naiven, weil kulturalistisch verengten oder fiir
die marktférmige Anwendung zurechtgestutzten Interkulturalititsbegriff ab und
bezieht eine dezidiert kritische Perspektive in der Interkulturalititsforschung.

Herausgegeben von

Prof. Dr. Georg Auernheimer, Prof. Dr. Erol Yildiz

Prof. Dr. Wolf-Dietrich Bukow, Alpen-Adria-Universitat Klagenfurt,
Prof. Dr. Christoph Butterwege, Osterreich

Prof. Dr. Julia Reuter,

Prof. Dr. Hans-Joachim Roth,
Universitat zu Koln,
Deutschland



Stefan Neubert - Hans-Joachim Roth
Erol Yildiz (Hrsg.)

Multikulturalitat in der
Diskussion

Neuere Beitrage zu einem
umstrittenen Konzept

3. Auflage

@ Springer V5



Herausgeber
PD Dr. Stefan Neubert Prof. Dr. Erol Yildiz
Universitdt zu Koln, Deutschland Universitit Klagenfurt, Osterreich

Prof. Dr. Hans-Joachim Roth
Universitit zu Koln, Deutschland

ISBN 978-3-531-19431-8 ISBN 978-3-531-19432-5 (eBook)
DOI'10.1007/978-3-531-19432-5

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Natio-
nalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de
abrufbar.

Springer VS

© Springer Fachmedien Wiesbaden 2002, 2008, 2013

Das Werk einschliefSlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung,
die nicht ausdriicklich vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vorherigen Zu-
stimmung des Verlags. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Bearbeitungen, Uber-
setzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen
Systemen.

Die Wiedergabe von Gebrauchsnamen, Handelsnamen, Warenbezeichnungen usw. in die-
sem Werk berechtigt auch ohne besondere Kennzeichnung nicht zu der Annahme, dass
solche Namen im Sinne der Warenzeichen- und Markenschutz-Gesetzgebung als frei zu be-
trachten wiren und daher von jedermann benutzt werden dirften.

Gedruckt auf sdurefreiem und chlorfrei gebleichtem Papier
Springer VS ist eine Marke von Springer DE. Springer DE ist Teil der Fachverlagsgruppe

Springer Science+Business Media.
www.springer-vs.de



Inhalt

Einleitung

Multikulturalismus — ein umstrittenes Konzept .........ccocceeveceenvevienievieneennenns
Stefan Neubert/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz

Multikulturalismusdiskurse

Die politische Ethik multikultureller Gesellschaften im globalen
Kontext: Multikulturalismusverstdndnis Seyla Benhabibs ...........cccccccceeee

Erol Yildiz

Konstruktivismus, Demokratie und Multikultur: Konstruktivistische
Uberlegungen zu ausgewihlten theoretischen Grundlagen der
anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte ............ccocoovveviivieviinciennnn,

Stefan Neubert

Diammerung der Aufklarung? Alain Finkielkraut und der
MultikulturaliSImUuS .......cocciviiiiiiiiiieee e

Hans-Joachim Roth

Erginzenden Perspektiven

Pladoyer fiir eine Neubestimmung von kulturellen Diskursen
innerhalb der postmodernen Entwicklung ...........cocooeieiiiininnininincce

Wolf-Dietrich Bukow



6 Inhalt

Das Multikulturalismusverstiandnis bei Herder:

Versuch einer ERrentrettung ........ccoocvevvvieriiienieeieeeeeeeeeee e 149
Georg Auernheimer
Fragen zur Bestimmung des Fremden im Konstruktivismus............c..ccocee.... 177

Kersten Reich

AUtOrenVerzZeiChIIS ........oooviiiiiiieeee e 199



Einleitung



Multikulturalismus — ein umstrittenes Konzept
Stefan Neubert/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz

Multikulturalismus ist nicht nur zu einem Modethema geworden, sondern auch
zunehmend zu einem Leitbegriff, mit dem die modernen Einwanderungsgesell-
schaften charakterisiert werden. Auffallend ist, dass der Begriff in den Sozial-
und Kulturwissenschaften durchaus auch inflationédr gebraucht wird. Dabei han-
delt es sich vielfach, so erhélt man bei ndherer Betrachtung den Eindruck, um
einen schillernden Begriff. Es ist oft nicht klar, worauf man sich bei der Beschrei-
bung der Multikulturalitit bezieht. Geht es darum, kulturelle Lebenswelten von
Menschen zu rekonstruieren? Oder arbeitet man eher mit einem vorgéngig defi-
nierten Programm normativer Festlegungen? Wenn die zweite Uberlegung stim-
men sollte, stellt sich die Frage, welcher Erkenntnisgewinn dann tiberhaupt noch
iiber das Themenfeld ,,Multikulturalitdt* erzielt werden kann. Unabhéngig davon
bleibt es auf jeden Fall erklarungsbediirftig, warum ,,Multikulturalismus® bzw.
.Kultur” iberhaupt in den (post)modernen Gesellschaften als eine relevante Be-
obachterkategorie vermehrt in Erscheinung tritt. Was wird damit gemeint, wenn
eine moderne Gesellschaft als multikulturell bezeichnet wird? Welche Differen-
zen werden bei der Bezeichnung ,,multikulturell” beobachtet? Welche Erkennt-
nisse hat man dann gewonnen? Kann eigentlich eine demokratisch verfasste Ge-
sellschaft nicht multikulturell sein? Diese und &hnliche Fragen und Aspekte sind
es, die im Multikulturalismusdiskurs eine Rolle spielen.

Wihrend die klassischen Einwanderungsldnder wie USA, Kanada und Aus-
tralien, was die Diskussion liber das multikulturelle Zusammenleben anbelangt,
auf eine langere Geschichte zuriickblicken und iiber breitere Erfahrungen verfii-
gen, hat die bundesdeutsche Offentlichkeit das Thema ,,Multikulturalismus* erst
Anfang der 1980er Jahre entdeckt. Im Gegensatz zu Deutschland, wo die Mul-
tikulturalismusdebatte nur punktuell gefiihrt und teilweise fiir politische Zwe-
cke instrumentalisiert wird, gehort die Diskussion {iber die multikulturelle Zu-
sammensetzung der Bevolkerung und deren gesellschaftspolitische Folgen zum
integralen Bestandteil des amerikanischen Gesellschaftsverstindnisses. Auch
wenn eine komparative Analyse mit dem vorliegenden Band nicht intendiert ist,
so ist doch uniibersehbar, wie sehr Uberlegungen und Argumente der anglo-ame-

S. Neubert, et al. (Hrsg.), Multikulturalitdt in der Diskussion, Interkulturelle Studien,
DOI 10.1007/978-3-531-19432-5 1, © Springer Fachmedien Wiesbaden 2013



10 Stefan Neubert/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz

rikanischen Diskussion in die deutsche Debatte eingehen, und man erhilt auch
die Einsicht, dass die Diskussion in Deutschland — trotz aller Differenzen — von
den Erfahrungen in den USA, aber auch in den anderen Landern, lernen konnte.

Multikulturalismusdiskurs im anglo-amerikanischen Sprachraum

Im Blick auf die amerikanische und kanadische Multikulturalismusdebatte wird
— gerade aus deutscher Sicht — vielfach der Streit zwischen Kommunitaristen und
Liberalen als ein diskursiver Brennpunkt in der Auseinandersetzung um die mul-
tikulturelle Gesellschaft wahrgenommen. Dabei handelt es sich um eine Kont-
roverse, die innerhalb des liberalen politischen Spektrums seit vielen Jahren ge-
fihrt wird. Die Einfliisse dieser Debatte auf den Gesellschaftsdiskurs sind seit den
80er Jahren auch in der Bundesrepublik Deutschland spiirbar geworden. In die-
ser Kontroverse werden zentrale gesellschaftliche Aspekte wie ,,Gemeinschaft®,
LIntegration®, , Identitét”, , Differenz®, ,,Anerkennung* und nicht zuletzt ,,Mul-
tikulturalitdt™ diskutiert. Dabei kommt u. a. der Diskussion um die Legitimation
von Gruppenrechten in liberal verfassten Gesellschaften eine zentrale Bedeutung
zu. Dass die Forderungen einzelner Gruppen nach der Anerkennung ihrer Dif-
ferenz in den Vordergrund geriickt sind und sogar oft Forderungen nach sozialer
Gleichheit verdrangt haben, kann beispielweise mit kommunitaristischen Argu-
menten legitimiert werden (vgl. Fraser 2001). Auch die Politik der Anerkennung
von Gruppenrechten in multikulturellen Gesellschaften, die von Charles Taylor
(1997) favorisiert wird, geht in diese Richtung. Kurz gesagt: Die Kontroverse dreht
sich um die politische Ethik multikultureller Gesellschaften im globalen Kontext.
Wir wollen im Folgenden knapp auf einige Eckpunkte dieser Debatte eingehen.

Zu den Hauptaspekten in der Kontroverse zwischen Liberalen und Kommu-
nitaristen gehort die Wahrnehmung und Bewertung von ,,Differenz®. Die Begriffe
,Differenz und ,,Pluralitdt” sind nicht zufallig in jiingerer Zeit zu Zentralkatego-
rien innerhalb der Sozial- und Kulturwissenschaften geworden. Dass diese Kate-
gorien in den Vordergrund geriickt werden, ist insbesondere postmodernen Theo-
retikern zu verdanken, die immer wieder auf die Pluralisierung von individuellen
Lebensformen hingewiesen und damit wesentlich zur Steigerung des Heteroge-
nitdtsbewusstseins in der Gesellschaft beigetragen haben. Auch wenn Vertretern
der Postmoderne von ihren Kritikern oft der Vorwurf der Beliebigkeit gemacht
wird, kann doch nicht iibersehen werden, welchen Einfluss die postmoderne Kri-
tik des ,,Einheitsdenkens® auf den Gesellschaftsdiskurs ausgeiibt hat. Die post-
moderne Dekonstruktion von ,,Metaerzdhlungen* (Jean-Frangois Lyotard) hat zu
einer Verfliissigung von Wirklichkeitskonzeptionen, zur Wiederentdeckung und



Multikulturalismus — ein umstrittenes Konzept 11

Neubewertung gesellschaftlicher Vielfalt und soziokultureller Perspektivitit bei-
getragen. Damit sind Differenztheorien und eine neue Aufmerksamkeit fiir loka-
le, mikrosoziale Phanomene, fiir soziales Handeln und kommunikative Prozesse
in den Vordergrund getreten.

Einer der entscheidenden Unterschiede zwischen liberalen und kommunita-
ristischen Positionen liegt nun darin, was in den jeweiligen Ansétzen unter ,,Dif-
ferenz* verstanden wird. Auch wenn ein Autor wie Will Kymlicka, der sich zur
liberalen Denkrichtung zugehorig fiihlt, versucht, die liberalen und kommunita-
ristischen Motive miteinander zu verbinden, oder wenn Charles Taylor Kommu-
nitarismus als Erweiterung der liberalen Position darstellt, kaschieren diese Ver-
suche — wie Zygmunt Bauman (1999, S. 333) richtig festgestellt hat — eher den
wahren Streitpunkt, als dass sie ihn beilegen. Nach Bauman liegt die von den Li-
beralen favorisierte Differenz ,,auBlerhalb des Individuums*; der Begriff stehe
hier fiir ,,eine Uberfiille an Wahlmoéglichkeiten zwischen verschiedenen Formen
des Menschseins und individuellen Lebensweisen (ebd., S. 334). Die Differenz,
fiir die sich die Kommunitaristen einsetzen, sei demgegeniiber ,,von der interna-
lisierten Art: Differenz steht hier fiir die Weigerung oder Unfdhigkeit, andere
Lebensformen als Optionen in Erwdgung zu ziehen — dafiir, dass man determi-
niert oder vom Schicksal dazu bestimmt ist, das zu bleiben, was man ist” (ebd.).
Mit anderen Worten stehe die liberale Differenz also fiir individuelle Freiheit, die
kommunitaristische Differenz hingegen fiir die Macht der Gruppe, individuelle
Freiheit zu begrenzen (vgl. ebd)'.

Den Kern des kommunitaristischen Denkens bildet die konkrete Gemein-
schaft. Unabhéngig davon, ob die Kommunitaristen mit impliziten oder explizi-
ten Gemeinschaftssehnsiichten operieren oder ob sie einen unreflektierten und
undifferenzierten Gemeinschaftsbegriff verwenden, pladieren sie gemeinsam
fiir eine ,starke Wertegemeinschaft®, die zur Orientierung der Menschen, die sich
dazu zugehorig fiihlen, dienen soll. Der Zusammenhalt der Gesellschaft, die aus
autonomen Individuen besteht, kann nach Ansicht der Kommunitaristen nur auf
Dauer gestellt werden, wenn die einzelnen Individuen in die Wertegemeinschaft
eingebunden werden. Daher soll die Gemeinschaft gegeniiber individuellen Inte-
ressen in bestimmten Fillen privilegiert werden. Die konkrete Gemeinschaft sei
konstitutiv fiir das Selbst. Nach Charles Taylor verdienen kulturelle und sprach-
liche Gemeinschaften, die um ihren Erhalt als Gemeinschaften kimpfen — wie
es z. B. in Quebec der Fall ist — Unterstiitzung und Bestandsgarantie (vgl. Taylor
1993). Auf diese Weise will man den Fortbestand der Gemeinschaft iiber zukiinf-

1 Zu den Paradoxien des Kommunitarismus sowie zu Affinitdten zwischen Kommunitarismus
und Nationalismus auch Bauman (2000, 168 — 201).



12 Stefan Neubert/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz

tige Generationen hinweg garantieren. Die Losung der Subjekte aus den vorgege-
benen Sozialformen — Individualisierung genannt — fithre zu anomischen Zustén-
den und zur Desorientierung. Dieses Analyseergebnis entspricht dem, was Emile
Durkheim vor bereits ca. 100 Jahren als Modernisierungseffekt diagnostizierte:
Der Zunahme von Gestaltungsfreiheit auf der Seite des Individuums entspricht
eine Entbindung aus sozialen Kontexten und Verbindlichkeiten, die eben auch
als Freiheits- und Gestaltungsdruck und abnehmende Wertorientierungen emp-
funden werden kann. In dieser Ende des 20. Jahrhunderts verschérften Situation
pladiert der kommunitaristische Weg dafiir, die modernisierungsbedingt verlore-
ne Einheit durch die ,,Wiedereinbettung* in die Wertegemeinschaft mit ,,starken
Werten™ (Charles Taylor) erneut herzustellen. Dabei wird eine universelle Gtil-
tigkeit liberaler Grundrechte und Prinzipien — Freiheitsrechte, Menschenrechte,
Demokratie — von Taylor durchaus anerkannt. Daneben soll aber eine dezidierte
Aufwertung von Gruppenrechten insbesondere das Uberleben von Minderheiten-
kulturen und -gemeinschaften sichern (vgl. Taylor 1993, S. 43-56). Es wird eine
Remoralisierung der Gesellschaft gefordert (vgl. Sandel 1994). Uberspitzt formu-
liert geht es darum, die durch die ,,Sinnkrise” geschwichte Gesellschaft mora-
lisch zu therapieren. Die Menschen sollten nicht nur durch Rechtsbeziehungen,
sondern vor allem durch gemeinsame Wertorientierung aufeinander bezogen sein.
Nach Auffassung der Kommunitaristen droht die uneingeschréankte individuelle
Freiheitsentfaltung auf Dauer die Fundamente der Demokratie zu unterminieren.
Die zunehmende Verrechtlichung der Gesellschaft, vor allem in den USA, fiithre
zum Zerfall der moralischen Infrastruktur (vgl. Etzioni 1995, S. 14ff). Als Losung
pladiert zum Beispiel Etzioni fiir die ,,Stdrkung der Basis moralischer Werte*.
Aus der Sicht ihrer (liberalen) Kritiker handelt es sich bei der ,,Werte-
gemeinschaft®, fiir die sich Kommunitaristen stark machen, allerdings um ein in
seinen politischen Implikationen durchaus fragwiirdiges imagindres Konstrukt
— eine ,,Vision im vollendeten Futur®, wie Bauman es ausdriickt, die wiederher-
zustellen verspricht, was es in dieser Form nie gab.? Historisch gesehen waren

2 Fiir Bauman gibt es eine verbliiffende Ahnlichkeit zwischen den nationalistischen und den
kommunitaristischen Hoffnungen und Paradoxa, die keineswegs zufillig sei. ,,Beide Visionen
in ,vollendetem Futur® bilden schlieBlich die Reaktionen der Philosophen auf die weitver-
breitete Erfahrung akuter und abrupter Entbettung, verursacht durch den beschleunigten
Zusammenbruch der Bezugsrahmen, in welche Identitédten iiblicherweise integriert waren. Der
Nationalismus bildete die Antwort auf die umfassende Zerstorung der ,Heimindustrie der Iden-
titdtsbildung‘ und die daraus folgende Entwertung der lokal (und ganz sachlich) gebildeten und
bejahten Lebensformen. Die nationalistische Vision erwuchs aus der verzweifelten Hoffnung,
Klarheit und Sicherheit der Existenz konnten auf einer hoheren, supralokalen Ebene sozialer
Organisation erneuert werden, und zwar auf der Grundlage der mit nationaler Zugehorigkeit
verschmolzenen Staatsbiirgerschaft. (1999, S. 340f). Aus verschiedenen Griinden realisierte
sich diese Hoffnung nicht.



Multikulturalismus — ein umstrittenes Konzept 13

Gemeinschaften, sofern es sie denn gab, keine in sich einheitlichen Gebilde. Sie
waren meistens hierarchisch organisiert (vgl. Fink-Eitel 1993, S. 308). Die Idea-
lisierung eines ,,harmonischen” Gemeinschaftsmodells ist als eine Reaktion ge-
gen eine als desolat wahrgenommene gesellschaftliche Situation zu interpretie-
ren, so dass die eigentliche Realitdt der Gemeinschaft nicht in einer bestimmten
vergangenen Epoche zu suchen ist, wie sehr man auch auf sie Bezug nimmt, son-
dern in der aktuellen Situation, gegen welche sie ausgespielt wird. Die urspriing-
liche Gemeinschaft, die den Bezugsrahmen des kommunitaristischen Denkens
darstellt, erscheint so als ein ,,Mythos™ (vgl. Raulet 1993, S. 73) der Gegenwart,
in dem sich Krisenerfahrungen und Verunsicherungen von Zukunftserwartun-
gen ausdriicken. Was dabei im Gemeinschaftsdiskurs des Kommunitarismus zu
kurz kommt, ist nicht zuletzt der Machtaspekt. Die Machtstrukturen innerhalb
als homogen definierter Gemeinschaften, die soziale Differenzen bewirken, blei-
ben auBlen vor. Dazu schreibt Fink-Eitel:

~Gemeinschaft im ,starken Sinne* ist anféllig fir den Sog der Macht. Als Machtphédnomen iibt
der Vorrang des gemeinschaftlichen Werte- und Normengeflechts einen Zwang zum Konfor-
mismus aus, der die widerspenstige Individualitdt den disziplinierenden Prozeduren werte-
konformer ,Normalisierung® aussetzt. Was die Auflenperspektive homogenisierter Gemein-
schaften betrifft, so beinhaltet die Verbindung zwischen der Partikularitét ihrer kontingenten
Giiterordnung und dem universellen Geltungsanspruch, mit dem sie aufzutreten pflegen, die
Gefahr eines militanten Ethnozentrismus, dem alles Andere und Fremde minderwertig er-
scheint.“ (Fink-Eitel 1993, S. 312)

Im liberalen Multikulturalismusdiskurs wird demgegeniiber einerseits die Bedeu-
tung formaler Gleichheitsprinzipien in den Vordergrund geriickt und andererseits
die individuelle Positionierung gegeniiber kulturellen und ethnischen Gruppen
hervorgehoben (vgl. Ostendorf 1999). Die Einfithrung von Gruppenrechten wird
abgelehnt. Nach diesem Konzept basieren die liberal verfassten Gesellschaften auf
Individualrechten. Diese Multikulturalismusvariante weist eine dezidiert univer-
salistische Orientierung auf und tritt fiir eine strikte Trennung von privater und
offentlicher Sphédre ein. Kultur wird als eine private Angelegenheit betrachtet.
Die politischen Prozesse sollen weitgehend von den kulturellen und ethnischen

3 Ahnlich warnt auch Bauman, dass sich das ,Uberlebens‘-Postulat oft in eine ,,furchteinfloBende
Waffe der Unterjochung und der Tyrannei* verwandele, ,,die von den zuweilen akklamierten, dfter
jedoch selbsternannten Wachtern der traditionellen (ethnischen, rassischen, religiosen) Werte
der ,Gemeinschaft® geschwungen wird, um die Unterwiirfigkeit ihrer unseligen Schiitzlinge zu
erzwingen und ihnen auch die leiseste Ahnung von einer autonomen Wahl auszutreiben. Man
beruft sich auf die dem liberalen Herzen so teuren Werte Recht und Freiheit, um die Beschnei-
dung der individuellen Rechte und die Verweigerung der Freiheit durchzusetzen. ,Minderheiten
sind Produkte einer illiberalen Praxis des Staates, doch lassen sie sich allzuleicht im Dienste
der illiberalen Praktiken der ,Gemeinschaftsfiihrer’ missbrauchen.” (Bauman 1999, 351)



14 Stefan Neubert/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz

Formationen entkoppelt werden.* So vertritt etwa Baynes die Auffassung, ,,dass
ein auf deliberative Politik ausgerichtetes Gemeinwesen nicht verlangt, dass sich
alle seine Mitglieder zu einer gemeinsamen kulturellen Tradition oder einer iiber-
greifenden Vorstellung vom Guten bekennen® (Baynes 1995, S. 454). Eine delibe-
rative Politik verlangt vor allem das Bekenntnis zu abstrakten Grundsétzen und
Verfahren, die menschenrechtlich begriindet sind. Was aus dieser Sicht im Kom-
munitarismusdiskurs nicht beachtet wird, ist die im universalistischen Recht ver-
ankerte abstrakte und gemeinschaftsblinde Gleichheit der Rechte, die als wesent-
liche Errungenschaft der modernen Demokratie verstanden wird.

Der Integrationsmodus (post-)moderner Gesellschaften basiert nach dieser
Auffassung nicht auf einem stabilen Wertekonsens, wie die Kommunitaristen be-
haupten, sondern ,,auf der Erfahrung der einigenden Kraft gehegter Konfliktaus-
tragung® (Dubiel 1994, S. 114). Nach Helmut Dubiel sind es nicht die religidsen
Bekenntnisse, ethnischen Eigenschaften oder nationalen Spezifika, die den Zu-
sammenbhalt der Gesellschaft garantieren und als Integrationsinstrument fungieren,
sondern ,,einzig ihr historisches Kapital ertragener Divergenz* (ebd., S. 114). De-
mokratische Gesellschaften haben sich nicht deswegen als lebensfahig erwiesen,
weil sich Menschen und Gruppen an irgendwelchen imagindren Gemeinschaften
orientieren. Vielmehr entwickeln sie ihr symbolisch integrierendes Kapital gerade
im Prozess solcher strukturell bedingten Konfrontationen aus, in denen die Indivi-
duen, ohne ihre Gegnerschaft aufzugeben, diskursive Offentlichkeiten begriinden.

Aus einer systemtheoretischen Sichtweise kann zudem darauf hingewiesen
werden, dass im Prozess der Modernisierung an die Stelle der die ganze Gesell-
schaft iiberspannenden Werte, Moralvorstellungen oder Religion funktional dif-
ferenzierte Teilsysteme (Wirtschaft, Rechtssystem, Bildungssystem, politisches
System usw.) mit jeweils eigenen Leitdifferenzen getreten sind, die erst den Uber-
gang zu weltanschaulich pluralistischen Gesellschaften ermdglichten. Die funk-
tional hochdifferenzierte Gesellschaft fithrte nicht nur zu einer arbeitsteiligen
Spezialisierung diverser Teilsysteme, sondern zugleich auch zur Aufldsung eines
iiberwdlbenden Sinnzusammenhanges. Unter diesen verdnderten Bedingungen
kann die Integration in die einzelnen Teilsysteme nur partiell sein, weil der Ein-
zelne nur in Teilbereichen seiner Existenz eingebunden wird. Man kann von ei-
ner systemischen Teilintegration reden, weil sie immer nur einen Teilbereich des
Einzelnen betrifft, d. h. man ist Schiiler, Kaufer, Blirger, Wéhler etc. Damit ver-
dndern sich auch die Bedingungen der Sozialintegration. Die funktionale Aus-
differenzierung fiihrte einerseits zur Privatisierung und Pluralisierung von reli-
giosen, ethnischen oder moralischen Einstellungen und schuf andererseits neue

4 Vgl. dazu den Beitrag von Yildiz in diesem Band.



Multikulturalismus — ein umstrittenes Konzept 15

Optionsspielraume im Alltag. Mit anderen Worten: Die ,vollstdndige Integration®
in eine Gemeinschaft ist ersetzt worden durch eine Mehrzahl von begrenzten Mit-
gliedschaften in unterschiedlichen Teilsystemen. Die funktionale Differenzierung
verdndert damit zwangsldufig auch das Mdglichkeits- und Aufgabenspektrum
personlicher Beziehungen sowie die Bedingungen ihrer strukturellen Ordnung.

Diese Verdnderungen fiihren nicht nur zur Bildung pluraler Lebensstile, Le-
bensformen und Milieus, sondern die Sozialintegration in bestimmte (sub)kul-
turelle Milieus wird auch zu einem mindestens teilweise intentionalen Akt der
Individuen.

Die strukturell bedingte Pluralisierung kultureller Lebensformen und Welt-
anschauungen bringt so Beispiele neuartiger Beziehungsformen und soziokultu-
reller ,,Gemeinschaften® hervor, die im Kommunitarismusdiskurs weitgehend
ignoriert werden. Insgesamt tragen diese Tendenzen dazu bei, biographisches
Handeln vorwiegend als Resultat individueller Entscheidungen und Bemiithungen
zu begreifen, was den Aufbau einer hochindividualisierten und reflexiven Iden-
titét fordert. Zugleich haben diese Verdnderungen einen neuen kommunikativen
Verstdandigungszusammenhang in Gang gesetzt, der fiir den Zusammenhalt der
Gesellschaft von grofler Relevanz ist und neue Formen der Alltagssolidaritit und
Alltagspolitik entstehen ldsst.

Nun wiirde eine Reduzierung der anglo-amerikanischen Multikulturalismus-
diskussionen auf die Auseinandersetzung zwischen Liberalen und Kommunita-
risten allerdings den Blick in unangemessener Weise verengen. Schaut man sich
das tatsdchliche Spektrum und die Vielfalt der Ansétze einmal genauer an, dann
sieht man schnell, dass mit dieser Debatte nur ein geringer Teil der gegenwértig
relevanten Diskurse abgedeckt ist. Aus einer etwas weiter gefassten Perspektive
konnte man durchaus sagen, dass es sich beim Kommunitarismusstreit weitge-
hend um eine Debatte unter Liberalen iiber ein recht verstandenes Liberalismus-
konzept handelt — zumindest was gemaBigte Kommunitaristen wie Charles Tay-
lor betrifft, der sich ja zum Liberalismus bekennt, wenn auch zu einer ,,gegeniiber
der Differenz aufgeschlossenen Variante®, die er den ,,prozeduralen Liberalismus-
modellen gegeniiberstellt (vgl. Taylor 1993, S. 56) — wihrend es rechts und links
dieser Debatte, teils auch mit ihren Themen tiberlagert, langst andere einflussrei-
che Theorierichtungen und Strémungen gibt. Dabei lassen sich aus unserer Sicht
mindestens vier bedeutsame Richtungen unterscheiden:’

5 Im Folgenden beziehen wir uns teilweise auf den Artikel von Viola Georgi (1999) und auf den
von Berndt Ostendorf (1994) herausgegebenen Sammelband ,,Multikulturelle Gesellschaft.
Modell Amerika®.



16

Stefan Neubert/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz

Das traditionelle Multikulturalismusmodell: In diesem Modell treten kulturelle
und ethnische Unterschiede als ein Ubergangsphinomen in Erscheinung.
Favorisiert wird ein Assimilationskonzept der melting pot-Ideologie, nach
der sich die verschiedenen ethnischen, sprachlichen und kulturellen Minder-
heiten schrittweise in die ,,Mehrheitsgesellschaft™ amalgamieren sollen®. Es
wird inzwischen teilweise durch das deutlich differenzoffenere Bild einer
salad bowl ergénzt.

Neokonservative Formen eines korporatistischen Ethnizititsdiskurses: In
dieser politisch rechts positionierten ,,Multikulturalismusvariante® tritt man
fiir eine Gesellschaftsform ein, die auf ethnischen Gruppen basieren soll.
Spielarten eines ,,Ethnopluralismus® stehen im Vordergrund, die Multikul-
turalitédt aus einem sehr statisch und homogen gedachten Kulturverstandnis
sowie einer deutlich antiliberalen Grundhaltung heraus letztlich abzuwehren
versuchen. Propagiert wird vielmehr ein Nebeneinander unterschiedlicher
ethnischer Kulturen. Obwohl alle Kulturen als gleichwertig anerkannt wer-
den, beharrt man auf der Trennung der als homogen definierten Kulturen.
Kulturelle Vermischung und Vernetzung wird strikt abgelehnt. Als Diffe-
renzierungskategorie wird nicht mehr wie frither von ,,Rassen” geredet,
sondern von Kulturen.

Links-liberale oder progressive Multikulturalismusdiskurs: Er orientiert
sich stark an dem Differenzparadigma, betreibt eine Identitdtspolitik und
setzt sich fiir eine positive Diskriminierung von marginalisierten Gruppen
durch affirmative-action-Programme ein (vgl. Georgi 1999). Fiir dieses Mul-
tikulturalismusverstindnis hidngen kulturelle Anerkennung und rechtliche
Gleichstellung eng miteinander zusammen (vgl. dazu auch Fraser 2001;
Benhabib 1999). Der monokulturelle Facherkanon an Schulen und Universi-
téten wird massiv kritisiert. Stattdessen fordern die Vertreter dieser Position
die Pluralisierung multikultureller Curricula in den Bildungseinrichtungen.
Dartiber hinaus werden auch Kollektivrechte fiir kulturelle Minderheiten,
die mit unterschiedlichen Autonomieforderungen verbunden sind, verteidigt.
In dieser Hinsicht argumentieren die Vertreter des links-liberalen Multikul-
turalismus &hnlich wie kommunitaristisch orientierte Autoren und neigen
teilweise dazu, essentialistische, separatistische und fundamentalistische
Stromungen zu unterstiitzen.

Kritisch-selbstreflexiver Multikulturalismusdiskurs: Diese Positionen nehmen
eine Vermittlerfunktion zwischen formalem Gleichheitsprinzip und Identi-

Dieses Modell galt vor allem fiir die européische Einwanderung in die USA (vgl. Puhle 1996).



Multikulturalismus — ein umstrittenes Konzept 17

tétspolitik ein. Mit anderen Worten geht es um Gleichheit in der Differenz.
Aufder einen Seite wird die ideologische Dimension des Multikulturalismus
kritisch reflektiert; auf der anderen Seite versteht man den Multikulturalis-
mus aber auch als eine Widerstandsform von Minderheiten gegeniiber der
Dominanzkultur. Statt statisch gedachter kultureller Differenzen werden
dabei vor allem die dynamischen Phdnomene von kultureller Vermischung,
kultureller Uberschneidung und Vernetzung, kultureller ,, Hybridisierung®,
»Iransnationalitdt™ etc. besonders hervorgehoben. Auf diese Weise treten
transkulturelle Aspekte des Zusammenlebens verstirkt in den Vordergrund.
Dabei wird vielfach eine dekonstruktive Beobachtungsperspektive einge-
nommen. Das heil}t unter anderem, dass imagindre Homogenitatskonzepte
dekonstruiert werden. In diesem Kontext gibt es Uberschneidungen mit
postmodernen Theorieansdtzen, in denen die transkulturelle und plurale
Verfasstheit der Gesellschaft als eine Grundeigenschaft in den Vordergrund
geriickt werden (vgl. Welsch 1993).

Gerade von dieser letztgenannten Richtung scheinen uns interessante Theorieim-
pulse fiir die aktuelle Diskussion um Multikulturalitit sowohl innerhalb als auch
auflerhalb des anglo-amerikanischen Sprachraums auszugehen. Federfithrend sind
dabei u.a. Ansétze der Cultural Studies (vgl. Grossberg/Nelson/Treichler 1992;
During 1993; Hall/DuGay 1996; Morley/Chen 1996; Hall 1997), des Postkoloni-
alismus (vgl. Bhabha 1994; Chambers/Curti 1996; Hall 1996) oder der Critical
Pedagogy (vgl. Giroux 1992; 1993) — Forschungsrichtungen, die in jlingster Zeit
zunehmend auch im deutschsprachigen Raum auf Resonanz stoflen (vgl. Bronfen/
Marius/ Steffen 1997; Das Argument 227; Hepp/Loffelholz 2002). Gemeinsam
ist ihnen, dass sie in ihre theoretische Arbeit verstirkt auch neuere poststruktu-
ralistische, dekonstruktivistische und konstruktivistische Theoriebildungen mit
aufnehmen und kritisch fiir ein erneuertes Kulturverstdndnis zu nutzen versu-
chen (vgl. dazu exemplarisch Hall 1997). Dabei spielen u. a. diskurs- und macht-
theoretische Perspektiven im Anschluss an Foucault ein wichtige Rolle. Beriih-
rungspunkte sind auch zur postmarxistischen Theorie radikaler Demokratie nach
Laclau zu erkennen.

Im Blick auf die oben skizzierten Positionen innerhalb der Liberalismus- oder
Kommunitarismusdebatte lassen sich aus der Sicht dieser Ansétze u. a. zweierlei
Abgrenzungen markieren: Zum einen verhalten sich die meisten der hier anzu-
siedelnden Autoren kritisch gegeniiber der im klassischen liberalen Paradigma
angelegten ungebrochenen Universalisierung westlicher Wertmafstédbe im Sin-
ne abstrakter und dekontextualisierter Rechtsnormen liberaler Demokratie. Zwar
werden die liberalen Werte nicht einfach verworfen, sie werden aber als Ausdruck



18 Stefan Neubert/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz

und Ergebnis hegemonialer Auseinandersetzungen interpretiert und damit grund-
sdtzlich an einen Machtdiskurs zuriickgebunden, in dem z. B. aus der postkoloni-
alistischen Perspektive Stuart Halls zugleich auch die Formel ,,The West and the
Rest™ zum Ausdruck kommt (vgl. Hall 1992). Mit anderen Worten erweist sich
die beanspruchte Kulturblindheit des prozeduralen Liberalismus aus dieser Sicht
zugleich als eine Blindheit in Bezug auf seinen eigenen Ethnozentrismus. Zum
anderen bemiihen sich diese Ansétze aber auch, den Fallstricken des Kommuni-
tarismus mit seinem statischen, auf feststehenden Werten und Traditionen basie-
renden Gemeinschafts- und Kulturverstdndnis zu entgehen. Begriffe wie ,,kul-
turelle Identitdt”, , Differenz®, ,,Gemeinschaft® oder ,,Ethnizitdt” werden hier in
ihrer kulturellen Konstruiertheit, Vieldeutigkeit, Unabgeschlossenheit und Ver-
dnderlichkeit besonders hervorgehoben, wobei insbesondere Uberlappungen,
Grenzginge und Neubildungen als Ausdruck eines gelebten kulturellen Plura-
lismus Interesse erregen.’

Multikulturalismusdiskurs in der Bundesrepublik Deutschland

Nun muss zundchst darauf hingewiesen werden, dass die im angelsidchsischen
Raum erkennbaren Stromungen mit der Multikulturalismusdebatte in der Bun-
desrepublik nur bedingt verglichen werden kénnen und ihre Ertriage auf die Ver-
hiltnisse in Deutschland auch nur bedingt libertragbar sind. Dies ist sowohl auf
historische als auch auf gegenwirtige Bedingungen zuriickzufithren. Zunichst
soll unterstrichen werden, dass die Debatte in den USA und der BRD von je-
weils anderen juristischen und politischen Voraussetzungen ausgeht. Dies hdngt
mit Unterschieden hinsichtlich der historischen Erfahrungen mit Einwanderung,
der Umgangsformen mit Minoritdten und der Definition nationaler Identitét zu-
sammen. In der Diskussion sind auch wesentliche Unterschiede in Bezug auf die
jeweils zu Grunde gelegten Kulturbegriffe zu erkennen. Wahrend in den USA
Multikulturalismus im Wesentlichen von den Forderungen nach ethnischer Viel-
falt her definiert wurde und wird, bestimmt man Multikulturalismus in Deutsch-
land vor dem Hintergrund eines vom Abstammungsprinzip getragenen nationalen
Identititskonzepts. In Deutschland war und ist Multikulturalismus keine offensive
und mehrheitsféhige politische Strategie. Ausgehend vom Abstammungsprinzip
wird in der Bundesrepublik Deutschland politisch versucht, die ,,deutsche Iden-
titdt* durch Ein- und Ausschlussprozesse zu erhalten und zu verfestigen, wie ge-
rade nach der Wiedervereinigung beider deutscher Staaten deutlich zum Aus-

7 Vgl. dazu den Beitrag von Neubert in diesem Band.



Multikulturalismus — ein umstrittenes Konzept 19

druck kam (vgl. dazu Hoffmann 1994). Ein wichtiger Grund scheint uns auch zu
sein, dass Amerika — im Gegensatz zu Deutschland — nie ein ,,Nationalstaat® im
klassischen Sinne war und eine lange liberale Tradition aufweist (vgl. Ostendorf
1994; Joas 1993).

Dennoch findet man in der wissenschaftlichen Literatur, wenn man die Mul-
tikulturalismusdiskurse in den USA und der BRD vergleicht, einige &hnliche As-
pekte und Uberschneidungen. Dies hat auch damit zu tun, dass man in der BRD
bei der Beschreibung der multikulturellen Gesellschaft nicht selten Theorien aus
dem amerikanischen Kontext importiert, was mitunter zu Verzerrungen und Ver-
wirrungen fiihrt. In diesem Zusammenhang lassen sich insbesondere drei Dis-
kurselemente benennen, die in der Multikulturalismusdiskussion in der BRD aus
dem amerikanischen Kontext rezipiert werden und die zu perspektivischen Ver-
schiebungen in der Diskussion gefiihrt haben:

= Die,,Politik der Differenz* setzt am Anerkennungstheorem an und verlangt
die Anerkennung ethnischer, sprachlicher und kultureller Differenz als Recht.
Die soziale Welt wird als iiber ihre Differenzen konstruierte gesehen, so dass
die Perspektive von einer Ausrichtung auf das Gemeinsame und Homogene
auf das Andere und Heterogene gelenkt wird.

= Die Hegemoniekritik setzt an konkreten Unterdriickungs- und Diskriminie-
rungserfahrungen an und wechselt die Blickrichtung vom Mehrheits- zum
Minderheitendiskurs. Die bisher als marginal angesehenen kulturellen Min-
derheiten sollen auf diese Weise mehr Aufmerksamkeit und mehr Aufwertung
erfahren gegeniiber der Dominanzkultur.

= Der Ansatz am Transnationalismus verschiebt die Perspektive der Zuschrei-
bung von Zugehorigkeit vom Nationalstaat auf die staateniibergreifende
Herausbildung sozialer Netzwerke und Lebenswelten. Auf diese Weise
bilden sich multiple Zugehorigkeiten heraus; eine solche Konzeption von
Gesellschaft greift {iber ein monistisches, auf die Zugehorigkeit zu einem
Staat gestiitztes Konzept von Integration hinaus und entkoppelt im iibrigen
den Zusammenhang von Gesellschaft und Staat. Mit dem Modell eines
globalisierten Grenzgéngers wird die bekannte Figur des Wanderes als des
wahrhaft modernen Menschen in postmodernem Gewand neu belebt: Dem
entsprechend wird u. a. die Pluralisierung 6ffentlicher Raume gefordert (vgl.
dazu z. B. Steiner-Khamsi 1992; Pries 1996).

Zeitlich gesehen ist die Diskussion um die multikulturelle Gesellschaft, wie ein-
fithrend erwéhnt, erst Anfang der 80er Jahre in der BRD in Gang gekommen. So
wurde zuerst in kirchlichen und gewerkschaftlichen Kreisen darauf hingewiesen,



20 Stefan Neubert/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz

dass die Bundesrepublik Deutschland eine multikulturelle Gesellschaft sei, die
endlich politisch akzeptiert werden miisse. Im Jahr 1989 haben die Evangelische
Akademie Iserlohn und das Evangelische Studienwerk Villigst eine gemeinsame
Tagung durchgefiihrt mit dem Titel ,,Multikulturelle Gesellschaft — Wunsch, Re-
alitdt, Reizwort?*. Die Grundbotschaft, die durch diese Tagung vermittelt wurde,
lautete, dass in unserer Gesellschaft Menschen zusammen leben, die durch Her-
kunft unterschiedlich geprégt seien (vgl. Huber 1992, S. 111ff). Die unterschied-
lich geprdgten ethnischen Gruppen sollten so zusammen leben, dass sie deswegen
weder benachteiligt noch bevorzugt werden. Es gidbe zwischen diesen Gruppen
auch Konflikte und Spannungen, die aber durch gezielte Dialoge gelost werden
konnten (vgl. Miksch 1989, S. 33). Spéter wurde die Diskussion auch in akade-
mischen Kreisen aufgenommen.

Wenn man die Diskussion um Multikulturalitit seit 1980 in der BRD et-
was genauer in den Blick nimmt, werden unterschiedliche Positionen sichtbar,
die Ahnlichkeiten, aber auch Differenzen aufweisen. Einige markieren die ideo-
logische Dimension des Multikulturalismus, andere sehen Multikulturalitit als
,,Bedrohungspotential®, einige betonen die Chancen der Multikulturalitét fiir die
Demokratisierung der Gesellschaft, andere wiederum orientieren sich an einem
Toleranzmodell und definieren Multikulturalitit als eine Bereicherung der eige-
nen Gesellschaft, wieder andere sprechen von Multikulturalitét als einer Alltags-
normalitédt im Zeitalter der Globalisierung. Insgesamt werden aus unserer Sicht
damit vor allem sechs Positionen erkennbar, die sich mehr oder weniger deutlich
voneinander unterscheiden lassen und die in unterschiedlicher Weise in akade-
mische und politische Diskussionen einflieen.

1. Multikulturalismus als Bedrohung: In dieser Position wird von einem ethnisch-
homogenen Nationenkonzept ausgegangen; ethnische ,,Mischung® wird als
Konfliktpotential betrachtet und manchmal explizit, manchmal implizit
als Bedrohung empfunden. Die Idee der Homogenitét des Volkes steht im
Vordergrund. Die Grundbotschaft der CSU, in der diese Strategie deutlich
zum Ausdruck kommt, lautet: ,,Bayern — weltoffen und ausldanderfreund-
lich, aber nicht multikulturell”. Auch die ,,Nationalstolz-Debatte der die
Diskussion iiber die ,,deutsche Leitkultur” in den letzten Jahren bestétigen
dieses Bedrohungsszenarium. Diese Position wird insbesondere auch von
den rechtsradikalen Parteien vertreten.

2. Der tolerant-pluralistische Multikulturalismus: Nach dieser Variante wird
Multikulturalitét als Chance bzw. als Bereicherung der eigenen Kultur defi-
niert. Diese Position findet man vor allem in kommunalpolitischen Initiativen
in deutschen Stddten; zu denken wire dabei z. B. an das Multikulturelle Amt



