


Interkulturelle Studien 

Herausgegeben von
G. Auernheimer
W.-D. Bukow
Ch. Butterwegge
J. Reuter
H.-J. Roth
Köln, Deutschland
E. Yildiz, Klagenfurt, Österreich



Interkulturelle Kontakte und Konfl ikte gehören längst zum Alltag einer durch Mo-
bilität und Migration geprägten Gesellschaft . Dabei bedeutet Interkulturalität in 
der Regel die Begegnung von Mehrheiten und Minderheiten, was zu einer Ver-
schränkung von kulturellen, sprachlichen und religiösen Unterschieden sowie so-
zialen Ungleichheiten beiträgt. So ist die zunehmende kulturelle Ausdiff erenzie-
rung der Gesellschaft  weitaus mehr als die Pluralisierung von Lebensformen und 
-äußerungen. Sie ist an Anerkennungs- und Verteilungsfragen geknüpft  und stellt 
somit den Zusammenhalt der Gesellschaft  als Ganzes, die politische Steuerung und 
mediale Repräsentation kultureller Vielfalt sowie die unterschiedlichen Felder und 
Institutionen der pädagogischen Praxis vor besondere Herausforderungen: Wie be-
dingen sich globale Mobilität und nationale Zuwanderungs- und Minderheitenpo-
litiken, wie geht der Staat mit Rassismus und Rechtsextremismus um, wie werden 
Minderheiten in der Öff entlichkeit repräsentiert, was sind Formen politischer Par-
tizipationen von MigrantInnen, wie gelingt oder woran scheitert urbanes Zusam-
menleben in der globalen Stadt, welche Bedeutung besitzen Transnationalität und 
Mehrsprachigkeit im familialen, schulischen wie berufl ichen Kontext?

Diese und andere Fragen werden in der Reihe „Interkulturelle Studien“ aus gesell-
schaft s- und erziehungswissenschaft licher Perspektive aufgegriff en. Im Mittelpunkt 
der Reihe stehen wegweisende Beiträge, die neben den theoretischen Grundlagen 
insbesondere empirische Studien zu ausgewählten Problembereichen interkultu-
reller als sozialer und damit auch politischer Praxis versammelt. Damit grenzt sich 
die Reihe ganz bewusst von einem naiven, weil kulturalistisch verengten oder für 
die marktförmige Anwendung zurechtgestutzten Interkulturalitätsbegriff  ab und 
bezieht eine dezidiert kritische Perspektive in der Interkulturalitätsforschung.

Herausgegeben von
Prof. Dr. Georg Auernheimer,
Prof. Dr. Wolf-Dietrich Bukow,
Prof. Dr. Christoph Butterwege,
Prof. Dr. Julia Reuter,
Prof. Dr. Hans-Joachim Roth,
Universität zu Köln, 
Deutschland 

Prof. Dr. Erol Yildiz 
Alpen-Adria-Universität Klagenfurt, 
Österreich



   Stefan Neubert • Hans-Joachim Roth
Erol Yildiz (Hrsg.)

 Multikulturalität in der 
Diskussion

Neuere Beiträge zu einem 
umstrittenen Konzept

3. Aufl age



Herausgeber
PD Dr. Stefan Neubert
Universität zu Köln, Deutschland

      Prof. Dr. Hans-Joachim Roth
Universität zu Köln, Deutschland

Prof. Dr. Erol Yildiz
Universität Klagenfurt, Österreich

   

ISBN 978-3-531-19431-8            ISBN 978-3-531-19432-5  (eBook)
 DOI 10.1007/978-3-531-19432-5   

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Natio-
nalbibliografi e; detaillierte bibliografi sche Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de
abrufb ar.    

Springer VS
© Springer Fachmedien Wiesbaden 2013 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung, 
die nicht ausdrücklich vom Urheberrechtsgesetz zugelassen ist, bedarf der vorherigen Zu-
stimmung des Verlags. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Bearbeitungen, Über-
setzungen, Mikroverfi lmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen 
Systemen.    

Die Wiedergabe von Gebrauchsnamen, Handelsnamen, Warenbezeichnungen usw. in die-
sem Werk berechtigt auch ohne besondere Kennzeichnung nicht zu der Annahme, dass 
solche Namen im Sinne der Warenzeichen- und Markenschutz-Gesetzgebung als frei zu be-
trachten wären und daher von jedermann benutzt werden dürft en.

  Gedruckt auf säurefreiem und chlorfrei gebleichtem Papier   

Springer VS ist eine Marke von Springer DE. Springer DE ist Teil der Fachverlagsgruppe 
Springer Science+Business Media. 
www.springer-vs.de

2002, 2008, 



Inhalt 

Einleitung 

Multikulturalismus - ein umstrittenes Konzept ................................................ 9 

Stefan Neubert/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz 

Multikulturalismusdiskurse 

Die politische Ethik multikultureller Gesellschaften im globalen 
Kontext: Multikulturalismusverständnis Seyla Benhabibs ............................. 33 

Erol Yildiz 

Konstruktivismus, Demokratie und Multikultur: Konstruktivistische 
Überlegungen zu ausgewählten theoretischen Grundlagen der 
anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte .......................................... 63 

Stefan Neubert 

Dämmerung der Aufklärung? Alain Finkielkraut und der 
Multikulturalismus ......................................................................................... 101 

Hans-Joachim Roth 

Ergänzenden Perspektiven 

Plädoyer fiir eine Neubestimmung von kulturellen Diskursen 
innerhalb der postmodernen Entwicklung ....................................................... 123 

Wolf-Dietrich Bukow 



6 Inhalt 

Das Mu1tikulturalismusverständnis bei Herder: 
Versuch einer Ehrenrettung ............................................................................. 149 

Georg Auernheimer 

Fragen zur Bestimmung des Fremden im Konstruktivismus .......................... 177 

Kersten Reich 

Autorenverzeichnis ......................................................................................... 199 



Einleitung 



Multikulturalismus - ein umstrittenes Konzept 

Ste/an Neubert/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz 

Multikulturalismus ist nicht nur zu einem Modethema geworden, sondern auch 
zunehmend zu einem Leitbegriff, mit dem die modemen Einwanderungsgesell­
schaften charakterisiert werden. Auffallend ist, dass der Begriff in den Sozial­
und Kulturwissenschaften durchaus auch inflationär gebraucht wird. Dabei han­
delt es sich vielfach, so erhält man bei näherer Betrachtung den Eindruck, um 
einen schillernden Begriff. Es ist oft nicht klar, worauf man sich bei der Beschrei­
bung der Multikulturalität bezieht. Geht es darum, kulturelle Lebenswelten von 
Menschen zu rekonstruieren? Oder arbeitet man eher mit einem vorgängig defi­
nierten Programm normativer Festlegungen? Wenn die zweite Überlegung stim­
men sollte, stellt sich die Frage, welcher Erkenntnisgewinn dann überhaupt noch 
über das Themenfeld "Multikulturalität" erzielt werden kann. Unabhängig davon 
bleibt es auf jeden Fall erklärungsbedürftig, warum ,,Multikulturalismus" bzw. 
"Kultur" überhaupt in den (post)modemen Gesellschaften als eine relevante Be­
obachterkategorie vermehrt in Erscheinung tritt. Was wird damit gemeint, wenn 
eine modeme Gesellschaft als multikulturell bezeichnet wird? Welche Differen­
zen werden bei der Bezeichnung "multikulturell" beobachtet? Welche Erkennt­
nisse hat man dann gewonnen? Kann eigentlich eine demokratisch verfasste Ge­
sellschaft nicht multikulturell sein? Diese und ähuliche Fragen und Aspekte sind 
es, die im Multikulturalismusdiskurs eine Rolle spielen. 

Während die klassischen Einwanderungsländer wie USA, Kanada und Aus­
tralien, was die Diskussion über das multikulturelle Zusammenleben anbelangt, 
auf eine längere Geschichte zurückblicken und über breitere Erfahrungen verfü­
gen, hat die bundesdentsche Öffentlichkeit das Thema "Multikulturalismus" erst 
Anfang der 1980er Jahre entdeckt. Im Gegensatz zu Deutschland, wo die Mul­
tikulturalismusdebatte nur punktuell geführt und teilweise für politische Zwe­
cke instrumentalisiert wird, gehört die Diskussion über die multikulturelle Zu­
sammensetzung der Bevölkerung und deren gesellschaftspolitische Folgen zum 
integralen Bestandteil des amerikanischen Gesellschaftsverständnisses. Auch 
wenn eine komparative Analyse mit dem vorliegenden Band nicht intendiert ist, 
so ist doch unübersehbar, wie sehr Überlegungen und Argumente der anglo-ame-

S. Neubert, et al. (Hrsg.), Multikulturalität in der Diskussion, Interkulturelle Studien, 
DOI 10.1007/978-3-531-19432-5_1, © Springer Fachmedien Wiesbaden 2013



10 Stcfan Ncubcrt/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz 

rikanischen Diskussion in die deutsche Debatte eingehen, und man erhält auch 
die Einsicht, dass die Diskussion in Deutschland - trotz aller Differenzen - von 
den Erfahrungen in den USA, aber auch in den anderen Ländern, lernen könnte. 

Multikulturalismusdiskurs im anglo-amerikanischen Sprachraum 

Im Blick auf die amerikanische und kanadische Multikulturalismusdebatte wird 
- gerade aus deutscher Sicht - vielfach der Streit zwischen Kommunitaristen und 
Liberalen als ein diskursiver Brennpunkt in der Auseinandersetzung um die mul­
tikulturelle Gesellschaft wahrgenommen. Dabei handelt es sich um eine Kont­
roverse, die innerhalb des liberalen politischen Spektrums seit vielen Jahren ge­
führt wird. Die Einflüsse dieser Debatte auf den Gesellschaftsdiskurs sind seit den 
80er Jahren auch in der Bundesrepublik Deutschland spürbar geworden. In die­
ser Kontroverse werden zentrale gesellschaftliche Aspekte wie "Gemeinschaft", 
"Integration", "Identität", "Differenz", "Anerkennung" und nicht zuletzt "Mul­
tikulturalität" diskutiert. Dabei kommt u. a. der Diskussion um die Legitimation 
von Gruppenrechten in liberal verfassten Gesellschaften eine zentrale Bedeutung 
zu. Dass die Forderungen einzelner Gruppen nach der Anerkennung ihrer Dif­
ferenz in den Vordergrund gerückt sind und sogar oft Fordernngen nach sozialer 
Gleichheit verdrängt haben, kann beispielweise mit kommunitaristischen Argu­
menten legitimiert werden (vgl. Fraser 2001). Auch die Politik der Anerkennung 
von Gruppenrechten in multikulturellen Gesellschaften, die von Charles Taylor 
(1997) favorisiert wird, geht in diese Richtung. Kurz gesagt: Die Kontroverse dreht 
sich um die politische Ethik multikultureller Gesellschaften im globalen Kontext. 
Wir wollen im Folgenden knapp auf einige Eckpunkte dieser Debatte eingehen. 

Zu den Hauptaspekten in der Kontroverse zwischen Liberalen und Kommu­
nitaristen gehört die Wahrnehmung und Bewertung von "Differenz". Die Begriffe 
"Differenz" und ,,Pluralität" sind nicht zuf"ällig injüngerer Zeit zu Zentralkatego­
rien innerhalb der Sozial- und Kulturwissenschaften geworden. Dass diese Kate­
gorien in den Vordergruod gerückt werden, ist insbesondere postmodernen Theo­
retikern zu verdanken, die immer wieder auf die Pluralisierung von individuellen 
Lebensformen hingewiesen und damit wesentlich zur Steigerung des Heteroge­
nitätsbewusstseins in der Gesellschaft beigetragen haben. Auch wenn Vertretern 
der Postmoderne von ihren Kritikern oft der Vorwurf der Beliebigkeit gemacht 
wird, kann doch nicht übersehen werden, welchen Einfluss die postmoderne Kri­
tik des "Einheitsdenkens" auf den Gesellschaftsdiskurs ausgeübt hat. Die post­
moderne Dekonstruktion von ,,Metaerzählungen" (Jean-Fran~ois Lyotard) hat zu 
einer Verflüssigung von Wirklichkeitskonzeptionen, zur Wiederentdeckung und 



Multilrulturalismus - ein umstrittenes Konzept 11 

Neubewertung gesellschaftlicher Vielfalt und soziolrultureller Perspektivität bei­
getragen. Damit sind Differenztheorien und eine neue Aufmerksamkeit für loka­
le, mikro soziale Phänomene, für soziales Handeln und kommunikative Prozesse 
in den Vordergrund getreten. 

Einer der entscheidenden Unterschiede zwischen liberalen und kommunita­
ristischen Positionen liegt nun darin, was in den jeweiligen Ansätzen unter ,,Dif­
ferenz" verstanden wird. Auch wenn ein Autor wie Will Kymlicka, der sich zur 
liberalen Denkrichtung zugehörig fühlt, versucht, die liberalen und kommunita­
ristischen Motive miteinander zu verbinden, oder wenn Charles Taylor Kommu­
nitarismus als Erweiterung der liberalen Position darstellt, kaschieren diese Ver­
suche - wie Zygmunt Bauman (1999, S. 333) richtig festgestellt hat - eher den 
wahren Streitpunkt, als dass sie ihn beilegen. Nach Bauman liegt die von den Li­
beralen favorisierte Differenz "außerhalb des Individuums"; der Begriff stehe 
hier für "eine Überfiille an Wahlmöglichkeiten zwischen verschiedenen Formen 
des Menschseins und individuellen Lebensweisen" (ebd., S. 334). Die Differenz, 
flir die sich die Kommunitaristen einsetzen, sei demgegenüber "von der interna­
lisierten Art: Differenz steht hier für die Weigerung oder Unflihigkeit, andere 
Lebensformen als Optionen in Erwägung zu ziehen - dafür, dass man determi­
niert oder vom Schicksal dazu bestimmt ist, das zu bleiben, was man ist" (ebd.). 
Mit anderen Worten stehe die liberale Differenz also für individuelle Freiheit, die 
kommunitaristische Differenz hingegen für die Macht der Gruppe, individuelle 
Freiheit zu begrenzen (vgl. ebd)l. 

Den Kern des kommunitaristischen Denkens bildet die konkrete Gemein­
schaft. Unabhängig davon, ob die Kommunitaristen mit impliziten oder explizi­
ten Gemeinschaftssehnsüchten operieren oder ob sie einen unreflektierten und 
undifferenzierten Gemeinschaftsbegriff verwenden, plädieren sie gemeinsam 
für eine ,starke Wer!egemeinschaft', die zur Orientierung der Menschen, die sich 
dazu zugehörig fiihIen, dienen soll. Der Zusammenhalt der Gesellschaft, die aus 
autonomen Individuen besteht, kann nach Ansicht der Kommunitaristen nur auf 
Dauer gestellt werden, wenn die einzelnen Individuen in die Wertegemeinschaft 
eingebunden werden. Daher soll die Gemeinschaft gegenüber individuellen Inte­
ressen in bestimmten Fällen privilegiert werden. Die konkrete Gemeinschaft sei 
konstitutiv für das Selbst. Nach Charles Taylor verdienen kulturelle und sprach­
liche Gemeinschaften, die um ihren Erhalt als Gemeinschaften kämpfen - wie 
es z. B. in Quebec der Fall ist - Unterstützung und Bestandsgarantie (vgl. Taylor 
1993). Auf diese Weise will man den Fortbestand der Gemeinschaft über zukünf-

Zu den Paradoxien des Kommunitarismus sowie zu Affinitäten zwischen Kommunitarismus 
und Nationalismus auch Bauman (2000, 168 - 201). 



12 Stcfan Ncubcrt/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz 

tige Generationen hinweg garantieren. Die Lösung der Subjekte aus den vorgege­
benen Sozialformen - Individualisierung genannt - f"lihre zu anomischen Zustän­
den und zur Desorientierung. Dieses Analyseergebnis entspricht dem, was Emile 
Durkheim vor bereits ca. 100 Jahren als Modernisierungseffekt diagnostizierte: 
Der Zunahme von Gestaltungsfreiheit auf der Seite des Individuums entspricht 
eine Entbindung aus sozialen Kontexten und Verbindlichkeiten, die eben auch 
als Freiheits- und Gestaltungsdruck und abnehmende Wertorientierungen emp­
funden werden kann. In dieser Ende des 20. Jahrhunderts verschärften Situation 
plädiert der kommunitaristische Weg daf"lir, die modernisierungsbedingt verlore­
ne Einheit durch die "Wiedereinbettung" in die Wertegemeinschaft mit "starken 
Werten" (Charles Taylor) erneut herzustellen. Dabei wird eine universelle Gül­
tigkeit liberaler Grundrechte und Prinzipien - Freiheitsrechte, Menschenrechte, 
Demokratie - von Taylor durchaus anerkannt. Daneben soll aber eine dezidierte 
Aufwertung von Gruppenrechten insbesondere das Überleben von Minderheiten­
kulturen und -gemeinschaften sichern (vgl. Taylor 1993, S. 43-56). Es wird eine 
Remoralisierung der Gesellschaft gefordert (vgl. SandeI1994). Überspitzt formu­
liert geht es darum, die durch die "Sinnkrise" geschwächte Gesellschaft mora­
lisch zu therapieren. Die Menschen sollten nicht nur durch Rechtsbeziehungen, 
sondern vor allem durch gemeinsame Wertorientierung aufeinander bezogen sein. 
Nach Auffassung der Kommunitaristen droht die uneingeschränkte individuelle 
Freiheitsentfaltung auf Dauer die Fundamente der Demokratie zu unterminieren. 
Die zunehmende Verrechtlichung der Gesellschaft, vor allem in den USA, führe 
zum Zerfall der moralischen Infrastruktur (vgl. Etzioni 1995, S. 14ft). Als Lösung 
plädiert zum Beispiel Etzioni für die "Stärkung der Basis moralischer Werte". 

Aus der Sicht ihrer (liberalen) Kritiker handelt es sich bei der "Werte­
gemeinschaft", f"lir die sich Kommunitaristen stark machen, allerdings um ein in 
seinen politischen Implikationen durchaus fragwürdiges imaginäres Konstrukt 
- eine ,Yision im vollendeten Futur", wie Bauman es ausdrückt, die wiederher­
zustellen verspricht, was es in dieser Form nie gab.' Historisch gesehen waren 

2 Für Bauman gibt es eine verblüffende Ähnlichkeit zwischen den nationalistischen und den 
Irommunitaristischcn Hoffnungen und Paradoxa, die keineswegs zufällig sei. ,,seide Visionen 
in ,vollendetem Futur' bilden schließlich die Reaktionen der Philosophen auf die weitver­
breitete Erfahrung akuter und abrupter Entbettung, verursacht durch den beschleunigten 
Zusammenbruch der Bezugsrahmen, in welche Identitätcn üblichcrweise integriert waren. Dcr 
Nationalismus bildete die Antwort auf die umfassende Zerstörung der ,Heimindustrie der Idcn­
titätsbildung' und die daraus folgende Entwertung der lokal (und ganz sachlich) gebildeten und 
bejahten Lebensformen. Die nationalistische Vision erwuchs aus der verzweifelten Hoffnung, 
Klarheit und Sicherheit der Existenz könnten auf einer höheren, supralokalen Ebene sozialer 
Organisation erneuert werden, und zwar auf der Grundlage der mit nationaler Zugehörigkeit 
verschmolzenen Staatsbürgcrschaft." (1999, S. 340f). Aus verschiedenen Gründen realisierte 
sich diese Hoffnung nicht. 



Multilrulturalismus - ein umstrittenes Konzept 13 

Gemeinschaften, sofern es sie denn gab, keine in sich einheitlichen Gebilde. Sie 
waren meistens hierarchisch organisiert (vgl. Fink-Eitel 1993, S. 308). Die Idea­
lisierung eines "hannonischen" Gemeinschaftsmodells ist als eine Reaktion ge­
gen eine als desolat wahrgenommene gesellschaftliche Situation zu interpretie­
ren, so dass die eigentliche Realität der Gemeinschaft nicht in einer bestimmten 
vergangenen Epoche zu suchen ist, wie sehr man auch auf sie Bezug nimmt, son­
dern in der aktuellen Situation, gegen welche sie auagespielt wird. Die ursprüng­
liche Gemeinschaft, die den Bezugsrahmen des kommunitaristischen Denkens 
darstellt, erscheint so als ein ,,Mythos" (vgl. Raulet 1993, S. 73) der Gegenwart, 
in dem sich Krisenerfahrungen und Verunsicherungen von Zukunftserwartun­
gen ausdrücken. Was dabei im Gemeinschaftsdiskurs des Kommunitarismus zu 
kurz kommt, ist nicht zuletzt der Machtaspekt. Die Machtstrukturen innerhalb 
als homogen definierter Gemeinschaften, die soziale Differenzen bewirken, blei­
ben außen vor. Dazu schreibt Fink-Eitel: 

"Gemeinschaft im ,starken Sinne' ist anfällig für den Sog der Macht Als Machtphänomen übt 
der Vorrang des gemeinschaftlichen Werte- und Normengeftechts einen Zwang zum Konfor­
mismus aus, der die widerspenstige Individualität den disziplinierenden Prozeduren werte­
konformer ,Normalisierung' aussetzt. Was die Außenperspektive homogenisierter Gemein­
schaften betrifft, so beinhaltet die Verbindung zwischen der Partikularität ihrer kontingenten 
Güterordnung und dem universellen Geltungsanspruch, mit dem sie aufzutreten pflegen, die 
Gefahr eines militanten Ethnozentrismus, dem alles Andere und Fremde minderwertig er­
scheint." (Fink-Eitel 1993, S. 312)' 

Im liberalen Multikulturalismusdiskurs wird demgegenüber einerseits die Bedeu­
tung formaler Gleichheitsprinzipien in den Vordergrund gerückt und andererseits 
die individuelle Positionierung gegenüber kulturellen und ethnischen Gruppen 
hervorgehoben (vgl. Ostendorf 1999). Die Einfiihrung von Gruppenrechten wird 
abgelehnt. Nach diesem Konzept basieren die liberal verfassten Gesellschaften auf 
Individualrechten. Diese Multikulturalismusvariante weist eine dezidiert univer­
salistische Orientierung auf und tritt für eine strikte Trennung von privater und 
öffentlicher Sphäre ein. Kultur wird als eine private Angelegenheit betrachtet. 
Die politischen Prozesse sollen weitgehend von den kulturellen und ethnischen 

3 Ahnlich warnt auch Bauman, dass sich das ,Oberlebeos'-Postulat oft in eine "furchteinfiößende 
Waffe der Unterjochung und der 'lYrannei" verwandele, "die von den zuweilen akklamierten, öfter 
jedoch selbsternannten Wächtern der traditionellen (ethnischen, rassischen, religiösen) Werte 
der ,Gemeinschaft' geschwungen wird, um die Unterwürfigkeit ihrerunseligen Schützlinge zu 
erzwingen und ihnen auch die leiseste Ahnung von einer autonomen Wahl auszutreiben. Man 
beruft sich auf die dem liberalen Herzen so teuren Werte Recht und Freiheit, um die Beschnei­
dung der individuellenRechte und die Verweigerung der Freiheit durchzusetzen. ,Minderheiten' 
sind Produkte einer illiberalen Praxis des Staates, doch lassen sie sich allzuleicht im Dienste 
der illiberalen Praktiken der ,Gemeinschaftsführer' missbrauchen." (Bauman 1999, 351) 



14 Stcfan Ncubcrt/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz 

Formationen entkoppelt werden.' So vertritt etwa Baynes die Auffassung, "dass 
ein auf deliherative Politik ausgerichtetes Gemeinwesen nicht verlangt, dass sich 
alle seine Mitglieder zu einer gemeinsamen kulturellen Tradition oder einer über­
greifenden Vorstellung vom Guten bekennen" (Baynes 1995, S. 454). Eine delibe­
rative Politik verlangt vor allem das Bekenntnis zu abstrakten Grondsätzen und 
Verfabren, die menschenrechtlich begriindet sind. Was aus dieser Sicht im Kom­
munitarismusdiskurs nicht beachtet wird, ist die im universalistischen Recht ver­
ankerte abstrakte und gemeinschaftsblinde Gleichheit der Rechte, die als wesent­
liche Errungenschaft der modernen Demokratie verstanden wird. 

Der Integrationsmodus (post-)moderner Gesellschaften basiert nach dieser 
Auffassung nicht auf einem stabilen Wertekonsens, wie die Kommunitaristen be­
haupten, sondern "auf der Erfahrung der einigenden Kraft gehegter Konfliktaus­
tragung" (Dubiel 1994, S. 114). Nach Helmut Dubiel sind es nicht die religiösen 
Bekenntnisse, ethnischen Eigenschaften oder nationalen Spezifika, die den Zu­
sammenhalt der Gesellschaft garantieren und als Integrationsinstrument fungieren, 
sondern "einzig ihr historisches Kapital ertragener Divergenz" (ebd., S. 114). De­
mokratische Gesellschaften haben sich nicht deswegen als lebensfahig erwiesen, 
weil sich Menschen und Gruppen an irgendwelchen imaginären Gemeinschaften 
orientieren. Vielmehr entwickeln sie ihr symbolisch integrierendes Kapital gerade 
im Prozess solcher strukturell bedingten Konfrontationen aus, in denen die Indivi­
duen, ohne ihre Gegnerschaft aufzugeben, diskursive Öffentlichkeiten begründen. 

Aus einer systemtheoretischen Sichtweise kann zudem darauf hingewiesen 
werden, dass im Prozess der Modernisierung an die Stelle der die ganze Gesell­
schaft überspannenden Werte, Moralvorstellungen oder Religion funktional dif­
ferenzierte Teilsysteme (Wirtschaft, Rechtssystem, Bildungssystem, politisches 
System usw.) mit jeweils eigenen Leitdifferenzen getreten sind, die erst den Über­
gang zu weltanschaulich pluralistischen Gesellschaften ermöglichten. Die funk­
tional hochdifferenzierte Gesellschaft führte nicht nur zu einer arbeitsteiligen 
Spezialisierung diverser Teilsysteme, sondern zugleich auch zur Auflösung eines 
überwölbenden Sinnzusammenhanges. Unter diesen veränderten Bedingungen 
kann die Integration in die einzelnen Teilsysteme nur partiell sein, weil der Ein­
zelne nur in Teilbereichen seiner Existenz eingebunden wird. Man kann von ei­
ner systemischen Teilintegration reden, weil sie immer nur einen Teilbereich des 
Einzelnen betriffi, d. h. man ist Schüler, Käufer, Bürger, Wähler etc. Damit ver­
ändern sich auch die Bedingungen der Sozialintegration. Die funktionale Aus­
differenzierung führte einerseits zur Privatisierung und Pluralisierung von reli­
giösen, ethnischen oder moralischen Einstellungen und schuf andererseits neue 

4 Vgl. dazu den Beitrag von Yildiz in diesem Band. 



Multilrulturalismus - ein umstrittenes Konzept 15 

Optionsspielräume im Alltag. Mit anderen Worten: Die ,vollständige Integration' 
in eine Gemeinschaft ist ersetzt worden durch eine Mehrzahl von begrenzten Mit­
gliedschaften in unterschiedlichen Teilsystemen. Die funktionale Differenzierung 
verändert damit zwangsläufig auch das Möglichkeits- und Aufgabenspektrum 
persönlicher Beziehungen sowie die Bedingungen ihrer strukturellen Ordnung. 

Diese Veränderungen f"Uhren nicht nur zur Bildung pluraler Lebensstile, Le­
bensformen und Milieua, sondern die Sozialintegration in bestimmte (sub)kul­
turelle Milieus wird auch zu einem mindestens teilweise intentionalen Akt der 
Individuen. 

Die strukturell bedingte Pluralisierung kultureller Lebensformen und Welt­
anschauungen bringt so Beispiele neuartiger Beziehungsformen und soziokultu­
reller "Gemeinschaften" hervor, die im Kommunitarismusdiskurs weitgehend 
ignoriert werden. Insgesamt tragen diese Tendenzen dazu bei, biographisches 
Handeln vorwiegend als Resultat individueller Entscheidungen und Bemühungen 
zu begreifen, was den Aufbau einer hochindividualisierten und reflexiven Iden­
tität fördert. Zugleich haben diese Veränderungen einen neuen kommunikativen 
Verständigungszusammenhang in Gang gesetzt, der für den Zuaammenhalt der 
Gesellschaft von großer Relevanz ist und neue Formen der Alltagssolidarität und 
Alltagspolitik entstehen lässt. 

Nun würde eine Reduzierung der anglo-amerikanischen Multikulturalismus­
diskussionen auf die Auseinandersetzung zwischen Liberalen und Kommunita­
risten allerdings den Blick in unangemessener Weise verengen. Schaut man sich 
das tatsächliche Spektrum und die Vielfalt der Ansätze einmal genauer an, dann 
sieht man schnell, dass mit dieser Debatte nur ein geringer Teil der gegenwärtig 
relevanten Diskurse abgedeckt ist. Aus einer etwas weiter gefassten Perspektive 
könnte man durchaus sagen, dass es sich beim Kommunitarismusstreit weitge­
hend um eine Debatte unter Liberalen über ein recht verstandenes Liberalismus­
konzept handelt - zumindest was gemäßigte Kommunitaristen wie Charles Tay­
lor betrifft, der sich ja zum Liberalismus bekennt, wenn auch zu einer "gegenüber 
der Differenz aufgeschlossenen Variante", die er den "prozeduralen Liberalismus­
modellen" gegenüberstellt (vgl. Taylor 1993, S. 56) - während es rechts und links 
dieser Debatte, teils auch mit ihren Themen überlagert, längst andere einflussrei­
che Theorierichtungen und Strömungen gibt. Dabei lassen sich aus unserer Sicht 
mindestens vier bedeutsame Richtungen unterscheiden:' 

5 Im Folgenden beziehen wir uns teilweise auf den Artikel von Viola Georgi (1999) und auf den 
von Berndt Ostendorf (1994) herausgegebenen Sammelband "Multikulturelle Gesellschaft. 
Modell Amerika". 



16 Stcfan Ncubcrt/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz 

I. Das traditionelle Multikulturalismusmodell: In diesem Modell treten kulturelle 
und ethnische Unterschiede als ein Übergangsphänomen in Erscheinung. 
Favorisiert wird ein Assimilationskonzept der melting pot-Ideologie, nach 
der sich die verschiedenen ethnischen, sprachlichen und kulturellen Minder­
heiten schrittweise in die "Mehrheitsgesellschaft" amalgamieren sollen'. Es 
wird inzwischen teilweise durch das deutlich differenzoffenere Bild einer 
salad bowl ergänzt. 

2. Neokonservative Formen eines korporatistischen Ethnizitätsdiskurses: In 
dieser politisch rechts positionierten "Multikulturalismusvariante" tritt man 
für eine Gesellschaftsform ein, die auf ethnischen Gruppen basieren soll. 
Spielarten eines "Ethnopluralismus" stehen im Vordergrund, die Multikul­
turalität aus einem sehr statisch und homogen gedachten Kulturverständnis 
sowie einer deutlich antiliberalen Gruudhaltung heraus letztlich abzuwehren 
versuchen. Propagiert wird vielmehr ein Nebeneinander unterschiedlicher 
ethnischer Kulturen. Obwohl alle Kulturen als gleichwertig anerkannt wer­
den, beharrt man auf der Trennung der als homogen definierten Kulturen. 
Kulturelle Vermischung und Vernetzung wird strikt abgelehnt. Als Diffe­
renzierungskategorie wird nicht mehr wie früher von "Rassen" geredet, 
sondern von Kulturen. 

3. Links-liberale oder progressive Multikulturalismusdiskurs: Er orientiert 
sich stark an dem Differenzparadigma, betreibt eine Identitätspolitik und 
setzt sich f"Ur eine positive Diskriminierung von marginalisierten Gruppen 
durch affirmative-action-Programme ein (vgl. Georgi 1999). Für dieses Mul­
tikulturalismusverständnis hängen kulturelle Anerkennung und rechtliche 
Gleichstellung eng miteinander zusammen (vgl. dazu auch Fraser 2001; 
Benhabib 1999). Der monokulturelle Fächerkanon an Schulen und Universi­
täten wird massiv kritisiert. Stattdessen fordern die Vertreter dieser Position 
die Pluralisierung multikultureller Curricula in den Bildungseinrichtungen. 
Darüber hinaus werden auch Kollektivrechte für kulturelle Minderheiten, 
die mit unterschiedlichen Autonomieforderungen verbunden sind, verteidigt. 
In dieser Hinsicht argumentieren die Vertreter des links-liberalen Multikul­
turalismus ähnlich wie kommunitaristisch orientierte Autoren und neigen 
teilweise dazu, essentialistische, separatistische und fundamentalistische 
Strömungen zu unterstützen. 

4. Kritisch-selbstr<iflexiver Multikulturalismusdiskurs: Diese Positionen nehmen 
eine Vermittlerfunktion zwischen formalem Gleichheitsprinzip und Identi-

6 Dieses Modell galt vor allemfür die europäische Einwanderung in die USA (vgl. Puhle 1996). 



Multilrulturalismus - ein umstrittenes Konzept 17 

tätspolitik ein. Mit anderen Worten geht es um Gleichheit in der Differenz. 
Auf der einen Seite wird die ideologische Dimension des Multilrulturalismus 
kritisch reflektiert; auf der anderen Seite versteht man den Multikulturalis­
mus aber auch als eine Widerstandsform von Minderheiten gegenüber der 
Dominanzkultur. Statt statisch gedachter kultureller Differenzen werden 
dabei vor allem die dynamischen Phänomene von kultureller Vermischung, 
kultureller Überschneidung und Vernetzung, kultureller "Hybridisierung", 
"Transnationalität" etc. besonders hervorgehoben. Auf diese Weise treten 
transkulturelle Aspekte des Zusammenlebens verstärkt in den Vordergrund. 
Dabei wird vielfach eine dekonstruktive Beobachtungsperspektive einge­
nommen. Das heißt unter anderem, dass imaginäre Homogenitätskonzepte 
dekonstruiert werden. In diesem Kontext gibt es Überschneidungen mit 
postmodernen Theorieansätzen, in denen die transkulturelle und plurale 
Verfasstheit der Gesellschaft als eine Grundeigenschaft in den Vordergrund 
gerückt werden (vgl. Welsch 1993). 

Gerade von dieser letztgenannten Richtung scheinen uns interessante Theorieim­
pulse für die aktuelle Diskussion um Multikulturalität sowohl innerhalb als auch 
außerhalb des angio-amerikanischen Sprachraums auszugehen. Federführend sind 
dabei u. a. Ansätze der Cultural Studies (vgl. GrossberglNelson/Treichler 1992; 
During 1993; HallIDuGay 1996; Morley/Chen 1996; Hall 1997), des Postkoloni­
alismus (vgl. Bhabha 1994; Chambers/Curti 1996; Hall 1996) oder der Critical 
Pedagogy (vgl. Giroux 1992; 1993) - Forschungsrichtungen, die in jüngster Zeit 
zunehmend auch im deutschsprachigen Raum auf Resonanz stoßen (vgl. Bronfeni 
Marius/ Steffen 1997; Das Argument 227; HepplLöffelholz 2002). Gemeinsam 
ist ihnen, dass sie in ihre theoretische Arbeit verstärkt auch neuere poststruktu­
ralistische, dekonstruktivistische und konstruktivistische Theoriebildungen mit 
aufnehmen und kritisch für ein erneuertes Kulturverständnis zu nutzen versu­
chen (vgl. dazu exemplarisch Hall 1997). Dabei spielen u. a. diskurs- und macht­
theoretische Perspektiven im Anschluss an Foucault ein wichtige Rolle. Berüh­
rungspunkte sind auch zur postmarxistischen Theorie radikaler Demokratie nach 
Laclau zu erkennen. 

Im Blick auf die oben skizzierten Positionen innerhalb der Liberalismus- oder 
Kommunitarismusdebatte lassen sich aus der Sicht dieser Ansätze u. a. zweierlei 
Abgrenzungen markieren: Zum einen verhalten sich die meisten der hier anzu­
siedelnden Autoren kritisch gegenüber der im klassischen liberalen Paradigma 
angelegten ungebrochenen Universalisierung westlicher Wertmaßstäbe im Sin­
ne abstrakter und dekontextualisierter Rechtsnormen liberaler Demokratie. Zwar 
werden die liberalen Werte nicht einfach verworfen, sie werden aber als Ausdruck 



18 Stcfan Ncubcrt/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz 

und Ergebnis hegemonialer Auseinandersetzungen interpretiert und damit grund­
sätzlich an einen Machtdiskurs zurückgebunden, in dem z. B. aus der postkoloni­
alistischen Perspektive Stuart Halls zugleich auch die Formel "The West and the 
Rest" zum Ausdruck kommt (vgl. Hall 1992). Mit anderen Worten erweist sich 
die beanspruchte Kulturblindheit des prozeduralen Liberalismus aus dieser Sicht 
zugleich als eine Blindheit in Bezug auf seinen eigenen Ethnozentrismus. Zum 
anderen bemühen sich diese Ansätze aber auch, den Fallstricken des Kommuni­
tarismus mit seinem statischen, auf feststehenden Werten und Traditionen basie­
renden Gemeinschafts- und Kulturverständnis zu entgehen. Begriffe wie "kul­
turelle Identität", "Differenz", "Gemeinschaft" oder "Ethnizität" werden hier in 
ihrer kulturellen Konstruiertheit, Vieldentigkeit, Unabgeschlossenheit und Ver­
änderlichkeit besonders hervorgehoben, wobei insbesondere Überlappungen, 
Grenzgänge und Neubildungen als Ausdruck eines gelebten kulturellen Plura­
lismus Interesse erregen.' 

Multikulturalismusdiskurs in der Bundesrepublik Deutschland 

Nun muss zunächst darauf hingewiesen werden, dass die im angelsächsischen 
Raum erkennbaren Strömungen mit der Multikulturalismusdebatte in der Bun­
desrepublik nur bedingt verglichen werden können und ihre Erträge auf die Ver­
hältnisse in Deutschland auch nur bedingt übertragbar sind. Dies ist sowohl auf 
historische als auch auf gegenwärtige Bedingungen zurückzuf"ühren. Zunächst 
soll unterstrichen werden, dass die Debatte in den USA und der BRD von je­
weils anderen juristischen und politischen Voraussetzungen ausgeht. Dies hängt 
mit Unterschieden hinsichtlich der historischen Erfahrungen mit Einwanderung, 
der Umgangsformen mit Minoritäten und der Definition nationaler Identität zu­
sammen. In der Diskussion sind auch wesentliche Unterschiede in Bezug auf die 
jeweils zu Grunde gelegten Kulturbegriffe zu erkennen. Während in den USA 
Multikulturalismus im Wesentlichen von den Forderungen nach et1mischer Viel­
falt her definiert wurde und wird, bestimmt man Multikulturalismus in Deutsch­
land vor dem Hintergrund eines vom Abstarnmungsprlnzip getragenen nationalen 
Identitätskonzepts. In Deutschland war und ist Multikulturalismus keine offensive 
und mehrheitsf"ähige politische Strategie. Ausgehend vom Abstammungsprinzip 
wird in der Bundesrepublik Deutschland politisch versucht, die "deutsche Iden­
tität" durch Ein- und Ausschlussprozesse zu erhalten und zu verfestigen, wie ge­
rade nach der Wiedervereinigung beider deutscher Staaten deutlich zum Aus-

7 Vgl. dazu den Beitrag von Ncubcrt in diesem Band. 



Multilrulturalismus - ein umstrittenes Konzept 19 

druck kam (vgl. dazu Hoffmann 1994). Ein wichtiger Grund scheint uns auch zu 
sein, dass Amerika - im Gegensatz zu Deutschland - nie ein "Nationalstaat" im 
klassischen Sinne war und eiue lange liberale Tradition aufweist (vgl. Ostendorf 
1994; Joas 1993). 

Dennoch findet man iu der wissenschaftlichen Literatur, wenn man die Mul­
tikulturalismusdiskurse in den USA und der BRD vergleicht, eiuige ähnliche As­
pekte und Überschneidungen. Dies hat auch damit zu tun, dass man in der BRD 
bei der Beschreibung der multikulturellen Gesellschaft nicht selten Theorien aus 
dem amerikanischen Kontext importiert, was mitunter zu Verzerrungen und Ver­
wirrungen führt. In diesem Zusammenhang lassen sich insbesondere drei Dis­
kurselemente benennen, die in der Multikulturalismusdiskussion iu der BRD aus 
dem amerikanischen Kontext rezipiert werden und die zu perspektivischen Ver­
schiebungen in der Diskussion geführt haben: 

• Die "Politik der Differenz" setzt am Anerkennungstheorem an und verlangt 
die Anerkennung ethnischer, sprachlicher und kultureller Differenz als Recht. 
Die soziale Welt wird als über ihre Differenzen konstruierte gesehen, so dass 
die Perspektive von einer Ausrichtung auf das Gemeiusame und Homogene 
auf das Andere und Heterogene gelenkt wird. 

• Die Hegemoniekritik setzt an konkreten Unterdrückungs- und Diskriminie­
rungserfahrungen an und wechselt die Blickrichtung vom Mehrheits- zum 
Miuderheitendiskurs. Die bisher als marginal angesehenen kulturellen Min­
derheiten sollen auf diese Weise mehr Aufmerksamkeit und mehr Aufwertung 
erfahren gegenüber der Dominanzkultur. 

• Der Ansatz am Transnationalismus verschiebt die Perspektive der Zuschrei­
bung von Zugehörigkeit vom Nationalstaat auf die staatenübergreifende 
Herausbildung sozialer Netzwerke und Lebenswelten. Auf diese Weise 
bilden sich multiple Zugehörigkeiten heraus; eine solche Konzeption von 
Gesellschaft greift über eiu monistisches, auf die Zugehörigkeit zu einem 
Staat gestütztes Konzept von Integration hinaus und entkoppelt im übrigen 
den Zusammenhang von Gesellschaft und Staat. Mit dem Modell eiues 
globalisierten Grenzgängers wird die bekannte Figur des Wanderes als des 
wahrhaft modernen Menschen iu postmodernem Gewand neu belebt: Dem 
entsprechend wird u. a. die Pluralisierung öffentlicher Räume gefordert (vgl. 
dazu z. B. Steiner-Khsmsi 1992; Pries 1996). 

Zeitlich gesehen ist die Diskussion um die multikulturelle Gesellschaft, wie eiu­
flihrend erwähnt, erst Anfang der 80er Jahre in der BRD in Gang gekommen. So 
wurde zuerst in kirchlichen und gewerkschaftlichen Kreisen daraufhiugewiesen, 



20 Stcfan Ncubcrt/Hans-Joachim Roth/Erol Yildiz 

dass die Bundesrepublik Deutschland eine multikulturelle Gesellschaft sei, die 
endlich politisch akzeptiert werden müsse. Im Jahr 1989 haben die Evangelische 
Akademie Iserlohn und das Evangelische Studienwerk Villigst eine gemeinsame 
Tagung durchgeführt mit dem Titel "Multikulturelle Gesellschaft - Wunsch, Re­
alität, Reizwort?". Die Grundbotschaft, die durch diese Tagung vermittelt wurde, 
lautete, dass in unserer Gesellschaft Menschen zusammen leben, die durch Her­
kunft unterschiedlich geprägt seien (vgl. Huber 1992, S. 111ff). Die unterschied­
lich geprägten ethnischen Gruppen sollten so zusammen leben, dass sie deswegen 
weder benachteiligt noch bevorzugt werden. Es gäbe zwischen diesen Gruppen 
auch Konflikte und Spannungen, die aber durch gezielte Dialoge gelöst werden 
könnten (vgl. Miksch 1989, S. 33). Später wurde die Diskussion auch in akade­
mischen Kreisen aufgenommen. 

Wenn man die Diskussion um Multikulturalität seit 1980 in der BRD et­
was genauer in den Blick nimmt, werden unterschiedliche Positionen sichtbar, 
die Ähnlichkeiten, aber auch Differenzen aufweisen. Einige markieren die ideo­
logische Dimension des Multikulturalismus, andere sehen Multikulturalität als 
"Bedrohungspotential", einige betonen die Chancen der Multikulturalität für die 
Demokratisierung der Gesellschaft, andere wiederum orientieren sich an einem 
Toleranzmodell und definieren Multikulturalität als eine Bereicherung der eige­
nen Gesellschaft, wieder andere sprechen von Multikulturalität als einer Alltags­
normalität im Zeitalter der Globalisierung. Insgesamt werden aus unserer Sicht 
damit vor allem sechs Positionen erkennbar, die sich mehr oder weniger deutlich 
voneinander unterscheiden lassen und die in unterschiedlicher Weise in akade­
mische und politische Diskussionen einfließen. 

1. Multikulturalismus als Bedrohung: In dieser Position wird von einem ethnisch­
homogenen Nationenkonzept ausgegangen; ethnische "Mischung" wird als 
Konfliktpotential betrachtet und manchmal explizit, manchmal implizit 
als Bedrohung empfunden. Die Idee der Homogenität des Volkes steht im 
Vordergrund. Die Grundbotschaft der CSU, in der diese Strategie deutlich 
zum Ausdruck kommt, lautet: "Bayern - weltoffen und ausländerfreund­
lich, aber nicht multikulturell". Auch die "Nationalstolz-Debatte" der die 
Diskussion über die "deutsche Leitkultur" in den letzten Jahren bestätigen 
dieses Bedrohungsszenarium. Diese Position wird insbesondere auch von 
den rechtsradikalen Parteien vertreten. 

2. Der tolerant-pluralistische Multikulturalismus: Nach dieser Variante wird 
Multikulturalität als Chance bzw. als Bereicherung der eigenen Kultur defi­
niert. Diese Position findet man vor allem in kommunalpolitischen Initiativen 
in deutschen Städten; zu denken wäre dabei z. B. an das Multikulturelle Amt 


