
Phaenomenologica  216

Marta Ubiali
Maren Wehrle   Editors

Feeling and 
Value, Willing 
and Action
Essays in the Context of a 
Phenomenological Psychology



   Feeling and Value, Willing and Action     



 PHAENOMENOLOGICA
SERIES FOUNDED BY H.L. VAN BREDA AND PUBLISHED

UNDER THE AUSPICES OF THE HUSSERL-ARCHIVES

216

MARTA UBIALI AND MAREN WEHRLE

FEELING AND VALUE, WILLING AND ACTION

Editorial Board:

Director: U. Melle (Husserl-Archief, Leuven) Members: R. Bernet (Husserl-Archief, Leuven), 
R. Breeur (Husserl-Archief, Leuven), S. IJsseling (Husserl-Archief, Leuven), H. Leonardy 
(Centre d’études phénoménologiques, Louvain-la-Neuve), D. Lories (CEP/ISP/Collège 
Désiré Mercier, Louvain-la-Neuve), J. Taminiaux (Centre d’études phénoménologiques, 
Louvain-la-Neuve), R. Visker (Catholic University of Leuven, Leuven)

Advisory Board:

R. Bernasconi (The Pennsylvania State University), D. Carr (Emory University, Atlanta), 
E.S. Casey (State University of New York at Stony Brook), R. Cobb- Stevens (Boston 
College), J.F. Courtine (Archives-Husserl, Paris), F. Dastur (Université de Paris XX), 
K. Düsing (Husserl-Archiv, Köln), J. Hart (Indiana University, Bloomington), K. Held 
(Bergische Universität Wuppertal), K.E. Kaehler (Husserl-Archiv, Köln), D. Lohmar 
(Husserl-Archiv, Köln), W.R. McKenna (Miami University, Oxford, USA), J.N. Mohanty 
(Temple University, Philadelphia), E.W. Orth (Universität Trier), C. Sini (Università degli 
Studi di Milano), R. Sokolowski (Catholic University of America, Washington D.C.), 
B. Waldenfels (Ruhr-Universität, Bochum)

More information about this series at   http://www.springer.com/series/6409          

http://www.springer.com/series/6409


    Marta   Ubiali     •      Maren   Wehrle     
 Editors 

 Feeling and Value, 
Willing and Action 
 Essays in the Context 
of a Phenomenological Psychology                        



ISSN 0079-1350 ISSN 2215-0331 (electronic)
 ISBN 978-3-319-10325-9   ISBN 978-3-319-10326-6 (eBook) 
 DOI 10.1007/978-3-319-10326-6 
 Springer Cham Heidelberg New York Dordrecht London 

 Library of Congress Control Number: 2014955789 

 © Springer International Publishing Switzerland   2015 
 This work is subject to copyright. All rights are reserved by the Publisher, whether the whole or part of 
the material is concerned, specifi cally the rights of translation, reprinting, reuse of illustrations, recitation, 
broadcasting, reproduction on microfi lms or in any other physical way, and transmission or information 
storage and retrieval, electronic adaptation, computer software, or by similar or dissimilar methodology 
now known or hereafter developed. Exempted from this legal reservation are brief excerpts in connection 
with reviews or scholarly analysis or material supplied specifi cally for the purpose of being entered and 
executed on a computer system, for exclusive use by the purchaser of the work. Duplication of this 
publication or parts thereof is permitted only under the provisions of the Copyright Law of the Publisher’s 
location, in its current version, and permission for use must always be obtained from Springer. 
Permissions for use may be obtained through RightsLink at the Copyright Clearance Center. Violations 
are liable to prosecution under the respective Copyright Law. 
 The use of general descriptive names, registered names, trademarks, service marks, etc. in this publication 
does not imply, even in the absence of a specifi c statement, that such names are exempt from the relevant 
protective laws and regulations and therefore free for general use. 
 While the advice and information in this book are believed to be true and accurate at the date of 
publication, neither the authors nor the editors nor the publisher can accept any legal responsibility for 
any errors or omissions that may be made. The publisher makes no warranty, express or implied, with 
respect to the material contained herein. 

 Printed on acid-free paper 

 Springer is part of Springer Science+Business Media (www.springer.com)  

 Editors 
   Marta   Ubiali   
   Maren   Wehrle   
  Husserl Archives KU Leuven 
  Leuven ,  Belgium   

www.springer.com


v

  Pref ace   

 This volume developed out of the “Husserl-Arbeitstage,” which were held in Leuven 
on November 21-24, 2012. Both the topic of the conference and the current volume 
were inspired by and dedicated to the current and last large edition project in the 
Husserliana series, the  Studien zur Struktur des Bewusstseins . 1  In the three volumes 
of the edition, Husserl provides a not always systematic but nonetheless impressive 
amount of rich phenomenological descriptions of consciousness in its tripartite 
structure as intellective, feeling, and volitional-actional consciousness. These 
descriptions can be considered as Husserl’s most focused attempt to produce a 
comprehensive and detailed map of forms and structures of pure intentional 
consciousness in its own essence. 

 This concrete phenomenological research of pure consciousness contains 
extensive and rich descriptions of emotional and volitional consciousness that had 
been previously unknown. These analyses of the intentional structures of feelings, 
tendencies, desires, and decisions not only provide a meaningful contribution to a 
central topic in phenomenology today—a phenomenological theory of action—but 
also open phenomenology up to other philosophical approaches in the continental 

1   The edition of the  Studien zur Struktur des Bewusstseins  is currently being carried out in the 
archives of Leuven by Prof. Ullrich Melle and Dr. Thomas Vongehr and will be published in 2015. 
The  Studien  contain all of Husserl’s numerous manuscripts that relate to his project of providing 
an exhaustive phenomenological description of consciousness. Husserl worked intensively on this 
project between 1908 and 1914 and wrote his fi ndings down in numerous research manuscripts. 
The edition will consist therefore in three separate parts. The fi rst volume will contain the analysis 
of cognizing consciousness and its act structures. In these analyses, Husserl is preoccupied with 
the description of the passage from passive-receptive perception to active judgment. The second 
and third volumes are of particular interest with regard to the thematic area that the here-collected 
contributions deal with. The second volume of the  Studien  contains descriptions of feelings and 
emotional consciousness, while the third volume contains analyses of volitional consciousness. In 
1927, Husserl entrusted this immense collection of manuscripts to Ludwig Landgrebe, his assistant 
since 1923, in order to be organized in a publication, which until now has never been achieved. The 
fi rst contribution of this volume, written by Ullrich Melle, provides a comprehensive and detailed 
overview of the content and the structure of the  Studien . 



vi

as well as in the analytic traditions. Moreover, it emphasizes the emotional and 
 practical sides of consciousness and tries to integrate them into a comprehensive 
scheme of cognition. In that sense, Husserl’s descriptions could also be an impor-
tant contribution to the current debate in philosophy and psychology on the role and 
defi nition of emotions and feelings. 

 Husserl’s descriptions in the years from 1908 to 1925 of the phenomena of 
feeling, value, willing, and action and his attempts to differentiate them in regard to 
their function and role for experience show how diffi cult it is to develop a clear-cut 
defi nition or even hierarchical classifi cation of these phenomena. In his attempt to 
separate the phenomena, Husserl comes to see how deeply these dimensions are 
interrelated on an operational level. It is this up-to-date perspective and direct prox-
imity to (supposedly) new insights in philosophy and cognitive science—namely, 
that cognition, emotions, willing, and valuing are deeply interwoven or that percep-
tion always has to be considered as a kind of action—that makes it important and at 
the same time easy to open up Husserl’s thought to a wider philosophical and inter-
disciplinary debate. 

 This is what motivated us to broaden the scope of the present volume and discuss 
the topics of  feeling and value, willing and action  with, but also beyond, Husserl. 
The contributions to this volume approach these phenomena from different philo-
sophical perspectives and/or through the investigation of the various layers within 
the scope of the topic. The contributions of the current volume provide phenomeno-
logical descriptions of certain kinds of feelings, discuss the foundational relation 
between intellective and nonintellective acts, develop a notion of emotional cogni-
tion, investigate the analogy between judging and willing as position and decision 
or emotional states and acts, examine the various forms of willing as well as the 
emotional experience of value and value judgments or the constitution of value, try 
to determine the role of the will and perception in the constitution of action, describe 
passivity and activity in the spheres of feeling and willing, and establish temporality 
and corporeality as essential factors in feeling and willing. 

 Contributions published in this volume are thus not limited to Husserl’s ethics or 
phenomenology of perception and action but rather involve other philosophers who 
have worked together with Husserl on these issues in a phenomenological perspec-
tive in the broad sense. The structure of this volume aims to respect and value this 
thematic richness. The fi rst part of the contributions is more closely dedicated to 
Husserl and his phenomenological refl ections on feeling, value, willing, and action, 
while the second part opens to other authors such as Franz Brentano, Moritz Geiger, 
Martin Heidegger, Adolf Reinach, and Arthur Schopenhauer and debates in the 
analytic tradition as well.  

 Leuven, Belgium      Marta     Ubiali   
   Maren     Wehrle    

Preface



vii

   Contents 

  Part I Husserl on Feeling and Value, Willing and Action    

   „Studien zur Struktur des Bewusstseins“: Husserls Beitrag zu 
einer phänomenologischen Psychologie ........................................................ 3    
    Ullrich   Melle    

    L’éthique à l’épreuve de la raison. Critique, système 
et méthode dans les Vorlesungen über Ethik und Wertlehre 
(1908–1914) de E. Husserl .............................................................................. 13    
    Emanuele   Mariani    

    La fonction de l’analogie dans la fondation de l’éthique 
chez Husserl ..................................................................................................... 31    
    Samuel   Le   Quitte    

    Exceptional Love? ........................................................................................... 51    
    John J.   Drummond    

    Husserl and Geiger on Feelings and Intentionality...................................... 71    
    Michele   Averchi    

    Intentionality of Moods and Horizon Consciousness 
in Husserl’s Phenomenology .......................................................................... 93    
    Ignacio   Quepons   Ramírez    

    Husserls Phänomenologie des Habitus und der Konstitution 
des bleibenden Charakters ............................................................................. 105    
    Marta   Ubiali    

    Husserl’s Conception of Cognition as an Action: 
An Inquiry into Its Prehistory ....................................................................... 119    
    Genki   Uemura    



viii

    Part II Thinking with and beyond Husserl    

    Tatsache, Wert und menschliche Sensibilität: Die Brentanoschule 
und die Gestaltpsychologie ............................................................................. 141    
    Íngrid   Vendrell   Ferran    

    Are Emotions “Recollected in Tranquility”? 
Phenomenological Reflections on Emotions, Memory, 
and the Temporal Dynamics of Experience .................................................. 163    
    Michela   Summa    

    Affectivity and Temporality in Heidegger .................................................... 183    
    Jan   Slaby    

    Phänomenologie des Mitleids. Analyse eines moralischen 
Gefühls im Anschluss an Husserl und Schopenhauer ................................. 207    
    Thorsten   Streubel    

    Angst als fremde Macht .................................................................................. 229    
    Stefano   Micali    

    Social Acts as Intersubjective Willing Actions .............................................. 245    
    Esteban   Marín   Ávila    

    Leibliche Interaktionen und gemeinsame Absichten ................................... 263    
    Hilge   Landweer        

Contents



   Part I 
   Husserl on Feeling and Value, 

Willing and Action        



3© Springer International Publishing Switzerland 2015 
M. Ubiali, M. Wehrle (eds.), Feeling and Value, Willing and Action, 
Phaenomenologica 216, DOI 10.1007/978-3-319-10326-6_1

      „Studien zur Struktur des Bewusstseins“: 
Husserls Beitrag zu einer 
phänomenologischen Psychologie 

             Ullrich     Melle    

        Im Nachlass Edmund Husserls befi ndet sich ein umfangreiches Typoskript mit dem 
Titel  Studien zur Struktur des Bewusstseins,  das Ludwig Landgrebe, der seit 1923 
Husserls Privatassistent war, 1927 auf der Grundlage von zahlreichen Forschungs-
manuskripten Husserls im Auftrag desselben anfertigte. 1  Aus demselben Jahr 
stammt eine weitere von Landgrebe angefertigte und ebenfalls im Nachlass 
erhaltene Zusammenstellung und Abschrift von Husserlschen Manuskripten mit 
dem Titel  Gegenstand und Sinn . 2  Nicht mehr im Nachlass erhalten ist ein drittes in 
dieser Zeit entstandenes Typoskript, das den Titel  Logische Studien  trug und das 
nach mehrfacher Um- und Überarbeitung durch Husserl und Landgrebe schließlich 
unter dem Titel  Erfahrung und Urteil  von Landgrebe nach Husserls Tod im Jahr 
1939 veröffentlicht wurde. Die hier angeführte Reihenfolge der drei Typoskripte 
dürfte auch der Reihenfolge ihrer Entstehung entsprechen. 

 Leider lässt sich über die konkreten Anlässe für diese Arbeiten Landgrebes, die 
konkreten Umstände ihrer Entstehung und die Absichten, die Husserl damit 
verband, nichts Gesichertes sagen. Man wird allerdings davon ausgehen dürfen, 
dass die Landgrebe‘schen Typoskripte als Entwürfe für Veröffentlichungen dienen 
sollten. Die beiden erhaltenen Typoskripte sind von Husserl auch überarbeitet 
worden, wenn auch insgesamt gesehen nicht besonders intensiv. 

 Kennzeichnend für alle drei Typoskripte ist, dass es sich um Zusammenstellungen 
von Forschungsmanuskripten mit umfangreichen und konkreten phänomenologischen 
Analysen und Beschreibungen des intentionalen Bewusstseins und seiner Strukturen 
handelt. Während das Typoskript der  Studien zur Struktur des Bewusstseins  zum 
größten Teil auf Manuskripten aus der späten Göttinger Zeit zwischen 1909 und 

1   Das Typoskript wird im Nachlass in mehreren Konvoluten unter der Gesamt-Signatur M III 3 
aufbewahrt. 
2   Das Typoskript wird im Nachlass unter der Signatur M III 4 aufbewahrt. 

        U.   Melle      (*) 
  Husserl Archives, Institute of Philosophy ,  KU Leuven ,   Leuven ,  Belgium   
 e-mail: ullrich.melle@hiw.kuleuven.be  

mailto: ullrich.melle@hiw.kuleuven.be


4

1914 beruht, stehen viele der Manuskripte, die den beiden anderen Typoskripten 
zugrundeliegen, im Zusammenhang mit der Vorlesung „Transzendentale Logik“ 
von 1920/21 3  oder sind im Umkreis dieser Vorlesung entstanden. 

 Die  Studien zur Struktur des Bewusstseins  sind in drei Teile unterteilt: Der erste 
Teil mit dem Titel „Aktivität und Passivität“ behandelt fundamentale Strukturen des 
intentionalen Bewusstseins überhaupt, exemplifi ziert aber in erster Linie an den 
intellektiven Akten des Vorstellens und Urteilens, der doxischen Stellungnahme, 
des Auffassens, Zuwendens, Meinens und Aufmerkens. Besondere Aufmerksamkeit 
gilt, dem Titel entsprechend, dem Verhältnis von Passivität, Rezeptivität und 
Spontaneität. Es gibt, was diesen ersten Teil betrifft, inhaltliche Parallelen und 
Übereinstimmungen mit dem aus dem Typoskript der  Logischen Studien  hervorge-
gangenen Text von  Erfahrung und Urteil . In den Zusammenhang dieses ersten Teils 
gehört auch, einer Bemerkung Landgrebes in einer von ihm entworfenen Einleitung 
zu diesem Typoskript zufolge, das Typoskript von  Gegenstand und Sinn . 

 Der zweite Teil mit dem Titel „Wertkonstitution, Gemüt, Wille“ ist der Analyse 
und Beschreibung der Intentionalität und Konstitutionsleistung der beiden anderen 
Aktklassen des Bewusstseins, den emotionalen und volitionalen Akten, gewidmet. 
Der dritte Teil trägt den Titel „Modalität und Tendenz“. Er besteht aus zwei relativ 
heterogenen Abschnitten: einem ersten Abschnitt über Modi der Stellungnahme 
und Möglichkeitsbewusstsein sowie einem zweiten Abschnitt über Tendenz, Trieb 
und Streben als allgemeine Bewusstseinsform.

  *    

Im August 1927 verfasste Husserl einen Entwurf für eine Einleitung in die  Studien 
der Struktur des Bewusstseins , in dem er den systematischen Ort dieser  Studien  
verdeutlichte. „Die nachfolgenden Untersuchungen“, so beginnt der Entwurf, „sind 
so durchgeführt und dargestellt, dass sie in einer gewissen Zweideutigkeit sowohl 
als psychologische wie als transzendental-phänomenologische gelesen werden 
können.“ Husserl will aber alles Philosophische außer Spiel lassen. Es soll sich 
bei diesen Untersuchungen demnach um eine „sozusagen unphilosophische 
Phänomenologie“ handeln. Eine solche unphilosophische Phänomenologie ist 
aber nichts anderes als eine phänomenologische oder reine Psychologie. Husserl 
beschäftigte sich gerade zu dieser Zeit intensiv mit der Konzeption und meth-
odischen Grundlegung einer solchen phänomenologischen Psychologie. Im Sommer 
und Herbst 1927 arbeitete er unter der Mitarbeit von Heidegger intensiv am Artikel 
für die  Encyclopedia Britannica  über die transzendentale Phänomenologie. Dieser 
Artikel beginnt mit der Ausarbeitung der Idee einer rein phänomenologischen 
Psychologie, um dann durch die Aufdeckung ihrer transzendentalen Naivität die 
Notwendigkeit einer transzendentalen Reduktion, die das Feld der transzendentalen 
Selbsterfahrung eröffnet, zu erweisen. 

 Das Problem der Begründung einer das Eigenwesentliche des Bewusstseins 
erforschenden Psychologie als einer aller empirischen psychologischen Forschung 
zugrundeliegenden und normierenden Ontologie des von allen naturalistischen 

3   Diese Vorlesung ist herausgegeben in den Bänden XVII, XI und XXXI der Husserliana. 

U. Melle



5

Auffassungen gereinigten Bewusstseins als einer eigenständigen Seinssphäre hat 
Husserl in den letzten Jahren seiner Lehrtätigkeit von 1925 bis 1928 intensiv 
beschäftigt. In den Jahren 1925, 1926/27 und 1928 hat Husserl drei Vorlesungen 
über phänomenologische bzw. intentionale Psychologie gehalten, und im April 
1928 hat er in Amsterdam und Groningen auf der Grundlage des Artikels für die 
 Encyclopedia Britannica  viel beachtete Vorträge zu diesem Thema gehalten. 4  

 Einer eidetischen Psychologie des reinen Bewusstseins kam eine dreifache 
Schlüsselstellung im Begründungszusammenhang der Wissenschaften zu: für die 
Reform der Psychologie, für die Grundlegung der Geisteswissenschaften und für 
die Hinführung zur transzendentalen Phänomenologie als absoluter Grund-
wissenschaft. Es gab Husserl zufolge zwei geniale Wegbereiter für eine phänome-
nologische Psychologie: Brentano und Dilthey, wobei der erste vor allem die Reform 
der Psychologie und der Philosophie im Auge hatte, der zweite die Grundlegung 
der Geisteswissenschaften. Beiden gemeinsam ist die Forderung nach einer besch-
reibend-zergliedernden Psychologie im ausschließlichen Rückgang auf die innere 
Erfahrung vor und unabhängig von aller psychophysischen Forschung. Die 
Absicht auf die Grundlegung der Geisteswissenschaften führt Dilthey allerdings 
über eine bloße Klassifi kation der Bewusstseinsphänomene und Beschreibung 
von Einzelerlebnissen hinaus. Sein Interesse gilt dem personalen Subjekt im histo-
rischen Gemeinschaftsleben und den kulturellen Schöpfungen aus den geistigen 
Leistungen der vergemeinschafteten Subjekte. Entscheidend ist aber, dass auch eine 
diesem Interesse dienende geisteswissenschaftliche Psychologie nur eine höher 
entwickelte reine und eidetische Psychologie ist, eine Psychologie aus rein geistiger 
Erfahrung und auf rein geistige Zusammenhänge gerichtet. 

 Bei den  Studien zur Struktur des Bewusstseins  handelt es sich um die Ergebnisse 
von Husserls eigener konkreter rein psychologischer Forschung. Dies kommt 
deutlich zum Ausdruck in einem Brief von Heidegger an Husserl vom 22. Oktober 
1927. Heidegger bezieht sich dabei auf eine Bemerkung Husserls, dass es bis jetzt 
noch keine reine Psychologie gäbe. Hierauf antwortet Heidegger: „Nun, die 
wesentlichen Stücke liegen in den drei Abschnitten des von Landgrebe getippten 
Ms. Diese Untersuchungen müssen zuerst erscheinen und zwar aus zwei Gründen: 1. 
Dass man die konkreten Untersuchungen vor Augen hat und nicht als versprochene 
Programme vergeblich sucht. 2. Dass Sie selbst Luft bekommen für eine grundsät-
zliche Exposition der transzendentalen Problematik.“ 5  

 Wie der Titel  Studien zur Struktur des Bewusstseins  erkennen lässt, beanspruchte 
Husserl nicht, mit diesem Werk eine systematisch ausgearbeitete und vollständige 
phänomenologische Psychologie vorzulegen. Ein solcher Anspruch stände in eklatan-
tem Widerspruch mit Husserls Verständnis von wissenschaftlicher Forschung im 
Allgemeinen und ganz besonders mit solcher Forschung in einem neu entdeckten 

4   Die Vorlesung von 1925, Teile der Vorlesungen von 1926/27 und 1928, der Artikel für die 
Encylopedia Britannica und die Amsterdamer Vorträge sind herausgegeben in Band IX der 
Husserliana. 
5   Husserl, E.: Briefwechsel. Band IV: Die Freiburger Schüler. In: Husserliana Dokumente Band III, 
IV. Hg. von Karl Schuhmann in Verbindung mit Elisabeth Schuhmann. Dordrecht 1994, 145. 

„Studien zur Struktur des Bewusstseins“: Husserls Beitrag zu einer…



6

Forschungsfeld. Es handelt sich nur um „Studien“ – wohl nur eine, vielleicht aus 
ästhetischen Gründen vorgezogene Variante für das Wort „Untersuchungen“ –, um 
Beschreibungen und Analysen von Bewusstseinsformen, −strukturen, und -modalitäten, 
die einen deutlichen Forschungscharakter haben, d.h. offen sind für Weiterführungen, 
Verfeinerungen und Korrekturen. Bei den Analysen der intellektiven Akte hat 
Husserl, wie zu erwarten, erkennbar festeren Boden unter den Füßen als bei seinem 
Versuch, die Gemüts- und Willensakte deskriptiv in den Griff zu bekommen. 

 Der Bereich der Untersuchungen umfasst das gesamte Bewusstseinsfeld in 
seinen passiven, rezeptiven und aktiven Vollzügen in den drei Aktklassen. Wie 
der zweite Teil des Titels deutlich macht, geht es um Analysen zur Struktur des 
Bewusstseins, d.h. zu seiner Architektonik, in der jedes psychische Erlebnis und 
Ereignis seine genau zu bestimmende Stelle hat. In Bezug auf das Bewusstsein von 
„Struktur“ und „Architektonik“ zu sprechen, ist allerdings leicht missverständlich, 
weil es zu statisch klinkt. Das Bewusstsein hat jedoch einen durch und durch 
dynamischen Geschehens- und Vollzugscharakter. 

 Landgrebe hat seinem Typoskript eine große Anzahl von Forschungsmanuskripten 
zugrundegelegt und versucht, diese zu einem kohärenten Text zusammenzufügen. 
Abgesehen von der Anordnung und einigen überleitenden Sätzen hat Landgrebe in 
die Husserlschen Manuskripte nicht eingegriffen. Er hat allerdings die Manuskripte 
nicht immer vollständig verwendet und manchmal auch verschiedene Teile von 
Manuskripten an verschiedenen Stellen eingeordnet. Im Ergebnis ergibt das 
einen Text, der nicht frei von Brüchen, terminologischen Verschiebungen und 
Inkonsistenzen ist. Was Husserls weitere Beschäftigung mit dem Typoskript betrifft, 
so ist nur der erste Teil, teilweise intensiv, mit Bleistift in Form van Annotationen, 
stilistischen Verbesserungen und Streichungen überarbeitet worden. Husserl hat auch 
auf einigen eingelegten Manuskriptblättern Ergänzungen und Ausführungen zum Text 
verfasst. Im zweiten und dritten Teil fi nden sich abgesehen von Unterstreichungen, 
die allerdings auch von Landgrebe stammen könnten, kaum Bearbeitungsspuren 
von Husserl. 

 Glücklicherweise sind nun alle Originalmanuskripte, die Landgrebe seinem 
Typoskript zugrunde gelegt hat, im Nachlass erhalten. Dieser Umstand ermöglicht 
eine kritische Edition dieser Manuskripte unabhängig von Landgrebes 
Zusammenstellung. Eine solche Edition ist seit vielen Jahren in Vorbereitung und 
nähert sich ihrem Abschluss. Diese Edition wird in drei umfangreichen Bänden 
Husserls konkret-eidetische Strukturanalysen des intentionalen Bewusstseins 
zur Veröffentlichung bringen. Die Dreiteilung der Edition entspricht Husserls 
Klassifi kation der intentionalen Akte in die intellektiven, die emotionalen und die 
volitionalen Akte. Verstand, Gemüt und Wille sind die drei Aktsphären des 
Bewusstseins, jede mit ihren eigenen Akt- und Vollzugsformen und Aktmodalitäten, 
jede mit ihren eigenen Rechts- und Vernunftformen und ihren eigenen Gegenständen, 
aber alle drei verbunden durch Fundierungsverhältnisse und durch die im inneren 
Zeitbewusstsein konstituierte Einheit des Bewusstseinsstroms. 

 Wie bereits erwähnt, stammen die Manuskripte der Edition zum größten Teil aus 
den Jahren 1909 bis 1914. Husserl hat in diesen Jahren offensichtlich eine 
große Forschungsanstrengung unternommen, den neuen Kontinent, den er glaubte, 

U. Melle



7

entdeckt zu haben, nämlich das reine Bewusstsein, nicht nur in seinen allgemeinen 
Strukturen und Formen, sondern auch in seinen spezifi schen Phänomenen in ihrer 
verwirrenden Vielfalt so genau wie möglich zu beschreiben. 

 Es ist wenig wahrscheinlich, dass Husserl alle diese Forschungsmanuskripte im 
Hinblick auf einen bestimmten Plan für eine Veröffentlichung verfasst hat. Es gibt 
neben umfangreicheren Manuskripten auch viele nur wenige Blätter umfassende 
einzelne Analysen, die zu thematischen Konvoluten mit einer bestimmten Signatur 
zusammengefasst worden sind. Interessanterweise fi ndet sich auf dem Titelblatt 
eines zum ersten Teil gehörigen Konvoluts der Titel „Struktur des Bewusstseins“. 

 Wie zu Landgrebes Typoskript gibt es auch zu diesen Forschungsmanuskripten 
keine Äußerungen Husserls, die uns Einsicht verschaffen könnten in spezifi sche 
Anlässe für diese Untersuchungen und damit verbundene konkrete Absichten. Man 
kann diese deskriptiv-psychologischen Forschungsarbeiten aber wohl in drei 
systematische Kontexte einordnen. Zunächst fällt auf, dass sie ebenfalls in einer 
Zeit entstanden sind, in der die methodische Grundlegung einer apriorischen 
Psychologie aus rein innerer Erfahrung als einer un- und vorphilosophischen 
Phänomenologie Husserl stark beschäftigte. Man kann hierfür verweisen auf die 
Vorlesung „Grundprobleme der Phänomenologie“ von 1910/11, 6  auf den Aufsatz 
„Philosophie als strenge Wissenschaft“ aus 1911 7  und auf die  Ideen zu einer reinen 
Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie  von 1913, 8  deren Titel die 
Unterscheidung zwischen der Phänomenologie als einer eigenständigen Einzel-
wissenschaft und als methodisch verwandelte transzendentale Phänomenologie zum 
Ausdruck bringt. Im zweiten Buch der  Ideen  fi ndet sich eine grundlegende 
Erörterung der Idee einer rationalen, d.h. eidetischen Psychologie im Verhältnis zur 
Phänomenologie, die zunächst als Wesenslehre der Erlebnisse Teil der rationalen 
Psychologie zu sein scheint, dann aber durch die transzendentale Umwendung die 
rationale Psychologie wie alle anderen Ontologien in sich einordnet. 9  

 Ein zweiter systematischer Kontext ist das Projekt einer phänomenologischen 
Kritik oder Theorie der Vernunft, das Husserl in diesen Jahren verfolgte. Eine 
solche phänomenologische Theorie der Vernunft besteht aus zwei Teilen bzw. 
Stufen: der Stufe der Vernunftprinzipien und die Stufe der intentionalen Akte, in 
denen diese Prinzipien gegründet sind. Die philosophische Begründung der 
Vernunftprinzipien bedarf einer genauen phänomenologischen Beschreibung der 
Akte, die unter diese Prinzipien fallen. Da, Husserl zufolge, nicht nur der Verstand, 
sondern auch das Gemüt und der Wille ihre ihnen eigenen und irreduziblen Formen 
der Vernunft, d.h. von Wahrheit, Recht und Gültigkeit haben, die zum Ausdruck 
kommen in den axiologischen und praktischen Vernunftprinzipien, muss die 

6   Die Vorlesung ist herausgegeben in Husserliana XIII. 
7   Der Aufsatz ist herausgegeben in Husserliana XXV. 
8   Das erste Buch der Ideen ist herausgegeben in Husserliana III,1. 
9   Eine neue Edition des zweiten Buches der Ideen ist in Vorbereitung. Die bestehende Edition 
unterscheidet irrtümlicherweise zwischen einem zweiten und einem dritten Buch der Ideen und ist 
entsprechend auf zwei Bände der Husserliana aufgeteilt, die Bände IV und V. Die genannte 
Erörterung ist in der bestehenden Edition Teil des vermeintlich dritten Buches in Husserliana V. 

„Studien zur Struktur des Bewusstseins“: Husserls Beitrag zu einer…



8

dreigliedrige phänomenologische Theorie der theoretischen, axiologischen und 
praktischen Vernunft in einer umfassenden Beschreibung der Akte aller drei 
Aktklassen gründen. Da im Bewusstsein auf verschiedene Weise, durch Fundierung, 
intentionale Implikation, Assoziation und Motivation, Modifi kation und Modali-
sierung, Habitualisierung und die innere Zeitlichkeit, alles mit allem verbunden 
ist, setzt eine phänomenologische Theorie der Vernunft letztlich nichts weniger als 
eine eidetische Gesamtbeschreibung des Bewusstseins voraus. 

 Es ist, im Hinblick auf dieses Projekt einer phänomenologischen Theorie der 
Vernunft sicher kein Zufall, dass die deskriptiven Analysen zu den Gemüts- und 
Willensakten, die im zweiten und dritten Teilband der Edition veröffentlicht werden, 
im Umkreis der Vorlesungen über Axiologie und Ethik von 1908/09, 1911 und 
1914 10  und in den Jahren zwischen 1920 bis 1924 entstanden sind, in denen Husserl 
sich erneut in Vorlesungen 11  und in den Artikeln für die japanische Zeitschrift  The 
Kaizo  12  intensiv mit Grundfragen einer rationalen Ethik befasst hat. Axiologie und 
Ethik sind für Husserl die Theorien der axiologischen und praktischen Vernunft, 
die durch eine Phänomenologie der fühlend-wertenden und wollend-handelnden 
Akte zu begründen sind. 

 Ein dritter Kontext für Husserls deskriptiv-psychologische Forschungsarbeit 
insgesamt und deswegen auch für die hier zur Diskussion stehenden Manuskripte 
ist die Fortsetzung seiner kritischen Auseinandersetzung und unaufhörlichen 
Vertiefung, Erweiterung und Umformung seiner frühen Analysen und Bestimmungen 
des intentionalen Bewusstseins in der fünften und sechsten Logischen Untersuchung 13  
die selbst wiederum aus einer kritischen Aneignung und radikalen Revision von 
Brentanos Grundbestimmungen der Intentionalität erwachsen sind. Brentanos 
Defi nition des Bewusstseins durch die intentionale Beziehung auf einen Gegenstand 
ermöglicht die Befreiung vom Sensualismus und Naturalismus in der Psychologie, 
sie ist der erste und entscheidende Schritt zu Anerkennung des irreduziblen 
Eigenwesens des Bewusstseins. Die Intentionalität in ihren apriorischen Erlebnis- 
und Vollzugsformen ist das zentrale Thema einer reinen Bewusstseinspsychologie, 
einer Phänomenologie aus innerer Erfahrung. 

 Husserl hat sich zwar einerseits die bahnbrechende Einsicht Brentanos in die 
Intentionalität des Bewusstseins zu eigen gemacht, andrerseits aber alle konkreten 
deskriptiv-psychologischen Befunde Brentanos zurückgewiesen und grundlegend 
revidiert. So hat er von vornherein Brentanos Immanentismus hinsichtlich des 
intentionalen Gegenstands verworfen. Nur wenn das Bewusstsein auf sich refl ek-
tiert, ist das Objekt des intentionalen Aktes dem Akt selbst immanent. 

10   Diese Vorlesungen sind herausgegeben in Husserliana XXVIII. 
11   Es handelt sich in erster Linie um die Vorlesung „Einleitung in die Ethik“ von 1920 und wiederholt 
1924, die in Husserliana XXXVII herausgegeben ist, außerdem aber um Ausführungen zur Ethik 
in den Vorlesungen „Einleitung in die Philosophie“ von 1919/20, herausgegeben in Husserliana 
Materialien IX, und von 1922/23, herausgegeben in Husserliana XXXV. 
12   Diese Artikel sind herausgegeben in Husserliana XXVII. 
13   Die fünfte und sechste  Logische Untersuchung  sind herausgegeben in Husserliana XIX, 1 und 2. 

U. Melle



9

 Dann hat Husserl die Brentanosche Klassifi kation der Akte in Vorstellungen, 
Urteile und Akte des Liebens und Hassens durch die drei Aktklassen der Verstandesakte, 
der Gefühlsakte und der Willensakte ersetzt. Für Brentano waren Vorstellungen die 
eigentlich gegenstandsgebenden Akte, die vorgestellten Gegenstände waren jedoch 
weder doxisch noch wertmäßig noch praktisch- willensmäßig qualifi ziert. Solche 
Qualifi zierung leisteten die Akte der beiden anderen Aktklassen, indem sie auf die 
ihnen je eigene Weise Stellung nahmen zu den Vorstellungsgegenständen. 

 In der V. Logischen Untersuchung setzt sich Husserl ausführlich und kritisch mit 
Brentanos Vorstellungsbegriff und mit seiner Auffassung auseinander, dass alle 
anderen Akte in solchen modal unqualifi zierten Vorstellungen fundiert sind. Die 
Unterscheidung zwischen gegenstandsgebenden Akten und höherstufi gen Akten, 
die selbst keine eigenen intentionalen Gegenstände haben, sondern sich auf die in 
fundierenden Akten gegebenen Gegenstände beziehen und eine Art Stellungnahme 
zu diesen sind, bleibt jedoch in den Aktanalysen der  Logischen Untersuchungen  
erhalten in der Form der Unterscheidung zwischen objektivierenden und nicht- 
objektivierenden Akten. Nur das nun zu den objektivierenden Akten neben den 
doxisch qualifi zierten Vorstellungen auch die Urteile gehören. 

 Während Brentano in seiner frühen, für Husserl bestimmenden Urteilslehre das 
Urteil auf eine Seinsaffi rmation oder -negation, in Husserls Begriffen auf eine 
doxische Stellungnahme zum Vorstellungsgegenstand reduzierte, ist für Husserl die 
doxische Stellungnahme nur ein konstitutives Moment des Urteils, das es mit allen 
objektivierenden Akten – mit Ausnahme des Sonderfalls der neutralisierten Akte – 
gemeinsam hat. Die beiden anderen konstitutiven Momente sind die Begriffl ichkeit 
und vor allem die kategoriale Stukturiertheit. Urteilsakte in ihrer einfachsten Form 
der Wahrnehmungsurteile sind in Wahrnehmungen fundierte kategoriale Akte, die 
die Wahrnehmungen syntaktisch artikulieren und gliedern und ihre Gegenstände 
dadurch in die prädikative Sachverhaltsform bringen. 

 Im Rahmen seiner Analysen der intentionale Akte, ihrer Klassifi kation und ihrer 
Struktur, in der fünften und sechsten Logischen Untersuchung, führt Husserl eine 
Reihe von Begriffen und Bestimmungen ein, die für seine zukünftigen deskriptiv- 
psychologischen Untersuchungen zur Intentionalität bestimmende Orientierungspunkte 
bleiben: so insbesondere das Begriffspaar „Materie“ und „Qualität“ eines Aktes als 
sein intentionales Wesen, desweiteren die Begriffe der Fülle und der anschaulichen 
Erfüllung, der Synthesis, der Fundierung, der Verschmelzung, der kategorialen 
Fassung und Form. 

 Husserls phänomenologische Bewusstseinsforschung in den Jahren nach dem 
Erscheinen der  LU  gilt zum einem der Phänomenologie des Denkens und Urteilens 
und zum anderen der Phänomenologie der sinnlichen, vor-kategorialen 
Anschauungen, d.h. der Wahrnehmung und ihrer Als-ob-Modifi kationen der 
Erinnerung, der Phantasie und des Bildbewusstseins. Dazu kommen Analysen des 
inneren, vor-refl ektiven Bewusstseins der verschiedenen Bewusstseinsphänomene 
unter dem Titel des inneren Zeitbewusstseins. 

 Der erste Teilband der Edition wird zum größten Teil Forschungsmanuskripte 
aus den Jahren 1910 bis 1912 enthalten, die der weiteren Erforschung des intellek-
tiven, d.h. des vorstellend-erkennenden Bewusstseins gewidmet sind. Was Husserl 

„Studien zur Struktur des Bewusstseins“: Husserls Beitrag zu einer…



10

dabei vor allem interessiert, sind die Vollzugsformen der Akte, ihre Unterschiede 
und Fundierungsverhältnisse. Hierbei spielt der Unterschied zwischen Passivität 
und Aktivität und die zwischen beiden vermittelnde Rezeptivität eine wichtige 
Rolle. Im Großen und Ganzen lassen sich die Analysen in diesen Manuskripten 
durchaus als Beiträge zu einer Phänomenologie des Denkens und Urteilens verste-
hen. Das explizierende und beziehende Denken stützt sich aber auf Präfi gurationen 
seiner Leistung im Wahrnehmen. Husserl versucht die Übergänge von einer 
Reizaffektion zu einer Zuwendung, von da zu einer Erfassung, die wiederum zu 
einem freien Durchlaufen der Erscheinungen und dann schließlich zur spontanen 
Denkaktivität des Explizieren, Beziehens und Begreifens führt, genauestens zu 
beschreiben. Im Zusammenhang damit stehen phänomenologische Beschreibungen 
zur Grundlegung der Relationstheorie und der Mereologie. Eine eigene Gruppe von 
Manuskripten aus 1912 widmet sich dem Studium der Arten und Modi der 
Stellungnahmen. 

 Der zweite Teilband ist der Phänomenologie des Gemütsbewusstseins und seinen 
spezifi schen Gegenständen, den Werten, gewidmet. Auch hier ist der größte Teil der 
Manuskripte in der späteren Göttinger Zeit, zwischen 1909 und 1914 entstanden. Eine 
kleinere Anzahl von Manuskripten stammt aus der ersten Hälfte der zwanziger Jahre. 
Viele Texte stehen im Zusammenhang mit dem Problem der Wertgegebenheit und 
Werterkenntnis in Gefühlsakten: Wie sind uns Werte im Gefühl gegeben, so dass diese 
Gegenstände gültiger Werterkenntnis werden können? Neben diesem werterkenntnis-
theoretischen Interesse werden Husserls Analysen des Gemütsbewusstseins auch durch 
die mit diesem Interesse in Zusammenhang stehende Methode, sich bei seiner 
Untersuchung von der Analogie mit den intellektiven Akten leiten zu lassen, geprägt und 
beschränkt. Grundlegend in seinen Beschreibungen ist die Unterscheidung zwischen 
Empfi ndungsgefühlen, Gefühlsakten, Gefühlsreaktionen und Gefühlszuständen. 

 Der dritte Teilband enthält Forschungsmanuskripte mit Analysen der Willen-
sphänomene aus den Jahren 1909 bis 1934, mit dem abermaligen Schwerpunkt in den 
späteren Göttinger Jahren. Als die wichtigsten aktiven Willensphänomene ergeben 
sich Husserl der Vorsatzwille bzw. der Entschluss, das die Handlung initiierende 
 fi at  und der Handlungswille. Diese Willensphänomene werden, insbesondere 
im Zusammenhang mit der Phänomenologie der Handlung, ausführlich analysiert. 
Von besonderem Interesse sind dann Untersuchungen zur Willenspassivität unter 
den Titeln „Tendenz“, „Neigung“, „Streben“, „Trieb“. Ein eigenes Konvolut von 
kleineren Studien trägt die Signatur „Td“ für „Tendenz“. Husserl kommt zu dem 
deskriptiven Befund, dass das Bewusstsein als Ganzes in all seinen Akten Tendenz 
und Streben, d.h. willentlich ist. „Alles Leben“, heißt es in einem wohl um 1920 
entstandenen Test, „ist unaufhörliches Streben […]“. Wie passives Streben in Form 
eines Triebverlaufs in ein Ichstreben verwandelt werden kann, wie sich passives ten-
denziöses Ablaufen mit einem Hinstreben verbinden kann, wie Hemmungen und 
Widerstände auftreten können, die durch entsprechende Kraftanstrengung überwunden 
werden, dies alles wird Gegenstand einer genauesten phänomenologischen Analyse. 

 Husserl selbst hat an vielen Stellen das Unfertige, noch Problematische und noch 
Offene seiner Analysen angemerkt. Es handelt sich bei diesen Manuskripten in 
der Tat um Forschungsprotokolle, Momentaufnahmen eines disziplinierten und 

U. Melle



11

methodischen Forschungsprozesses, in dem es darum geht, auf der Grundlage einer 
rein inneren Erfahrung, die komplexen und verschlungenen Bewusstseinsphänomene 
in ihrer strukturellen Vielschichtigkeit und in ihren Zusammenhangs- und 
Vollzugsformen in den geschärften inneren Blick zu bekommen und so genau wie 
möglich zu beschreiben. Die großen und tiefen Fragen der Philosophie sind hierbei 
erst einmal nicht von Interesse, sie werden eingeklammert! Es geht um sachgerich-
tete Forschungsarbeit, die Schritt für Schritt die Phänomene im vollen Reichtum 
ihrer Bestimmung und Differenziertheit deskriptiv zu erfassen sucht. Wie niemand 
Eigenrecht und Eigenwert der physikalischen Forschung und aller naturwissen-
schaftlichen Forschung bestreitet, unabhängig von ihrer philosophischen Relevanz 
und auch unabhängig von dem Nutzwert solcher Forschung, so sollte, Husserl 
zufolge, auch das Eigenrecht und der Eigenwert der phänomenologischen Forschung 
anerkannt werden. Sich als Philosoph über die überfeinen, philosophisch irrele-
vanten Subtilitäten der Husserlschen Bewusstseinsanalysen zu beklagen, wird 
diesem Eigenrecht und Eigenwert nicht gerecht. Es ist zudem eine philosophische 
Entdeckung, dass das Bewusstsein ein autonomer Seinsbereich ist, eine eigene, in 
sich abgeschlossene Welt. Nur wenige Schritte in dieser neuen Welt genügen, um 
eine maßlose philosophische Verwunderung darüber zu erwecken, was es einerseits 
da alles zu entdecken gibt und wie ungeheuer schwierig andrerseits das phänome-
nologische Sehen und Unterscheiden ist. 

 Die Edition der „Studien zur Struktur des Bewusstseins“ wird mehr noch als 
andere Editionen zeigen, dass es Husserl ernst war mit der der handanlegenden 
Arbeit an den Phänomenen.   

„Studien zur Struktur des Bewusstseins“: Husserls Beitrag zu einer…



13© Springer International Publishing Switzerland 2015 
M. Ubiali, M. Wehrle (eds.), Feeling and Value, Willing and Action, 
Phaenomenologica 216, DOI 10.1007/978-3-319-10326-6_2

      L’éthique à l’épreuve de la raison. Critique, 
système et méthode dans les  Vorlesungen über 
Ethik und Wertlehre (1908–1914)  de E. Husserl 

             Emanuele     Mariani    

         Le stratège et l’architecte . Telles sont les deux âmes dont se composerait la  fi gure 
du «philosophe» selon une métaphore ouvertement kantienne employée par Husserl 
dans un cours d’introduction, en 1911, aux  Grundprobleme der Ethik und Wertlehre . 
«Stratège dans le combat contre la déraison [ Unvernunft ]» et «architecte qui conçoit 
le plan systématique de construction d’après lequel, dans le champ de la raison, 
doivent être établies les sciences possibles […]» (Hua XXVIII, 202). Dans la 
 Doctrine transcendantale de la méthode , Kant défi nissait l’«architecture» – en tant 
qu’ Architectonique  – comme «l’art du système», où le «système» est entendu 
comme un synonyme de «raison»: «Notre raison (subjectivement) est par elle-même 
un système […]»; et «par “système” j’entends l’unité des diverses connaissances 
sous une idée». De l’expérience à la science, le passage est garanti par la cohésion 
intrinsèque de nos connaissances. Et l’ Architectonique , installée en conclusion de la 
 Critique de la raison pure , s’érigeait de manière signifi cative sur le «concept rationnel 
de la forme d’un tout»: «l’unité systématique» – insistait Kant en effet – «est ce 
qui fait d’une connaissance commune une science». Autrement dit, sans unité il 
n’est pas de science. Et c’est dans cette unité que réside le sens, c’est-à-dire l’art, 
du système. 

 A un tel argument, Husserl souscrit sans peine. On retrouve ainsi dans le cours 
de 1911 un développement par moments similaire au raisonnement kantien – tant 
d’un point de vue terminologique que conceptuel. «Raison», «critique» et «sys-
tème» font leur apparition en phénoménologie. Les différences cependant sautent 
aux yeux. Quelles sont-elles? Il faut au préalable contextualiser l’intention de cette 
 Vorlesung  qui, en 1911, répète un thème déjà abordé en 1908 et par la suite repris 
en 1914: la fondation d’une éthique et d’une axiologie formelles par analogie avec 
la logique formelle. En termes plus généraux il s’agit d’un projet de très grande 
envergure, qui concerne une critique phénoménologique de la raison œuvrant au 

        E.   Mariani      (*) 
  Centro de Filosofi a ,  Universidade de Lisboa ,   Lisboa ,  Portugal   
 e-mail: emanuelemariani76@yahoo.it  

mailto: emanuelemariani76@yahoo.it


14

service d’un but: l’idéal d’une «connaissance absolue» à même d’établir un ordre 
systématique dans l’univers des sciences. 1  Ce projet, comme Husserl n’hésite pas à 
l’expliciter, porte le nom même de «philosophie». Et c’est sur l’idée de philosophie 
qu’il ouvre, justement, le cours de 1911: «[…] seulement en relation avec l’idée de 
philosophie en général, nous pouvons comprendre ce que c’est, en général, que 
l’éthique philosophique, la pratique philosophique, l’esthétique philosophique, la 
théorie philosophique de la valeur, et [comprendre] à quelle signifi cation systéma-
tique elles doivent prétendre […]» (Hua XXVIII, 164). 

 L’idéal d’une «connaissance absolue et absolument parfaite», le  telos  de la 
 philosophie, détermine ainsi la nécessité d’une éthique formelle – l’un des grands 
« desiderata  de notre temps». Et c’est au nom de cette «connaissance absolue» que 
l’éthique s’inscrit dans la totalité du système. Sa condition de possibilité dépend 
donc de la nécessité d’une idée – l’«absolu», pour reprendre le terme de Kant, en 
tant que «concept transcendantal de la raison», c’est-à-dire l’«inconditionné» 
comme «totalité des conditions» ou, plutôt, en termes phénoménologiques, 
«l’unifi cation suprême» constituant la fi nalité ultime de toute connaissance. Mais, 
inévitablement, de Kant à Husserl, l’idée d’«absolu» change de sens et intervient au 
début – non plus en conclusion – de la critique. Il ne s’agit plus de limiter la préten-
tion de la raison à aller au-delà d’elle-même, mais de réclamer le droit à ne rien 
laisser hors de soi. De la totalité des conditions on passe à une prétention de totalité. 
Et par conséquent changent également de sens les notions de «critique» et « système» 
qui, nonobstant l’homonymie des termes, ne conservent de strictement kantien que 
bien peu. 2  

 C’est donc sur cette spécifi cité que nous souhaiterions porter notre attention: 
dans les  Vorlesungen über Ethik und Wertlehre  de 1908–1914, le projet d’une cri-
tique phénoménologique de la raison se dessine à travers l’élaboration d’une éthique 
formelle, là où le  telos  – en tant que fi n et forme du tout – établit le fondement en 
vertu duquel la méthode de l’analogie se légitime. «Nous voulons procéder, autant 
que possible, sans présupposé», déclare Husserl, pour ajouter tout de suite «mais, 
d’un autre côté, nous voulons nous laisser guider par l’analogie avec la raison 
théorique, objectivante» –  de toutes les formes de raison,  « la mieux connue » (Hua 
XXVIII, 204). Sans analogie pas d’éthique et, corrélativement, sans une éthique qui 
rentre à l’intérieur du système, pas de cohésion entre les différents domaines de la 
raison. Mais qu’en est-il, alors, du principe de «l’absence de présupposés» qui 
défi nissait l’essence de la méthode? Une telle analogie ne semble-t-elle pas contrev-

1   Voir à ce propos la célèbre annotation que Husserl consigne dans son  Notizbuch  à la date du 25 
septembre 1906: «En premier lieu je mentionne la tâche générale que je dois résoudre pour moi si 
je dois pouvoir m’appeler philosophe. Je pense à une critique de la raison. Une critique de la raison 
logique et de la raison pratique, de la raison évaluative en général. Sans parvenir dans les traits 
généraux à la clarté sur le sens, l’essence, les méthodes, les principales perspectives d’une critique 
de la raison, sans avoir pensé, ébauché, établi et fondé une ébauche générale, je ne peux pas vivre 
vraiment ni véritablement» (Hua XXIV, Beil. B IX, 445). 
2   Concernant l’éternelle question du rapport entre Kant et Husserl et, accessoirement, entre Husserl 
et le néo-kantisme, voir en premier lieu le monumental Kern  1964 . Outre le désormais classique 
Ricœur  1986 , 274–313; voir également Kelkel  2005 . Et plus récemment Besoli  2010 , 571–646. 

E. Mariani



15

enir à l’idée même de phénoménologie qui s’interdit d’avancer d’hypothèses, de 
déduire, de présupposer rien aller de soi? Et comment l’intentionnalité peut-elle 
s’appliquer au domaine de l’éthique – la volonté et l’affectivité – si elle n’a plus à 
faire à des objets  stricto sensu , mais à des «valeurs»? Voici les questions auxquelles 
nous tâcherons d’apporter une réponse, en suivant le fi l de l’analogie qui conduit la 
phénoménologie à se structurer en science et, par là, en système. Et voici, enfi n, le 
problème qui nous occupera: l’équivocité d’une «raison» qui ne renonce jamais au 
sens de l’unité, nonobstant la variété de ses fonctions –  logique ,  pratique  et 
 axiologique.  3  

1     Qu’est-ce que la raison? 

 Entrons sans plus attendre dans le vif du sujet et posons la question: qu’est-ce que 
la raison? Dans la  Vorlesung  de 1908, Husserl affi rme en des termes sans équivoque 
que: «“Raison” est un titre pour l’a priori téléologique qui régit d’un bout à l’autre 
les sphères des actes» (Hua XXVIII, 343). Pour ajouter en 1914: «nous pouvons dis-
cerner autant d’espèces fondamentales d’actes […] qu’il y a d’espèces fondamen-
tales de raison». A cet égard, et dès 1907, dans  Die Idee der Phänomenologie , les 
actes de conscience au sens large étaient décrits non tant comme «des faits isolés et 
sans liaison entre eux», que comme «essentiellement relatifs les uns aux autres et 
montrant des ensembles téléologiques [ teleologische Zusammengehörigkeiten ]». «Et 
ces enchaînements [ Zusammenhänge ]», pouvons-nous lire un peu plus loin sous la 
plume du même Husserl, dans une note en marge de la page, «représentent l’unité 
qui caractérise la raison» (Hua II, 75). Cela signifi e que dans l’a priori téléologique, 
dont la raison est le «titre», s’exprime une normativité, à comprendre comme un 
ensemble de lois – formulées éidétiquement – qui régit le fonctionnement de la 
conscience. Ici, l’a priori se fait inévitablement téléologique, car «il en va des rap-
ports d’exactitude [ Richtigkeit ] et de non-exactitude et de l’orientation vers l’objet» 
(Hua III/1, 311). Ceci est ce que nous lisons, parallèlement aux  Vorlesungen , au § 
135 des  Ideen I , qui introduit, non par hasard, à la section «Phänomenologie der 
Vernunft». La même assertion s’exprime sous la forme d’une interrogation dès le § 
128: «Comment le “sens” de la conscience rejoint-il l’objet qui est le sien?»; «[…] 
que signifi e proprement la “prétention” de la conscience à se “rapporter” réellement 
à quelque chose d’objectif, à être valide? Comment élucider phénoménologique-
ment […] le rapport valable ou non-valable à l’objet? Nous voilà du même coup 
devant les grands problèmes de la raison» (Hua  III/1, 296 ). Trêve de citations. 

3   Cf. à ce sujet les indications extrêmement utiles de D. Pradelle, dans la préface à la traduction 
française de Hua XXIV (Pradelle  2009 ). Pour une vision plus générale, historique ainsi que systé-
matique, et une mise à jour des questions concernant l’éthique au sein de la réfl exion husserlienne 
voir l’ensemble des contributions recueillies par B. Centi/G. Gigliotti  2004 . Cf. également 
l’ Einleitung  di U. Melle dans Hua XXVIII. Quant au développement de la réfl exion husserlienne 
en matière d’éthique, voir Melle  1991 ; Melle  1992 . 

L’éthique à l’épreuve de la raison. Critique, système et méthode dans les Vorlesungen…



16

Explicitons provisoirement le principe de la réponse. Qu’est-ce que la raison? D’un 
point de vue phénoménologique, c’est la téléologie de la conscience; c’est la fi nalité 
vers laquelle procède toute forme d’intentionnalité; c’est la prise sur les objets et sur 
le monde en général qui se transforme en connaissance; en dernier instance, c’est le 
sens du rationnel qui reste un à travers la variété même de ses manifestations. 

  Représenter ,  juger ,  croire ,  ressentir ,  vouloir ,  aimer ,  haïr … les différences ne 
vont pas à l’encontre d’une unité intrinsèque. Les actes à travers lesquels la 
 conscience se déploie demeurent des actes de la conscience, idéalement une et 
concrètement multiple:

  La conscience est une unité sous le nom de raison: la raison qui connaît, celle qui évalue et 
celle qui agit sont étroitement liées l’une à l’autre et elles ne donnent pas lieu à des sciences 
séparées l’une de l’autre, mais à une unique doctrine de la raison qui, à son tour, fait partie 
d’une science […] la phénoménologie pure. (Hua  XXV, 197 ) 

 La raison est unité, et c’est dans l’unité qu’elle trouve, pour ainsi dire, sa raison 
d’être. Mais où réside donc le «collant» à même de maintenir uni le tout? Et quelles 
sont, plus précisément, les raisons de cette unité qui porte à son tour le nom de 
«raison»? Exprimer un jugement, apprécier la beauté d’un paysage, évaluer la justesse 
d’une action, aimer, haïr… dans un cas comme dans l’autre, la propriété transitive des 
actes demeure formellement la même. Un même schéma pour une multiplicité 
de fi gures: l’intention, le caractère d’acte ou la référence intentionnelle en tant 
que référence à l’objet se décrivent dans les termes d’une constante éidétique, un 
invariant structurel sur la base duquel se confi gure l’objectivité visée. Esquissons 
alors un premier élément de réponse: c’est l’intentionnalité qui sert de collant, une 
fois que la conscience a été défi nie comme  conscience de quelque chose . Et c’est ici 
que réside l’idée directrice du projet d’une critique phénoménologique, idée qui 
permettra  –  comme nous le verrons  –  la transformation de l’analogie en un «instru-
ment de la méthode», au service d’un objectif double: une fondation rationnelle de 
l’éthique à même de fonder l’unité transcendantale de la conscience. 4   

2     Le sens de l’unité 

 Posons la thèse suivante: sans unité il n’est pas de science et la phénoménologie, 
désirant à tout prix s’attribuer le titre de «science», ne fait pas exception de ce point 
de vue. Mais quel est, plus précisément, le sens de cette unité qui préside au projet 
d’une critique phénoménologique de la raison? La réponse que nous venons de 
fournir, et qui en vertu d’une invariance structurelle justifi e les raisons phénomé-
nologiques du «tout se tient», n’est pas sans soulever quelques diffi cultés si l’on 

4   Nous omettons d’expliciter ici l’apport extrêmement signifi catif ainsi que l’infl uence exercée par 
l’éthique brentanienne sur la réfl exion husserlienne, notamment en ce qui concerne la méthode de 
l’analogie. Pour un approfondissement de la question de la dette aussi bien que celle de l’originalité 
de l’éthique d’Husserl vis-à-vis de Brentano, voir Melle  1988b ; Donnici  1996 . Qu’il nous soit 
également permis de renvoyer à notre Mariani  2012 , 193–205. 

E. Mariani



17

considère de plus près le rapport entre les différents domaines de la raison – logique, 
pratique et axiologique – tel qu’il s’énonce en  incipit  du cours de 1914:

  Si l’on suit à présent les parallèles entre la logique et l’éthique, ou encore le parallèle entre 
les types d’actes et les types de raison auxquels se rapportent essentiellement ces disci-
plines […] la pensée s’impose alors qu’à la logique, au sens plus précisément et étroitement 
délimité d’une logique formelle, doit aussi correspondre en parallèle une pratique [ Praktik ] 
formelle et également apriorique en un sens analogue. Il en va à peu près de même pour le 
parallèle avec la raison évaluative [ wertend ], évaluante au sens le plus large […]. Cela 
conduit à l’Idée d’une axiologique formelle […] intimement entrelacée à celle de la pra-
tique formelle. (Hua XXVIII, 3–4) 

 Le parallèle entre les disciplines – logique, pratique et axiologique – se traduit 
dans un parallèle entre les «modes d’actes» ( Aktarten ) et les «modes des raisons» 
( Vernunftarten ). Le caractère d’acte ( Aktcharakter ) n’est rien d’autre que le mode 
pour la conscience de se rapporter à l’objet visé. Chaque acte exhibe, donc, un car-
actère spécifi que faisant en sorte que la référence objective se produit d’une façon 
plutôt que d’une autre. La conscience aura alors autant de modes que l’acte de car-
actéristiques intentionnelles – perceptif, imaginatif, judicatif, etc. – et aux multiples 
caractéristiques de l’acte correspondront autant de typologies descriptives. Il en 
va naturellement de même pour une intentionnalité de type non seulement 
objectivante – c’est-à-dire logique – mais également pratique ou axiologique: «Si 
l’affectivité [ Gemüt ] n’était pas un domaine de présomptions» – affi rme Husserl, 
toujours dans le cours de 1914 – alors le plaisir, le désir, le vouloir et ainsi de suite 
ne seraient que «des vécus aveugles, un peu comme des vécus du sentir-le-rouge ou 
du sentir-le-bleu». Et cela parce qu’«un simple sentir, le simple fait d’éprouver un 
 datum  sensible ne présume rien; mais un plaisir présume, un souhait présume, etc.» 
(Hua XXVIII, 63). 5  Au-delà des différences, pourrait-on être tenté de conclure, il y 
a là une structure commune, s’il n’était un contraste évident dès le cours de 1908 où 
l’on peut lire: «Un simple sentiment, un plaisir ou un déplaisir, un acte affectif 
[ Gemütsakt ] en général n’objective pas [ objektiviert nicht ]» (Hua  XVIII, 253 ). 

 Au détriment du parallélisme, une divergence essentielle demeure: l’«éthique» 
n’est pas la «logique»; «aimer» n’est pas «juger». Au fondement de la pratique et de 
l’axiologie règne un type particulier d’intentionnalité, irréductible à la raison 
 objectivante. L’intentionnalité, en d’autres termes, qu’elle soit pratique ou axiologique 
n’est pas une intentionnalité objectivante et, par conséquent, les actes que l’on 
retrouve à la base de l’éthique, bien qu’intentionnels, ne peuvent pas se considérer 
comme des «actes objectivants»  stricto sensu . Bref, dans l’éthique œuvre une inten-
tionnalité qui ne regarde pas à l’objet: le bien n’est pas une chose ( Gegenstand ), mais 
une valeur ( Wert ), où par «valeur» nous entendrons le corrélat ou noème – pour uti-
liser le lexique du tournant transcendantal – d’un acte d’évaluation ( Wertung ). 6  Plus 
précisément, la valeur est éprouvée ou, mieux, sentie par une affection correspon-
dante et non connue comme s’il s’était agi d’un objet de jugement. L’intentionnalité 

5   Pour une analyse plus exhaustive du surplus intentionnel excédant le plan matériel de la sensation 
voir Courtine  2003 , 77–78. 
6   Voir à ce propos les analyses de J. Benoist  2004 , 173. 

L’éthique à l’épreuve de la raison. Critique, système et méthode dans les Vorlesungen…



18

se charge d’une tonalité affective, en faisant de l’affectivité une modalité originaire de 
la référence intentionnelle. Certes, cela n’empêche pas que dans un deuxième temps 
l’affectivité puisse céder le pas à un acte objectivant et transformer l’affect en 
 connaissance, ou l’évaluation en jugement. Nous devons toutefois veiller à ne pas 
confondre l’objectivité des valeurs, là où la valeur devient l’objet d’une raison logique, 
avec les valeurs en tant qu’objectualités spécifi ques d’une intentionnalité pratico-
axiologique: «Les valeurs sont des objets, et des objets d’une région tout à fait spéci-
fi que» (Hua  XVIII, 284 ). Et c’est justement ici que l’aporie surgit. Répétons-le:  ein 
Gemütsakt überhaupt objektiviert nicht . L’intentionnalité pratico-axiologique n’a pas 
affaire à des objets au sens strict. Qu’en est-il alors de l’unité de l’acte? L’unité qui 
permet de décrire l’acte comme un «genre»? La distinction entre actes objectivants et 
actes non-objectivants ne préfi gure- t-elle pas une rupture irrévocable au sein de ce qui 
se défi nit sous le titre général d’«intentionnalité»?  

3     Les parallèles convergentes 

 Voici les questions posées par Husserl dans le cours de 1908: «Le concept d’acte 
a-t-il encore une unité? Celle-ci ne vole-t-elle pas en éclats dès lors qu’on reconnaît 
le double sens de l’intentionnalité?» (Hua XXVIII, 337). Il en va de même, par ail-
leurs, pour l’unité de la raison. La résolution du problème – disons-le sans hésita-
tion – s’appuiera sur le rapport de fondation [ Fundierung ] entre actes objectivants 
et actes non-objectivants, là où les premiers fondent, c’est-à-dire rendent possibles, 
les seconds. Par conséquent, les actes non-objectivants trouveront leur condition de 
possibilité dans les actes objectivants, sans toutefois se réduire à n’en être qu’un 
simple dérivé. Le «double sens» de l’intentionnalité n’est pas l’indice d’une ambig-
uïté, mais la marque d’une structure qui fait du rapport de fondation l’un des dis-
positifs les plus subtiles pour accéder aux dynamiques de la conscience. Et la 
 Fundierung  servira à la fois d’instrument descriptif à même de désambiguïser la 
complexité du vécu intentionnel. 7  Nous distinguerons ainsi deux moments  essentiels 
qui, bien qu’entrelacés, remplissent deux fonctions différentes: la référence et ce à 
quoi ( worauf ) la référence se réfère. Dans un  Gemütsakt , tel que par exemple un 
vécu de joie, nous avons d’un côté «etwas, das sich bezieht» et de l’autre «etwas, 
das worauf jenes sich bezieht» (Hua XXVIII, 338). Cela signifi e que pour jouir d’un 
événement donné – il  fait  beau – je dois en première lieu pouvoir me représenter ce 
même événement. En revanche, la représentation de l’événement – le ciel  est  bleu – 
n’implique aucunement un sentiment de joie, en tant que vécu d’accompagnement. 
La joie peut disparaître et la chose rester telle quelle. Plus précisément, la 
représentation sous-jacente à la joie – son  worauf  – ne fait pas partie intégrante du 

7   Cf. à ce sujet la préface à la  Sixième recherche logique  in Hua XIX/2, 534, où Husserl lui-même 
ne manque pas de déclarer l’étroite parenté entre la problématique du catégorial et la question des 
actes non-objectivants. 

E. Mariani



19

vécu de joie. Jouir de quelque chose n’est qu’un mode déterminé ( Aktcharakter ) de 
se rapporter à la chose même. Ici, ne se produit aucune objectivation supplémen-
taire: la chose est déjà là, devant notre regard, peu importe que nous nous en 
réjouissions ou pas. 8  Son être ou non-être – puisque, fi nalement, nous pouvons 
aussi nous réjouir de quelque chose qui n’existe pas – relève des compétences de 
l’acte objectivant et la joie, en soi, ne s’en occupe pas ou, mieux, se préoccupe 
d’autre chose que de l’être. De même pour le désir, la volonté, l’amour et tout ce qui 
rentre en principe à l’intérieur du  Gemüt :

  Cela paraîtra peut-être choquant, mais le mieux serait peut-être encore de dire: les actes 
non-objectivants sont, sinon au sens propre [du terme], du moins au sens téléologique (nor-
matif), «dirigés» sur des objets. L’objet est un étant. Objet et état de choses, être et non-être, 
vérité et non-vérité, [tout] cela relève des actes objectivants, de quelque manière que nous 
clarifi ons davantage les concepts afférents aux mots utilisés. D’un autre côté, les actes 
évaluatifs ne sont pas «dirigés» sur des objets, mais sur des valeurs. La valeur n’est pas de 
l’étant; la valeur est quelque chose de relatif à l’être ou au non-être, mais [elle] relève d’une 
autre dimension. (Hua XXVIII, 339–340) 

 Toute la diffi culté est donc d’assurer la spécifi cité de la raison pratico- axiologique, 
en justifi ant sa dépendance vis-à-vis de la raison logique. Une dérogation au paral-
lélisme initial s’impose en ce sens, et contraint l’analogie à se conjuguer avec un 
autre moment de la méthode, qui lui est antinomique mais tout à la fois complémen-
taire: l’entrelacement [ Verfl echtung ]. «Car la raison évaluative est nécessairement 
entrelacée à la raison théorétique» – et comme Husserl ne manque pas de 
l’expliciter – «cela est d’abord lié au fait que des actes intellectifs, des actes “objec-
tivants” (des actes représentant ou jugeant ou conjecturant) – dans lesquels les 
objectités évaluées accèdent à la représentation et se présentent éventuellement en 
certitude ou en probabilité comme étant ou n’étant pas –,  sont nécessairement au 
fondement de tout acte évaluant » (Hua XXVIII, 72). 

 Logique et éthique sont deux parallèles se projetant à l’infi ni qui fi nissent par 
converger. Relevons ainsi le chiasme qui vient se produire entre ces deux instances 
méthodologiques à l’apparence contradictoire: l’analogie structurelle que l’on 
retrouve à la base du parallélisme entre les sphères de la raison permet la coordina-
tion des deux dimensions – logique et pratico-axiologique – sans pour autant rabat-
tre la spécifi cité de l’une sur la primauté de l’autre, tandis que l’entrelacement 
consent à traduire l’intentionnalité pratico-axiologique dans le domaine de la 
logique objectivante. Comment l’éthique, qui aspire à devenir science, pourrait-elle 
en effet énoncer ses propres principes? L’action n’implique pas forcement sa thé-
matisation; faire le bien ne revient pas à dire comment le faire. Ici, l’intentionnalité – 
affi rmera métaphoriquement Husserl – est comme «muette et aveugle». Quel 
prodige permettra-t-il de lui ouvrir les yeux et lui accorder le don de la parole? Tout 
dépend de la possibilité d’un passage ou, mieux, d’une  metábasis  à même de trans-
former la valeur en quelque chose d’objectif et de rendre l’intentionnalité pratico- 
axiologique exprimable en termes logico-objectivants. Autrement dit, afi n que les 

8   Cf. également Hua XXVIII, 340. 

L’éthique à l’épreuve de la raison. Critique, système et méthode dans les Vorlesungen…



20

valeurs puissent devenir objets de science, il ne suffi t pas de les éprouver, mais en 
principe il faudra aussi pouvoir les décrire, voire les énoncer:

  Les valeurs sont quelque chose d’objectivable, mais les valeurs en tant qu’objets sont les 
objets de certains actes objectivants […]. Les actes évaluatifs en tant qu’actes d’un genre 
propre se «dirigent» sur quelque chose, mais non sur des objets; il relève seulement de leur 
essence que cette orientation qui est la leur puisse être saisie de manière objectivante, puis 
jugée et déterminée de manière objectivante» (Hua XXVIII, 340). 

 Sans se soumettre au rang d’objet, la valeur devient objectivable 
[ Objektivierbares ]. En réussissant un arrimage  in extremis , l’analyse phénomé-
nologique permet à l’éthique de jeter l’ancre sur les rivages de l’être; le désintéres-
sement ontologique s’atténue dans un intérêt médiat qui fait de la valeur «quelque 
chose de relatif» ( etwas Bezügliches ) à l’être. En se différenciant de la logique, 
l’éthique peut alors s’exprimer logiquement dans les termes d’une science pourvue 
d’objets propres et les valeurs gagnent, pour ainsi dire, une place au soleil à 
l’intérieur d’un système qui renoue les distinctions de l’analogie avec la trame d’un 
entrelacement. 9   

4     Tout doit être 

 Une grille d’équivalences émerge à la base de l’ Erkenntnistheorie , à laquelle la 
phénoménologie aspire: tout ce qui est, est connaissable et, par conséquent, tout 
ce qui est connaissable doit nécessairement se décrire en termes d’objet. Il en va de 
même pour ce qui transcende la sphère de l’être, comme les corrélats de 
l’intentionnalité pratico-axiologique: le «beau» et le «bien», ainsi que l’«amour» et 
la «haine» ne sont pas des objets mais, étant néanmoins objectivables, récupèrent  in 
extremis  une pertinence ontologique. Voilà pourquoi Husserl peut affi rmer que 
«d’une certaine façon, tous les actes se dirigent sur l’être» (Hua XXVIII, 105). La 
logique n’est que la méthode d’une objectivation possible, universellement appli-
cable et à même d’investir, en vertu de sa formalité, toute sorte de vécu intentionnel; 
elle est la formalisation qui rend disponibles les données de la conscience pour se 
façonner en objets de connaissance. 10  Contre une apparence faussement dictatoriale, 
le primat de la raison logique sert plutôt de garantie à une connaissance objective et 
universelle, et permet de conserver intacte la différence entre les domaines respectifs: 
«elle [ sc . la raison logique] connaît donc justement l’existence a priori de plusieurs 
genres, différents par essence» (Hua XXVIII, 61). 

 Une conséquence s’impose alors: les valeurs pratico-axiologiques n’existant pas 
vraiment, elles fi nissent d’une certaine façon par être et conduisent l’être à élargir, 

9   Cf. ce qu’Husserl affi rme, par ailleurs, au § 124 des  Ideen I : «La couche de l’expression – c’est là 
son originalité –, si ce n’est qu’elle confère précisément une expression à toutes les autres inten-
tionnalités, n’est pas productive» (Hua III/1, 287). 
10   Cf. à ce propos la préface de Pradelle  2009 , 46: «Ce n’est pas par généralisation, mais par 
 formalisation que la raison théorique subsume les autres formes de raison». 

E. Mariani



21

en retour, ses propres frontières. L’ontologie des sciences – dont la phénoménologie 
en tant qu’ Erkenntnistheorie  n’est que la condition de possibilité – récupère ainsi, à 
son intérieur, ce qui initialement lui échappait: l’éthique devient science par analo-
gie avec la logique, en rendant analogique le concept d’«objet». 11  Nous en avons 
une confi rmation indirecte au § 10 des  Ideen I , où par «objet» ( Gegenstand ) l’on 
comprend un «titre général», incluant une multiplicité de désignations. Au-delà des 
différences, un seul lien de parenté: «le mot “ objet ” sert d’accolade à toutes sortes 
de confi gurations d’ailleurs solidaires [ zusammengehörige Gestaltungen ] […]» 
(Hua III/1, 25). «Objet» peut être une chose, une propriété, une relation, un état-de- 
choses, un ensemble et ainsi de suite. Quel est, alors, le fi l rouge à même de ras-
sembler toutes ces diverses acceptions? Le principe de la réponse nous est fourni au 
§ 145, où Husserl évoque la même formulation qui fait de l’objet un «titre général»: 
«“L’objet” est partout pour nous un titre appliqué à des connexions éidétiques 
[ Wesenszusammenhänge ] de la conscience». D’un point de vue phénoménologique, 
l’«objet»  latiore sensu  est un «ensemble de connexions éidétiques de la conscience». 
Mais que doit-on comprendre par là? Rien d’autre que le corrélat d’une intention-
nalité, et peu importe fi nalement son statut ontologique. C’est pourquoi, toujours 
dans les  Ideen I , au § 117, en contradiction apparente avec les  Vorlesungen über 
Ethik und Wertlehre , Husserl pouvait déjà affi rmer:

  […] tous les actes en général – y compris les actes affectifs et volitifs – sont des actes 
«objectivants» [ Objektivierende ], qui «constituent» originellement des objets [ Gegenstände ]; 
ils sont la source nécessaire de régions d’être différentes et donc aussi des ontologies 
différentes qui s’y rapportent. Par exemple, la conscience qui évalue constitue un type 
nouveau d’objectivité: l’objectivité «axiologique», par opposé au simple monde des choses 
[ Sachenwelt ]; c’est un «étant» relatif à une nouvelle région. (Hua III/1, 272) 

 L’éthique est une dimension de la raison,  source  de  nouvelles régions d’être  et 
l’être, par refl et, accueille à l’intérieur de son horizon les objectivités pratico- 
axiologiques, en se chargeant d’une multiplicité irréductible. L’objet aimé ou voulu 
n’est pas l’objet connu et pourtant, d’une certaine façon, il demeure un «objet». 
Le geste husserlien aspire encore une fois à concilier deux instances en apparence 
 inconciliables: tous les actes en général peuvent se défi nir comme «objectivants», 
alors que l’intentionnalité n’œuvre pas en fonction d’un seul et même registre. 
Les propriétés de l’«acte en général» restent formellement inchangées et les 
différences de registre, les modes de l’intentionnalité, indiquent en revanche que 
les divers types d’objets sont réciproquement irréductibles. «Il existe de multiples 
modes <d’objet [ Gegenständlichkeit ] et avec eux de multiples modes> de ce qu’on 
appelle la présence [ Gegebenheit ]» (Hua II, 63) – ou, pour le dire de façon plus 
incisive,  Soviel Schein, soviel Sein:  autant de modes d’être, autant de modes de 
donation et, respectivement, d’évidences. 12   

11   Sur le statut ontologique et le rôle méthodologique de l’analogie chez Husserl, au-delà de la 
problématique intersubjective, voir Melandri  1960 ; Hedwig  1982 . Voir également Mariani  2012 , 
chap. IV et V, 207–339. 
12   Cf. à ce sujet la  Vorlesung  33 de Hua VIII ainsi que le § 46 de Hua I. 

L’éthique à l’épreuve de la raison. Critique, système et méthode dans les Vorlesungen…



22

5     Le genre et l’essence 

 Une question reste néanmoins encore en suspens: qu’en est-il de l’unité de l’acte? 
Quel sens y aura-t-il à parler d’«unité» face à l’élargissement sans limites de la 
«sphère générale de l’être [ allgemeine Seinsphäre ]»? Et comment décrire tout cela 
en termes phénoménologiques? Au-delà des variations lexicales et conceptuelles 
qui caractérisent le «tournant transcendantal», Husserl fournit au § 117 des  Ideen I  
quelques indications qui méritent d’être signalées. Ici, l’unité de l’«acte» se défi nit 
comme une unité de «genre», en renouvelant une même démonstration qu’on 
retrouve déjà dans la  Cinquième Recherche logique , puis reconfi rmée dans la 
 Vorlesung  de 1914:

  L’unité générique suprême qui lie tous ces «caractères d’actes» n’exclut pas des différences 
essentielles et d’ordre générique. Ainsi les positions affectives sont apparentées aux posi-
tions doxiques en tant que positions, sans toutefois être aussi solidaires les unes des autres 
que toutes les modalités de croyance. (Hua III/1, 269) 

 De renvoi en renvoi on parvient à la  Deuxième Recherche logique , dont le thème 
se consacrait – et non par hasard – aux rapports entre l’individuel et le général et, 
plus précisément, à l’«unité idéale de l’espèce»: à une même essence correspond 
une variété de concrétisations possibles. Répétons alors notre question: comment 
doit-on comprendre l’unité générique de l’acte? Toujours au § 117 des  Ideen I , nous 
lisons:

  En même temps que la communauté éidétique d’ordre générique [ gattungsmäßigen 
Wesengemeinschaft ] qui existe entre tous les caractères de position, est donnée  ipso facto  
celle de leurs corrélats positionnels noématiques […]. C’est ici que se fondent [ gründen ] en 
dernier ressort les analogies qu’on a toujours senties [ die allzeit empfundenen Analogien ] 
entre la logique générale, la théorie générale des valeurs et l’éthique, lesquelles, poussées 
dans leurs derniers réquisits, conduisent à la construction de disciplines générales parallèles 
d’ordre formel, logique formelle, axiologie formelle et théorie formelle de la pratique. 
(Hua III/1, 269) 

 Deux sont les points que nous retiendrons avec la plus grande attention: la 
 Wesengemeinschaft  et, ensuite, le caractère intuitif que Husserl semble attribuer 
implicitement à l’analogie ou, mieux, aux analogies en tant que «empfundenen 
Analogien». D’abord, qu’est-ce que la  Wesengemeinschaft ? Rien d’autre que la 
résultante d’un processus de généralisation permettant de maintenir uni le tout: 
l’unité générique suprême [ oberste Gattungseinheit ] se fonde sur l’unité d’une 
communauté éidétique. Autrement dit, l’essence est le principe de l’unité de genre. 
Disons «généralisation» ( Generalisierung ) et non «formalisation» ( Formalisierung ). 
La différence est capitale – nous y reviendrons – et s’explique à la lumière de cer-
taines distinctions qu’on retrouve déjà à l’œuvre dans la  Philosophie der Arithmetik , 
puis réutilisées en incipit des  Ideen I.  13  Le «genre suprême» désigne un ensemble de 
relations par lesquelles vient se délimiter le périmètre d’une classe d’appartenance 

13   Cf. en particulier Hua III/1, 31. 

E. Mariani


