Phaenomenologica 216

Marta Ubiali
Maren Wehrle Editors

Feeling and
Value, Willing
and Action

Essays in the Context of a
Phenomenological Psychology

@ Springer



Feeling and Value, Willing and Action



PHAENOMENOLOGICA
SERIES FOUNDED BY H.L. VAN BREDA AND PUBLISHED

UNDER THE AUSPICES OF THE HUSSERL-ARCHIVES

216
MARTA UBIALI AND MAREN WEHRLE

FEELING AND VALUE, WILLING AND ACTION

Editorial Board:

Director: U. Melle (Husserl-Archief, Leuven) Members: R. Bernet (Husserl-Archief, Leuven),
R. Breeur (Husserl-Archief, Leuven), S. Jsseling (Husserl-Archief, Leuven), H. Leonardy
(Centre d’études phénoménologiques, Louvain-la-Neuve), D. Lories (CEP/ISP/College
Désiré Mercier, Louvain-la-Neuve), J. Taminiaux (Centre d’études phénoménologiques,
Louvain-la-Neuve), R. Visker (Catholic University of Leuven, Leuven)

Advisory Board:

R. Bernasconi (The Pennsylvania State University), D. Carr (Emory University, Atlanta),
E.S. Casey (State University of New York at Stony Brook), R. Cobb- Stevens (Boston
College), J.F. Courtine (Archives-Husserl, Paris), F. Dastur (Université de Paris XX),
K. Diising (Husserl-Archiv, Kéln), J. Hart (Indiana University, Bloomington), K. Held
(Bergische Universitit Wuppertal), K.E. Kaehler (Husserl-Archiv, K&ln), D. Lohmar
(Husserl-Archiv, Koln), W.R. McKenna (Miami University, Oxford, USA), J.N. Mohanty
(Temple University, Philadelphia), E.W. Orth (Universitit Trier), C. Sini (Universita degli
Studi di Milano), R. Sokolowski (Catholic University of America, Washington D.C.),
B. Waldenfels (Ruhr-Universitit, Bochum)

More information about this series at http://www.springer.com/series/6409


http://www.springer.com/series/6409

Marta Ubiali * Maren Wehrle
Editors

Feeling and Value,
Willing and Action

Essays in the Context
of a Phenomenological Psychology

@ Springer



Editors

Marta Ubiali

Maren Wehrle

Husserl Archives KU Leuven
Leuven, Belgium

ISSN 0079-1350 ISSN 2215-0331 (electronic)
ISBN 978-3-319-10325-9 ISBN 978-3-319-10326-6 (eBook)
DOI 10.1007/978-3-319-10326-6

Springer Cham Heidelberg New York Dordrecht London

Library of Congress Control Number: 2014955789

© Springer International Publishing Switzerland 2015

This work is subject to copyright. All rights are reserved by the Publisher, whether the whole or part of
the material is concerned, specifically the rights of translation, reprinting, reuse of illustrations, recitation,
broadcasting, reproduction on microfilms or in any other physical way, and transmission or information
storage and retrieval, electronic adaptation, computer software, or by similar or dissimilar methodology
now known or hereafter developed. Exempted from this legal reservation are brief excerpts in connection
with reviews or scholarly analysis or material supplied specifically for the purpose of being entered and
executed on a computer system, for exclusive use by the purchaser of the work. Duplication of this
publication or parts thereof is permitted only under the provisions of the Copyright Law of the Publisher’s
location, in its current version, and permission for use must always be obtained from Springer.
Permissions for use may be obtained through RightsLink at the Copyright Clearance Center. Violations
are liable to prosecution under the respective Copyright Law.

The use of general descriptive names, registered names, trademarks, service marks, etc. in this publication
does not imply, even in the absence of a specific statement, that such names are exempt from the relevant
protective laws and regulations and therefore free for general use.

While the advice and information in this book are believed to be true and accurate at the date of
publication, neither the authors nor the editors nor the publisher can accept any legal responsibility for
any errors or omissions that may be made. The publisher makes no warranty, express or implied, with
respect to the material contained herein.

Printed on acid-free paper

Springer is part of Springer Science+Business Media (www.springer.com)


www.springer.com

Preface

This volume developed out of the “Husserl-Arbeitstage,” which were held in Leuven
on November 21-24, 2012. Both the topic of the conference and the current volume
were inspired by and dedicated to the current and last large edition project in the
Husserliana series, the Studien zur Struktur des Bewusstseins.' In the three volumes
of the edition, Husserl provides a not always systematic but nonetheless impressive
amount of rich phenomenological descriptions of consciousness in its tripartite
structure as intellective, feeling, and volitional-actional consciousness. These
descriptions can be considered as Husserl’s most focused attempt to produce a
comprehensive and detailed map of forms and structures of pure intentional
consciousness in its own essence.

This concrete phenomenological research of pure consciousness contains
extensive and rich descriptions of emotional and volitional consciousness that had
been previously unknown. These analyses of the intentional structures of feelings,
tendencies, desires, and decisions not only provide a meaningful contribution to a
central topic in phenomenology today—a phenomenological theory of action—but
also open phenomenology up to other philosophical approaches in the continental

'The edition of the Studien zur Struktur des Bewusstseins is currently being carried out in the
archives of Leuven by Prof. Ullrich Melle and Dr. Thomas Vongehr and will be published in 2015.
The Studien contain all of Husserl’s numerous manuscripts that relate to his project of providing
an exhaustive phenomenological description of consciousness. Husserl worked intensively on this
project between 1908 and 1914 and wrote his findings down in numerous research manuscripts.
The edition will consist therefore in three separate parts. The first volume will contain the analysis
of cognizing consciousness and its act structures. In these analyses, Husserl is preoccupied with
the description of the passage from passive-receptive perception to active judgment. The second
and third volumes are of particular interest with regard to the thematic area that the here-collected
contributions deal with. The second volume of the Studien contains descriptions of feelings and
emotional consciousness, while the third volume contains analyses of volitional consciousness. In
1927, Husserl entrusted this immense collection of manuscripts to Ludwig Landgrebe, his assistant
since 1923, in order to be organized in a publication, which until now has never been achieved. The
first contribution of this volume, written by Ullrich Melle, provides a comprehensive and detailed
overview of the content and the structure of the Studien.



vi Preface

as well as in the analytic traditions. Moreover, it emphasizes the emotional and
practical sides of consciousness and tries to integrate them into a comprehensive
scheme of cognition. In that sense, Husserl’s descriptions could also be an impor-
tant contribution to the current debate in philosophy and psychology on the role and
definition of emotions and feelings.

Husserl’s descriptions in the years from 1908 to 1925 of the phenomena of
feeling, value, willing, and action and his attempts to differentiate them in regard to
their function and role for experience show how difficult it is to develop a clear-cut
definition or even hierarchical classification of these phenomena. In his attempt to
separate the phenomena, Husserl comes to see how deeply these dimensions are
interrelated on an operational level. It is this up-to-date perspective and direct prox-
imity to (supposedly) new insights in philosophy and cognitive science—namely,
that cognition, emotions, willing, and valuing are deeply interwoven or that percep-
tion always has to be considered as a kind of action—that makes it important and at
the same time easy to open up Husserl’s thought to a wider philosophical and inter-
disciplinary debate.

This is what motivated us to broaden the scope of the present volume and discuss
the topics of feeling and value, willing and action with, but also beyond, Husserl.
The contributions to this volume approach these phenomena from different philo-
sophical perspectives and/or through the investigation of the various layers within
the scope of the topic. The contributions of the current volume provide phenomeno-
logical descriptions of certain kinds of feelings, discuss the foundational relation
between intellective and nonintellective acts, develop a notion of emotional cogni-
tion, investigate the analogy between judging and willing as position and decision
or emotional states and acts, examine the various forms of willing as well as the
emotional experience of value and value judgments or the constitution of value, try
to determine the role of the will and perception in the constitution of action, describe
passivity and activity in the spheres of feeling and willing, and establish temporality
and corporeality as essential factors in feeling and willing.

Contributions published in this volume are thus not limited to Husserl’s ethics or
phenomenology of perception and action but rather involve other philosophers who
have worked together with Husserl on these issues in a phenomenological perspec-
tive in the broad sense. The structure of this volume aims to respect and value this
thematic richness. The first part of the contributions is more closely dedicated to
Husserl and his phenomenological reflections on feeling, value, willing, and action,
while the second part opens to other authors such as Franz Brentano, Moritz Geiger,
Martin Heidegger, Adolf Reinach, and Arthur Schopenhauer and debates in the
analytic tradition as well.

Leuven, Belgium Marta Ubiali
Maren Wehrle



Contents

PartI Husserl on Feeling and Value, Willing and Action

»otudien zur Struktur des Bewusstseins: Husserls Beitrag zu
einer phinomenologischen Psychologie....................coccooiiniiininniiininnne 3
Ullrich Melle

L’éthique a I’épreuve de la raison. Critique, systeme

et méthode dans les Vorlesungen iiber Ethik und Wertlehre

(1908-1914) de E. HUSS T ..........c..cocooiiininiiiiiiieicceeceee e 13
Emanuele Mariani

La fonction de I’analogie dans la fondation de I’éthique
ChezZ HUSSEIL..........coooiiiiiiie et 31
Samuel Le Quitte

Exceptional Love? ............ccooouiiiiiiiiiiicieectee et 51
John J. Drummond

Husserl and Geiger on Feelings and Intentionality...............cccccooceeniennn. 71
Michele Averchi

Intentionality of Moods and Horizon Consciousness
in Husserl’s Phenomenology ...............ccccoooiiiiiiniiiiiiieniieienieeeeseeeesieene 93
Ignacio Quepons Ramirez

Husserls Phiinomenologie des Habitus und der Konstitution
des bleibenden Charakters.................ccoccoeviiiiiiniiiiiienieceeeee e 105
Marta Ubiali

Husser]’s Conception of Cognition as an Action:
An Inquiry into Its Prehistory ..o 119
Genki Uemura

vii



viii Contents

PartII Thinking with and beyond Husserl

Tatsache, Wert und menschliche Sensibilitiit: Die Brentanoschule
und die Gestaltpsychologie.................ccocooviiiiiiiniiiiieee e 141
Ingrid Vendrell Ferran

Are Emotions “Recollected in Tranquility”?

Phenomenological Reflections on Emotions, Memory,

and the Temporal Dynamics of Experience................ccccccovviiiviiniiiniennnnnne 163
Michela Summa

Affectivity and Temporality in Heidegger ................cccoooviiriiininniiinienienne 183
Jan Slaby

Phénomenologie des Mitleids. Analyse eines moralischen

Gefiihls im Anschluss an Husserl und Schopenhauer ..................c.............. 207
Thorsten Streubel

Angst als fremde Macht................c..cooooiiiiniiie 229

Stefano Micali

Social Acts as Intersubjective Willing Actions...............cccccceevvierriiniinnennnn. 245
Esteban Marin Avila

Leibliche Interaktionen und gemeinsame Absichten................cccccooceeenin. 263
Hilge Landweer



Part I
Husserl on Feeling and Value,
Willing and Action



,wStudien zur Struktur des Bewusstseins‘:
Husserls Beitrag zu einer
phanomenologischen Psychologie

Ullrich Melle

Im Nachlass Edmund Husserls befindet sich ein umfangreiches Typoskript mit dem
Titel Studien zur Struktur des Bewusstseins, das Ludwig Landgrebe, der seit 1923
Husserls Privatassistent war, 1927 auf der Grundlage von zahlreichen Forschungs-
manuskripten Husserls im Auftrag desselben anfertigte.! Aus demselben Jahr
stammt eine weitere von Landgrebe angefertigte und ebenfalls im Nachlass
erhaltene Zusammenstellung und Abschrift von Husserlschen Manuskripten mit
dem Titel Gegenstand und Sinn.> Nicht mehr im Nachlass erhalten ist ein drittes in
dieser Zeit entstandenes Typoskript, das den Titel Logische Studien trug und das
nach mehrfacher Um- und Uberarbeitung durch Husserl und Landgrebe schlieBlich
unter dem Titel Erfahrung und Urteil von Landgrebe nach Husserls Tod im Jahr
1939 verdffentlicht wurde. Die hier angefiihrte Reihenfolge der drei Typoskripte
diirfte auch der Reihenfolge ihrer Entstehung entsprechen.

Leider lisst sich iiber die konkreten Anlésse fiir diese Arbeiten Landgrebes, die
konkreten Umsténde ihrer Entstehung und die Absichten, die Husserl damit
verband, nichts Gesichertes sagen. Man wird allerdings davon ausgehen diirfen,
dass die Landgrebe ‘schen Typoskripte als Entwiirfe fiir Veroffentlichungen dienen
sollten. Die beiden erhaltenen Typoskripte sind von Husserl auch iiberarbeitet
worden, wenn auch insgesamt gesehen nicht besonders intensiv.

Kennzeichnend fiir alle drei Typoskripte ist, dass es sich um Zusammenstellungen
von Forschungsmanuskripten mit umfangreichen und konkreten phinomenologischen
Analysen und Beschreibungen des intentionalen Bewusstseins und seiner Strukturen
handelt. Wihrend das Typoskript der Studien zur Struktur des Bewusstseins zum
grofiten Teil auf Manuskripten aus der spiten Gottinger Zeit zwischen 1909 und

'Das Typoskript wird im Nachlass in mehreren Konvoluten unter der Gesamt-Signatur M III 3
aufbewahrt.

2Das Typoskript wird im Nachlass unter der Signatur M III 4 aufbewahrt.
U. Melle (<)

Husserl Archives, Institute of Philosophy, KU Leuven, Leuven, Belgium
e-mail: ullrich.melle @hiw.kuleuven.be

© Springer International Publishing Switzerland 2015 3
M. Ubiali, M. Wehrle (eds.), Feeling and Value, Willing and Action,
Phaenomenologica 216, DOI 10.1007/978-3-319-10326-6_1


mailto: ullrich.melle@hiw.kuleuven.be

4 U. Melle

1914 beruht, stehen viele der Manuskripte, die den beiden anderen Typoskripten
zugrundeliegen, im Zusammenhang mit der Vorlesung ,, Transzendentale Logik*
von 1920/213 oder sind im Umkreis dieser Vorlesung entstanden.

Die Studien zur Struktur des Bewusstseins sind in drei Teile unterteilt: Der erste
Teil mit dem Titel ,,Aktivitdt und Passivitit* behandelt fundamentale Strukturen des
intentionalen Bewusstseins iiberhaupt, exemplifiziert aber in erster Linie an den
intellektiven Akten des Vorstellens und Urteilens, der doxischen Stellungnahme,
des Auffassens, Zuwendens, Meinens und Aufmerkens. Besondere Aufmerksamkeit
gilt, dem Titel entsprechend, dem Verhéltnis von Passivitit, Rezeptivitit und
Spontaneitit. Es gibt, was diesen ersten Teil betrifft, inhaltliche Parallelen und
Ubereinstimmungen mit dem aus dem Typoskript der Logischen Studien hervorge-
gangenen Text von Erfahrung und Urteil. In den Zusammenhang dieses ersten Teils
gehort auch, einer Bemerkung Landgrebes in einer von ihm entworfenen Einleitung
zu diesem Typoskript zufolge, das Typoskript von Gegenstand und Sinn.

Der zweite Teil mit dem Titel ,,Wertkonstitution, Gemiit, Wille* ist der Analyse
und Beschreibung der Intentionalitit und Konstitutionsleistung der beiden anderen
Aktklassen des Bewusstseins, den emotionalen und volitionalen Akten, gewidmet.
Der dritte Teil trigt den Titel ,,Modalitit und Tendenz®. Er besteht aus zwei relativ
heterogenen Abschnitten: einem ersten Abschnitt tiber Modi der Stellungnahme
und Maoglichkeitsbewusstsein sowie einem zweiten Abschnitt iiber Tendenz, Trieb
und Streben als allgemeine Bewusstseinsform.

k

Im August 1927 verfasste Husserl einen Entwurf fiir eine Einleitung in die Studien
der Struktur des Bewusstseins, in dem er den systematischen Ort dieser Studien
verdeutlichte. ,,Die nachfolgenden Untersuchungen®, so beginnt der Entwurf, ,,sind
so durchgefiihrt und dargestellt, dass sie in einer gewissen Zweideutigkeit sowohl
als psychologische wie als transzendental-phdnomenologische gelesen werden
konnen.“ Husserl will aber alles Philosophische aufler Spiel lassen. Es soll sich
bei diesen Untersuchungen demnach um eine ,,sozusagen unphilosophische
Phénomenologie* handeln. Eine solche unphilosophische Phinomenologie ist
aber nichts anderes als eine phidnomenologische oder reine Psychologie. Husserl
beschiftigte sich gerade zu dieser Zeit intensiv mit der Konzeption und meth-
odischen Grundlegung einer solchen phinomenologischen Psychologie. Im Sommer
und Herbst 1927 arbeitete er unter der Mitarbeit von Heidegger intensiv am Artikel
fiir die Encyclopedia Britannica iiber die transzendentale Phinomenologie. Dieser
Artikel beginnt mit der Ausarbeitung der Idee einer rein phdnomenologischen
Psychologie, um dann durch die Aufdeckung ihrer transzendentalen Naivitit die
Notwendigkeit einer transzendentalen Reduktion, die das Feld der transzendentalen
Selbsterfahrung erdffnet, zu erweisen.

Das Problem der Begriindung einer das Eigenwesentliche des Bewusstseins
erforschenden Psychologie als einer aller empirischen psychologischen Forschung
zugrundeliegenden und normierenden Ontologie des von allen naturalistischen

3Diese Vorlesung ist herausgegeben in den Banden X VII, XI und XXXI der Husserliana.



Studien zur Struktur des Bewusstseins*: Husserls Beitrag zu einer... 5

Auffassungen gereinigten Bewusstseins als einer eigenstindigen Seinssphire hat
Husserl in den letzten Jahren seiner Lehrtitigkeit von 1925 bis 1928 intensiv
beschiftigt. In den Jahren 1925, 1926/27 und 1928 hat Husserl drei Vorlesungen
tiber phianomenologische bzw. intentionale Psychologie gehalten, und im April
1928 hat er in Amsterdam und Groningen auf der Grundlage des Artikels fiir die
Encyclopedia Britannica viel beachtete Vortrige zu diesem Thema gehalten.*

Einer eidetischen Psychologie des reinen Bewusstseins kam eine dreifache
Schliisselstellung im Begriindungszusammenhang der Wissenschaften zu: fiir die
Reform der Psychologie, fiir die Grundlegung der Geisteswissenschaften und fiir
die Hinfiihrung zur transzendentalen Phidnomenologie als absoluter Grund-
wissenschaft. Es gab Husserl zufolge zwei geniale Wegbereiter fiir eine phdnome-
nologische Psychologie: Brentano und Dilthey, wobei der erste vor allem die Reform
der Psychologie und der Philosophie im Auge hatte, der zweite die Grundlegung
der Geisteswissenschaften. Beiden gemeinsam ist die Forderung nach einer besch-
reibend-zergliedernden Psychologie im ausschlieflichen Riickgang auf die innere
Erfahrung vor und unabhingig von aller psychophysischen Forschung. Die
Absicht auf die Grundlegung der Geisteswissenschaften fiihrt Dilthey allerdings
iber eine bloBe Klassifikation der Bewusstseinsphdnomene und Beschreibung
von Einzelerlebnissen hinaus. Sein Interesse gilt dem personalen Subjekt im histo-
rischen Gemeinschaftsleben und den kulturellen Schopfungen aus den geistigen
Leistungen der vergemeinschafteten Subjekte. Entscheidend ist aber, dass auch eine
diesem Interesse dienende geisteswissenschaftliche Psychologie nur eine hoher
entwickelte reine und eidetische Psychologie ist, eine Psychologie aus rein geistiger
Erfahrung und auf rein geistige Zusammenhénge gerichtet.

Bei den Studien zur Struktur des Bewusstseins handelt es sich um die Ergebnisse
von Husserls eigener konkreter rein psychologischer Forschung. Dies kommt
deutlich zum Ausdruck in einem Brief von Heidegger an Husserl vom 22. Oktober
1927. Heidegger bezieht sich dabei auf eine Bemerkung Husserls, dass es bis jetzt
noch keine reine Psychologie gibe. Hierauf antwortet Heidegger: ,,Nun, die
wesentlichen Stiicke liegen in den drei Abschnitten des von Landgrebe getippten
Ms. Diese Untersuchungen miissen zuerst erscheinen und zwar aus zwei Griinden: 1.
Dass man die konkreten Untersuchungen vor Augen hat und nicht als versprochene
Programme vergeblich sucht. 2. Dass Sie selbst Luft bekommen fiir eine grundsit-
zliche Exposition der transzendentalen Problematik.

Wie der Titel Studien zur Struktur des Bewusstseins erkennen ldsst, beanspruchte
Husserl nicht, mit diesem Werk eine systematisch ausgearbeitete und vollstindige
phidnomenologische Psychologie vorzulegen. Ein solcher Anspruch stinde in eklatan-
tem Widerspruch mit Husserls Verstindnis von wissenschaftlicher Forschung im
Allgemeinen und ganz besonders mit solcher Forschung in einem neu entdeckten

“Die Vorlesung von 1925, Teile der Vorlesungen von 1926/27 und 1928, der Artikel fiir die
Encylopedia Britannica und die Amsterdamer Vortrige sind herausgegeben in Band IX der
Husserliana.

SHusserl, E.: Briefwechsel. Band IV: Die Freiburger Schiiler. In: Husserliana Dokumente Band 111,
IV. Hg. von Karl Schuhmann in Verbindung mit Elisabeth Schuhmann. Dordrecht 1994, 145.



6 U. Melle

Forschungsfeld. Es handelt sich nur um ,,Studien* — wohl nur eine, vielleicht aus
asthetischen Griinden vorgezogene Variante fiir das Wort ,,Untersuchungen® —, um
Beschreibungen und Analysen von Bewusstseinsformen, —strukturen, und -modalititen,
die einen deutlichen Forschungscharakter haben, d.h. offen sind fiir Weiterfiihrungen,
Verfeinerungen und Korrekturen. Bei den Analysen der intellektiven Akte hat
Husserl, wie zu erwarten, erkennbar festeren Boden unter den Fiiflen als bei seinem
Versuch, die Gemiits- und Willensakte deskriptiv in den Griff zu bekommen.

Der Bereich der Untersuchungen umfasst das gesamte Bewusstseinsfeld in
seinen passiven, rezeptiven und aktiven Vollziigen in den drei Aktklassen. Wie
der zweite Teil des Titels deutlich macht, geht es um Analysen zur Struktur des
Bewusstseins, d.h. zu seiner Architektonik, in der jedes psychische Erlebnis und
Ereignis seine genau zu bestimmende Stelle hat. In Bezug auf das Bewusstsein von
wStruktur und ,,Architektonik® zu sprechen, ist allerdings leicht missverstéindlich,
weil es zu statisch klinkt. Das Bewusstsein hat jedoch einen durch und durch
dynamischen Geschehens- und Vollzugscharakter.

Landgrebe hat seinem Typoskript eine grole Anzahl von Forschungsmanuskripten
zugrundegelegt und versucht, diese zu einem kohérenten Text zusammenzufiigen.
Abgesehen von der Anordnung und einigen iiberleitenden Sitzen hat Landgrebe in
die Husserlschen Manuskripte nicht eingegriffen. Er hat allerdings die Manuskripte
nicht immer vollstidndig verwendet und manchmal auch verschiedene Teile von
Manuskripten an verschiedenen Stellen eingeordnet. Im Ergebnis ergibt das
einen Text, der nicht frei von Briichen, terminologischen Verschiebungen und
Inkonsistenzen ist. Was Husserls weitere Beschiftigung mit dem Typoskript betrifft,
so ist nur der erste Teil, teilweise intensiv, mit Bleistift in Form van Annotationen,
stilistischen Verbesserungen und Streichungen iiberarbeitet worden. Husserl hat auch
auf einigen eingelegten Manuskriptbléttern Ergéinzungen und Ausfithrungen zum Text
verfasst. Im zweiten und dritten Teil finden sich abgesehen von Unterstreichungen,
die allerdings auch von Landgrebe stammen konnten, kaum Bearbeitungsspuren
von Husserl.

Gliicklicherweise sind nun alle Originalmanuskripte, die Landgrebe seinem
Typoskript zugrunde gelegt hat, im Nachlass erhalten. Dieser Umstand ermdoglicht
eine kritische Edition dieser Manuskripte unabhingig von Landgrebes
Zusammenstellung. Eine solche Edition ist seit vielen Jahren in Vorbereitung und
nihert sich ihrem Abschluss. Diese Edition wird in drei umfangreichen Binden
Husserls konkret-eidetische Strukturanalysen des intentionalen Bewusstseins
zur Veroffentlichung bringen. Die Dreiteilung der Edition entspricht Husserls
Klassifikation der intentionalen Akte in die intellektiven, die emotionalen und die
volitionalen Akte. Verstand, Gemiit und Wille sind die drei Aktsphédren des
Bewusstseins, jede mit ihren eigenen Akt- und Vollzugsformen und Aktmodalititen,
jede mitihren eigenen Rechts- und Vernunftformen und ihren eigenen Gegenstidnden,
aber alle drei verbunden durch Fundierungsverhiltnisse und durch die im inneren
Zeitbewusstsein konstituierte Einheit des Bewusstseinsstroms.

Wie bereits erwihnt, stammen die Manuskripte der Edition zum grofiten Teil aus
den Jahren 1909 bis 1914. Husserl hat in diesen Jahren offensichtlich eine
grofle Forschungsanstrengung unternommen, den neuen Kontinent, den er glaubte,



.Studien zur Struktur des Bewusstseins®: Husserls Beitrag zu einer... 7

entdeckt zu haben, ndmlich das reine Bewusstsein, nicht nur in seinen allgemeinen
Strukturen und Formen, sondern auch in seinen spezifischen Phdnomenen in ihrer
verwirrenden Vielfalt so genau wie moglich zu beschreiben.

Es ist wenig wahrscheinlich, dass Husserl alle diese Forschungsmanuskripte im
Hinblick auf einen bestimmten Plan fiir eine Vertffentlichung verfasst hat. Es gibt
neben umfangreicheren Manuskripten auch viele nur wenige Blitter umfassende
einzelne Analysen, die zu thematischen Konvoluten mit einer bestimmten Signatur
zusammengefasst worden sind. Interessanterweise findet sich auf dem Titelblatt
eines zum ersten Teil gehorigen Konvoluts der Titel ,,Struktur des Bewusstseins®.

Wie zu Landgrebes Typoskript gibt es auch zu diesen Forschungsmanuskripten
keine AuBerungen Husserls, die uns Einsicht verschaffen konnten in spezifische
Anlisse fiir diese Untersuchungen und damit verbundene konkrete Absichten. Man
kann diese deskriptiv-psychologischen Forschungsarbeiten aber wohl in drei
systematische Kontexte einordnen. Zunichst féllt auf, dass sie ebenfalls in einer
Zeit entstanden sind, in der die methodische Grundlegung einer apriorischen
Psychologie aus rein innerer Erfahrung als einer un- und vorphilosophischen
Phianomenologie Husserl stark beschéftigte. Man kann hierfiir verweisen auf die
Vorlesung ,,Grundprobleme der Phianomenologie” von 1910/11,5 auf den Aufsatz
,Philosophie als strenge Wissenschaft“ aus 19117 und auf die Ideen zu einer reinen
Phdnomenologie und phinomenologischen Philosophie von 1913,% deren Titel die
Unterscheidung zwischen der Phidnomenologie als einer eigenstindigen Einzel-
wissenschaft und als methodisch verwandelte transzendentale Phdnomenologie zum
Ausdruck bringt. Im zweiten Buch der Ideen findet sich eine grundlegende
Erorterung der Idee einer rationalen, d.h. eidetischen Psychologie im Verhiltnis zur
Phinomenologie, die zunichst als Wesenslehre der Erlebnisse Teil der rationalen
Psychologie zu sein scheint, dann aber durch die transzendentale Umwendung die
rationale Psychologie wie alle anderen Ontologien in sich einordnet.’

Ein zweiter systematischer Kontext ist das Projekt einer phanomenologischen
Kritik oder Theorie der Vernunft, das Husserl in diesen Jahren verfolgte. Eine
solche phédnomenologische Theorie der Vernunft besteht aus zwei Teilen bzw.
Stufen: der Stufe der Vernunftprinzipien und die Stufe der intentionalen Akte, in
denen diese Prinzipien gegriindet sind. Die philosophische Begriindung der
Vernunftprinzipien bedarf einer genauen phidnomenologischen Beschreibung der
Akte, die unter diese Prinzipien fallen. Da, Husserl zufolge, nicht nur der Verstand,
sondern auch das Gemiit und der Wille ihre ihnen eigenen und irreduziblen Formen
der Vernunft, d.h. von Wahrheit, Recht und Giiltigkeit haben, die zum Ausdruck
kommen in den axiologischen und praktischen Vernunftprinzipien, muss die

5Die Vorlesung ist herausgegeben in Husserliana XTII.
"Der Aufsatz ist herausgegeben in Husserliana XXV.
$Das erste Buch der Ideen ist herausgegeben in Husserliana IIT,1.

°Eine neue Edition des zweiten Buches der Ideen ist in Vorbereitung. Die bestehende Edition
unterscheidet irrtiimlicherweise zwischen einem zweiten und einem dritten Buch der Ideen und ist
entsprechend auf zwei Bénde der Husserliana aufgeteilt, die Binde IV und V. Die genannte
Erorterung ist in der bestehenden Edition Teil des vermeintlich dritten Buches in Husserliana V.



8 U. Melle

dreigliedrige phidnomenologische Theorie der theoretischen, axiologischen und
praktischen Vernunft in einer umfassenden Beschreibung der Akte aller drei
Aktklassen griinden. Da im Bewusstsein auf verschiedene Weise, durch Fundierung,
intentionale Implikation, Assoziation und Motivation, Modifikation und Modali-
sierung, Habitualisierung und die innere Zeitlichkeit, alles mit allem verbunden
ist, setzt eine phdnomenologische Theorie der Vernunft letztlich nichts weniger als
eine eidetische Gesamtbeschreibung des Bewusstseins voraus.

Es ist, im Hinblick auf dieses Projekt einer phdnomenologischen Theorie der
Vernunft sicher kein Zufall, dass die deskriptiven Analysen zu den Gemiits- und
Willensakten, die im zweiten und dritten Teilband der Edition veroffentlicht werden,
im Umkreis der Vorlesungen iiber Axiologie und Ethik von 1908/09, 1911 und
1914'° und in den Jahren zwischen 1920 bis 1924 entstanden sind, in denen Husserl
sich erneut in Vorlesungen'' und in den Artikeln fiir die japanische Zeitschrift The
Kaizo" intensiv mit Grundfragen einer rationalen Ethik befasst hat. Axiologie und
Ethik sind fiir Husserl die Theorien der axiologischen und praktischen Vernunft,
die durch eine Phdnomenologie der fiihlend-wertenden und wollend-handelnden
Akte zu begriinden sind.

Ein dritter Kontext fiir Husserls deskriptiv-psychologische Forschungsarbeit
insgesamt und deswegen auch fiir die hier zur Diskussion stehenden Manuskripte
ist die Fortsetzung seiner kritischen Auseinandersetzung und unaufhorlichen
Vertiefung, Erweiterung und Umformung seiner friihen Analysen und Bestimmungen
desintentionalen Bewusstseinsin der fiinften und sechsten Logischen Untersuchung?
die selbst wiederum aus einer kritischen Aneignung und radikalen Revision von
Brentanos Grundbestimmungen der Intentionalitit erwachsen sind. Brentanos
Definition des Bewusstseins durch die intentionale Beziehung auf einen Gegenstand
ermoglicht die Befreiung vom Sensualismus und Naturalismus in der Psychologie,
sie ist der erste und entscheidende Schritt zu Anerkennung des irreduziblen
Eigenwesens des Bewusstseins. Die Intentionalitiit in ihren apriorischen Erlebnis-
und Vollzugsformen ist das zentrale Thema einer reinen Bewusstseinspsychologie,
einer Phinomenologie aus innerer Erfahrung.

Husserl hat sich zwar einerseits die bahnbrechende Einsicht Brentanos in die
Intentionalitdt des Bewusstseins zu eigen gemacht, andrerseits aber alle konkreten
deskriptiv-psychologischen Befunde Brentanos zuriickgewiesen und grundlegend
revidiert. So hat er von vornherein Brentanos Immanentismus hinsichtlich des
intentionalen Gegenstands verworfen. Nur wenn das Bewusstsein auf sich reflek-
tiert, ist das Objekt des intentionalen Aktes dem Akt selbst immanent.

Diese Vorlesungen sind herausgegeben in Husserliana XX VIIL.

"Es handelt sich in erster Linie um die Vorlesung ,,Einleitung in die Ethik* von 1920 und wiederholt
1924, die in Husserliana XXXVII herausgegeben ist, auBerdem aber um Ausfiihrungen zur Ethik
in den Vorlesungen ,,Einleitung in die Philosophie* von 1919/20, herausgegeben in Husserliana
Materialien IX, und von 1922/23, herausgegeben in Husserliana XXXV.

2Diese Artikel sind herausgegeben in Husserliana XX VIIL.

3Die fiinfte und sechste Logische Untersuchung sind herausgegeben in Husserliana XIX, 1 und 2.



Studien zur Struktur des Bewusstseins®: Husserls Beitrag zu einer... 9

Dann hat Husserl die Brentanosche Klassifikation der Akte in Vorstellungen,
Urteile und Akte des Liebens und Hassens durch die drei Aktklassen der Verstandesakte,
der Gefiihlsakte und der Willensakte ersetzt. Fiir Brentano waren Vorstellungen die
eigentlich gegenstandsgebenden Akte, die vorgestellten Gegenstinde waren jedoch
weder doxisch noch wertmiflig noch praktisch-willensmiflig qualifiziert. Solche
Qualifizierung leisteten die Akte der beiden anderen Aktklassen, indem sie auf die
ihnen je eigene Weise Stellung nahmen zu den Vorstellungsgegenstinden.

In der V. Logischen Untersuchung setzt sich Husserl ausfiihrlich und kritisch mit
Brentanos Vorstellungsbegriff und mit seiner Auffassung auseinander, dass alle
anderen Akte in solchen modal unqualifizierten Vorstellungen fundiert sind. Die
Unterscheidung zwischen gegenstandsgebenden Akten und hoherstufigen Akten,
die selbst keine eigenen intentionalen Gegenstiande haben, sondern sich auf die in
fundierenden Akten gegebenen Gegenstinde beziehen und eine Art Stellungnahme
zu diesen sind, bleibt jedoch in den Aktanalysen der Logischen Untersuchungen
erhalten in der Form der Unterscheidung zwischen objektivierenden und nicht-
objektivierenden Akten. Nur das nun zu den objektivierenden Akten neben den
doxisch qualifizierten Vorstellungen auch die Urteile gehoren.

Wihrend Brentano in seiner frithen, fiir Husserl bestimmenden Urteilslehre das
Urteil auf eine Seinsaffirmation oder -negation, in Husserls Begriffen auf eine
doxische Stellungnahme zum Vorstellungsgegenstand reduzierte, ist fiir Husserl die
doxische Stellungnahme nur ein konstitutives Moment des Urteils, das es mit allen
objektivierenden Akten — mit Ausnahme des Sonderfalls der neutralisierten Akte —
gemeinsam hat. Die beiden anderen konstitutiven Momente sind die Begrifflichkeit
und vor allem die kategoriale Stukturiertheit. Urteilsakte in ihrer einfachsten Form
der Wahrnehmungsurteile sind in Wahrnehmungen fundierte kategoriale Akte, die
die Wahrnehmungen syntaktisch artikulieren und gliedern und ihre Gegenstinde
dadurch in die pridikative Sachverhaltsform bringen.

Im Rahmen seiner Analysen der intentionale Akte, ihrer Klassifikation und ihrer
Struktur, in der fiinften und sechsten Logischen Untersuchung, fithrt Husserl eine
Reihe von Begriffen und Bestimmungen ein, die fiir seine zukiinftigen deskriptiv-
psychologischen UntersuchungenzurIntentionalititbestimmende Orientierungspunkte
bleiben: so insbesondere das Begriffspaar ,,Materie” und ,,Qualitédt” eines Aktes als
sein intentionales Wesen, desweiteren die Begriffe der Fiille und der anschaulichen
Erfiillung, der Synthesis, der Fundierung, der Verschmelzung, der kategorialen
Fassung und Form.

Husserls phdnomenologische Bewusstseinsforschung in den Jahren nach dem
Erscheinen der LU gilt zum einem der Phinomenologie des Denkens und Urteilens
und zum anderen der Phinomenologie der sinnlichen, vor-kategorialen
Anschauungen, d.h. der Wahrnehmung und ihrer Als-ob-Modifikationen der
Erinnerung, der Phantasie und des Bildbewusstseins. Dazu kommen Analysen des
inneren, vor-reflektiven Bewusstseins der verschiedenen Bewusstseinsphdnomene
unter dem Titel des inneren Zeitbewusstseins.

Der erste Teilband der Edition wird zum gréBten Teil Forschungsmanuskripte
aus den Jahren 1910 bis 1912 enthalten, die der weiteren Erforschung des intellek-
tiven, d.h. des vorstellend-erkennenden Bewusstseins gewidmet sind. Was Husserl



10 U. Melle

dabei vor allem interessiert, sind die Vollzugsformen der Akte, ihre Unterschiede
und Fundierungsverhiltnisse. Hierbei spielt der Unterschied zwischen Passivitit
und Aktivitat und die zwischen beiden vermittelnde Rezeptivitit eine wichtige
Rolle. Im GrofBlen und Ganzen lassen sich die Analysen in diesen Manuskripten
durchaus als Beitrdge zu einer Phinomenologie des Denkens und Urteilens verste-
hen. Das explizierende und beziehende Denken stiitzt sich aber auf Prifigurationen
seiner Leistung im Wahrnehmen. Husserl versucht die Uberginge von einer
Reizaffektion zu einer Zuwendung, von da zu einer Erfassung, die wiederum zu
einem freien Durchlaufen der Erscheinungen und dann schlieBlich zur spontanen
Denkaktivitit des Explizieren, Beziehens und Begreifens fiihrt, genauestens zu
beschreiben. Im Zusammenhang damit stehen phdnomenologische Beschreibungen
zur Grundlegung der Relationstheorie und der Mereologie. Eine eigene Gruppe von
Manuskripten aus 1912 widmet sich dem Studium der Arten und Modi der
Stellungnahmen.

Der zweite Teilband ist der Phanomenologie des Gemiitsbewusstseins und seinen
spezifischen Gegenstinden, den Werten, gewidmet. Auch hier ist der grofite Teil der
Manuskripte in der spiteren Gottinger Zeit, zwischen 1909 und 1914 entstanden. Eine
kleinere Anzahl von Manuskripten stammt aus der ersten Hélfte der zwanziger Jahre.
Viele Texte stehen im Zusammenhang mit dem Problem der Wertgegebenheit und
Werterkenntnis in Gefiihlsakten: Wie sind uns Werte im Gefiihl gegeben, so dass diese
Gegenstidnde giiltiger Werterkenntnis werden konnen? Neben diesem werterkenntnis-
theoretischen Interesse werden Husserls Analysen des Gemiitsbewusstseins auch durch
die mit diesem Interesse in Zusammenhang stehende Methode, sich bei seiner
Untersuchung von der Analogie mit den intellektiven Akten leiten zu lassen, gepragt und
beschrinkt. Grundlegend in seinen Beschreibungen ist die Unterscheidung zwischen
Empfindungsgefiihlen, Gefiihlsakten, Gefiihlsreaktionen und Gefiihlszustinden.

Der dritte Teilband enthilt Forschungsmanuskripte mit Analysen der Willen-
sphidnomene aus den Jahren 1909 bis 1934, mit dem abermaligen Schwerpunkt in den
spateren Gottinger Jahren. Als die wichtigsten aktiven Willensphdnomene ergeben
sich Husserl der Vorsatzwille bzw. der Entschluss, das die Handlung initiierende
fiat und der Handlungswille. Diese Willensphdnomene werden, insbesondere
im Zusammenhang mit der Phanomenologie der Handlung, ausfiihrlich analysiert.
Von besonderem Interesse sind dann Untersuchungen zur Willenspassivitit unter
den Titeln ,,Tendenz*, ,Neigung®, ,,Streben®, ,,Trieb“. Ein eigenes Konvolut von
kleineren Studien tridgt die Signatur ,,Td* fiir ,,Tendenz*. Husserl kommt zu dem
deskriptiven Befund, dass das Bewusstsein als Ganzes in all seinen Akten Tendenz
und Streben, d.h. willentlich ist. ,,Alles Leben®, heif3t es in einem wohl um 1920
entstandenen Test, ,,ist unaufhorliches Streben [...]*“. Wie passives Streben in Form
eines Triebverlaufs in ein Ichstreben verwandelt werden kann, wie sich passives ten-
denzidses Ablaufen mit einem Hinstreben verbinden kann, wie Hemmungen und
Widerstinde auftreten konnen, die durch entsprechende Kraftanstrengung iiberwunden
werden, dies alles wird Gegenstand einer genauesten phdnomenologischen Analyse.

Husserl selbst hat an vielen Stellen das Unfertige, noch Problematische und noch
Offene seiner Analysen angemerkt. Es handelt sich bei diesen Manuskripten in
der Tat um Forschungsprotokolle, Momentaufnahmen eines disziplinierten und



Studien zur Struktur des Bewusstseins®: Husserls Beitrag zu einer... 11

methodischen Forschungsprozesses, in dem es darum geht, auf der Grundlage einer
reininneren Erfahrung, die komplexen und verschlungenen Bewusstseinsphinomene
in ihrer strukturellen Vielschichtigkeit und in ihren Zusammenhangs- und
Vollzugsformen in den geschérften inneren Blick zu bekommen und so genau wie
moglich zu beschreiben. Die groen und tiefen Fragen der Philosophie sind hierbei
erst einmal nicht von Interesse, sie werden eingeklammert! Es geht um sachgerich-
tete Forschungsarbeit, die Schritt fiir Schritt die Phdnomene im vollen Reichtum
ihrer Bestimmung und Differenziertheit deskriptiv zu erfassen sucht. Wie niemand
Eigenrecht und Eigenwert der physikalischen Forschung und aller naturwissen-
schaftlichen Forschung bestreitet, unabhingig von ihrer philosophischen Relevanz
und auch unabhingig von dem Nutzwert solcher Forschung, so sollte, Husserl
zufolge, auch das Eigenrecht und der Eigenwert der phdnomenologischen Forschung
anerkannt werden. Sich als Philosoph iiber die iiberfeinen, philosophisch irrele-
vanten Subtilitdten der Husserlschen Bewusstseinsanalysen zu beklagen, wird
diesem Eigenrecht und Eigenwert nicht gerecht. Es ist zudem eine philosophische
Entdeckung, dass das Bewusstsein ein autonomer Seinsbereich ist, eine eigene, in
sich abgeschlossene Welt. Nur wenige Schritte in dieser neuen Welt geniigen, um
eine malBlose philosophische Verwunderung dariiber zu erwecken, was es einerseits
da alles zu entdecken gibt und wie ungeheuer schwierig andrerseits das phanome-
nologische Sehen und Unterscheiden ist.

Die Edition der ,,Studien zur Struktur des Bewusstseins* wird mehr noch als
andere Editionen zeigen, dass es Husserl ernst war mit der der handanlegenden
Arbeit an den Phinomenen.



L’éthique a I’épreuve de la raison. Critique,
systeme et méthode dans les Vorlesungen iiber
Ethik und Wertlehre (1908-1914) de E. Husserl

Emanuele Mariani

Le stratege et I’architecte. Telles sont les deux dmes dont se composerait la figure
du «philosophe» selon une métaphore ouvertement kantienne employée par Husserl
dans un cours d’introduction, en 1911, aux Grundprobleme der Ethik und Wertlehre.
«Stratege dans le combat contre la déraison [Unvernunft]» et «architecte qui congoit
le plan systématique de construction d’apres lequel, dans le champ de la raison,
doivent étre établies les sciences possibles [...]» (Hua XXVIII, 202). Dans la
Doctrine transcendantale de la méthode, Kant définissait 1’ «architecture» — en tant
qu’Architectonique — comme «l’art du systeme», ou le «systeme» est entendu
comme un synonyme de «raison»: «Notre raison (subjectivement) est par elle-méme
un systeme [...]»; et «par “systeme” j’entends 1’unité des diverses connaissances
sous une idée». De 1’expérience a la science, le passage est garanti par la cohésion
intrinseéque de nos connaissances. Et I’ Architectonique, installée en conclusion de la
Critique de la raison pure, s’ érigeait de maniere significative sur le «concept rationnel
de la forme d’un tout»: «I’unité systématique» — insistait Kant en effet — «est ce
qui fait d’une connaissance commune une science». Autrement dit, sans unité il
n’est pas de science. Et c’est dans cette unité que réside le sens, c’est-a-dire ’art,
du systeme.

A un tel argument, Husserl souscrit sans peine. On retrouve ainsi dans le cours
de 1911 un développement par moments similaire au raisonnement kantien — tant
d’un point de vue terminologique que conceptuel. «Raison», «critique» et «sys-
teéme» font leur apparition en phénoménologie. Les différences cependant sautent
aux yeux. Quelles sont-elles? Il faut au préalable contextualiser I’intention de cette
Vorlesung qui, en 1911, répete un theme déja abordé en 1908 et par la suite repris
en 1914: la fondation d’une éthique et d’une axiologie formelles par analogie avec
la logique formelle. En termes plus généraux il s’agit d’un projet de tres grande
envergure, qui concerne une critique phénoménologique de la raison ceuvrant au

E. Mariani (0<)
Centro de Filosofia, Universidade de Lisboa, Lisboa, Portugal
e-mail: emanuelemariani76@yahoo.it

© Springer International Publishing Switzerland 2015 13
M. Ubiali, M. Wehrle (eds.), Feeling and Value, Willing and Action,
Phaenomenologica 216, DOI 10.1007/978-3-319-10326-6_2


mailto: emanuelemariani76@yahoo.it

14 E. Mariani

service d’un but: I’idéal d’une «connaissance absolue» a méme d’établir un ordre
systématique dans I’univers des sciences.! Ce projet, comme Husserl n’hésite pas a
I’expliciter, porte le nom méme de «philosophie». Et c’est sur 1’idée de philosophie
qu’il ouvre, justement, le cours de 1911: «[...] seulement en relation avec I’'idée de
philosophie en général, nous pouvons comprendre ce que c’est, en général, que
I’éthique philosophique, la pratique philosophique, 1’esthétique philosophique, la
théorie philosophique de la valeur, et [comprendre] a quelle signification systéma-
tique elles doivent prétendre [...]» (Hua XXVIII, 164).

L’idéal d’une «connaissance absolue et absolument parfaite», le telos de la
philosophie, détermine ainsi la nécessité d’une éthique formelle — I’un des grands
«desiderata de notre temps». Et c’est au nom de cette «connaissance absolue» que
I’éthique s’inscrit dans la totalité du systéme. Sa condition de possibilité dépend
donc de la nécessité d’une idée — 1’ «absolu», pour reprendre le terme de Kant, en
tant que «concept transcendantal de la raison», c’est-a-dire I’«inconditionné»
comme «totalité des conditions» ou, plutdt, en termes phénoménologiques,
«I’unification supréme» constituant la finalité ultime de toute connaissance. Mais,
inévitablement, de Kant & Husserl, I’'idée d’ «absolu» change de sens et intervient au
début — non plus en conclusion — de la critique. Il ne s’agit plus de limiter la préten-
tion de la raison a aller au-dela d’elle-méme, mais de réclamer le droit a ne rien
laisser hors de soi. De la totalité des conditions on passe a une prétention de totalité.
Et par conséquent changent également de sens les notions de «critique» et «systeme»
qui, nonobstant I’homonymie des termes, ne conservent de strictement kantien que
bien peu.?

C’est donc sur cette spécificité que nous souhaiterions porter notre attention:
dans les Vorlesungen iiber Ethik und Wertlehre de 1908—1914, le projet d’une cri-
tique phénoménologique de la raison se dessine a travers I’élaboration d’une éthique
formelle, 1a ot le telos — en tant que fin et forme du tout — établit le fondement en
vertu duquel la méthode de I’analogie se 1égitime. «Nous voulons procéder, autant
que possible, sans présupposé», déclare Husserl, pour ajouter tout de suite «mais,
d’un autre cdté, nous voulons nous laisser guider par 1’analogie avec la raison
théorique, objectivante» — de routes les formes de raison, «la mieux connue» (Hua
XXVIII, 204). Sans analogie pas d’éthique et, corrélativement, sans une éthique qui
rentre a 'intérieur du systéme, pas de cohésion entre les différents domaines de la
raison. Mais qu’en est-il, alors, du principe de «I’absence de présupposés» qui
définissait I’essence de la méthode? Une telle analogie ne semble-t-elle pas contrev-

'Voir a ce propos la célebre annotation que Husserl consigne dans son Notizbuch a la date du 25
septembre 1906: «En premier lieu je mentionne la tiche générale que je dois résoudre pour moi si
je dois pouvoir m’appeler philosophe. Je pense a une critique de la raison. Une critique de la raison
logique et de la raison pratique, de la raison évaluative en général. Sans parvenir dans les traits
généraux a la clarté sur le sens, ’essence, les méthodes, les principales perspectives d’une critique
de la raison, sans avoir pensé, ébauché, établi et fondé une ébauche générale, je ne peux pas vivre
vraiment ni véritablement» (Hua XXIV, Beil. B IX, 445).

2Concernant I’éternelle question du rapport entre Kant et Husserl et, accessoirement, entre Husserl

et le néo-kantisme, voir en premier lieu le monumental Kern 1964. Outre le désormais classique
Ricceur 1986, 274-313; voir également Kelkel 2005. Et plus récemment Besoli 2010, 571-646.



Léthique a I'épreuve de la raison. Critique, systéme et méthode dans les Vorlesungen... 15

enir a I’idée méme de phénoménologie qui s’interdit d’avancer d’hypotheses, de
déduire, de présupposer rien aller de soi? Et comment 1’intentionnalité peut-elle
s’appliquer au domaine de 1’éthique — la volonté et 1’affectivité — si elle n’a plus a
faire a des objets stricto sensu, mais a des «valeurs»? Voici les questions auxquelles
nous ticherons d’apporter une réponse, en suivant le fil de 1’analogie qui conduit la
phénoménologie a se structurer en science et, par 13, en systeme. Et voici, enfin, le
probléme qui nous occupera: 1’équivocité d’une «raison» qui ne renonce jamais au
sens de 1'unité, nonobstant la variété de ses fonctions — logique, pratique et
axiologique.®

1 Qu’est-ce que la raison?

Entrons sans plus attendre dans le vif du sujet et posons la question: qu’est-ce que
la raison? Dans la Vorlesung de 1908, Husserl affirme en des termes sans équivoque
que: «“Raison” est un titre pour 1’a priori téléologique qui régit d’un bout a I’autre
les spheres des actes» (Hua XXVIII, 343). Pour ajouter en 1914: «nous pouvons dis-
cerner autant d’especes fondamentales d’actes [...] qu’il y a d’especes fondamen-
tales de raison». A cet égard, et des 1907, dans Die Idee der Phdnomenologie, les
actes de conscience au sens large étaient décrits non tant comme «des faits isolés et
sans liaison entre eux», que comme «essentiellement relatifs les uns aux autres et
montrant des ensembles téléologiques [feleologische Zusammengehorigkeiten]». «Et
ces enchainements [Zusammenhdnge]», pouvons-nous lire un peu plus loin sous la
plume du méme Husserl, dans une note en marge de la page, «représentent I’unité
qui caractérise la raison» (Hua II, 75). Cela signifie que dans 1’a priori téléologique,
dont la raison est le «titre», s’exprime une normativité, a comprendre comme un
ensemble de lois — formulées éidétiquement — qui régit le fonctionnement de la
conscience. Ici, I’a priori se fait inévitablement téléologique, car «il en va des rap-
ports d’exactitude [Richtigkeit] et de non-exactitude et de 1’orientation vers 1’objet»
(Hua III/1, 311). Ceci est ce que nous lisons, parallelement aux Vorlesungen, au §
135 des Ideen I, qui introduit, non par hasard, a la section «Phdnomenologie der
Vernunft». La méme assertion s’exprime sous la forme d’une interrogation des le §
128: «Comment le “sens” de la conscience rejoint-il I’objet qui est le sien?»; «[...]
que signifie proprement la “prétention” de la conscience a se “rapporter” réellement
a quelque chose d’objectif, a étre valide? Comment élucider phénoménologique-
ment [...] le rapport valable ou non-valable a I’objet? Nous voila du méme coup
devant les grands problémes de la raison» (Hua III/1, 296). Tréve de citations.

3Cf. a ce sujet les indications extrémement utiles de D. Pradelle, dans la préface a la traduction
francaise de Hua XXIV (Pradelle 2009). Pour une vision plus générale, historique ainsi que systé-
matique, et une mise a jour des questions concernant I’éthique au sein de la réflexion husserlienne
voir ’ensemble des contributions recueillies par B. Centi/G. Gigliotti 2004. Cf. également
I’Einleitung di U. Melle dans Hua XXVIII. Quant au développement de la réflexion husserlienne
en matiere d’éthique, voir Melle 1991; Melle 1992.



16 E. Mariani

Explicitons provisoirement le principe de la réponse. Qu’est-ce que la raison? D’un
point de vue phénoménologique, c’est la téléologie de la conscience; c’est la finalité
vers laquelle procede toute forme d’intentionnalité; c’est la prise sur les objets et sur
le monde en général qui se transforme en connaissance; en dernier instance, c’est le
sens du rationnel qui reste un a travers la variété méme de ses manifestations.

Représenter, juger, croire, ressentir, vouloir, aimer, hair... les différences ne
vont pas a I’encontre d’une unité intrinseque. Les actes a travers lesquels la
conscience se déploie demeurent des actes de la conscience, idéalement une et
concretement multiple:

La conscience est une unité sous le nom de raison: la raison qui connait, celle qui évalue et
celle qui agit sont étroitement liées I’une a I’autre et elles ne donnent pas lieu a des sciences
séparées 1’une de 1’autre, mais a une unique doctrine de la raison qui, a son tour, fait partie
d’une science [...] la phénoménologie pure. (Hua XXV, 197)

La raison est unité, et c’est dans I’unité qu’elle trouve, pour ainsi dire, sa raison
d’€tre. Mais ot réside donc le «collant» &8 méme de maintenir uni le tout? Et quelles
sont, plus précisément, les raisons de cette unité qui porte a son tour le nom de
«raison»? Exprimer un jugement, apprécier la beauté d’un paysage, évaluer la justesse
d’une action, aimer, hair... dans un cas comme dans 1’autre, la propriété transitive des
actes demeure formellement la méme. Un méme schéma pour une multiplicité
de figures: I'intention, le caractere d’acte ou la référence intentionnelle en tant
que référence a 1’objet se décrivent dans les termes d’une constante éidétique, un
invariant structurel sur la base duquel se configure 1’objectivité visée. Esquissons
alors un premier élément de réponse: c’est I'intentionnalité qui sert de collant, une
fois que la conscience a été définie comme conscience de quelque chose. Et c’est ici
que réside 1’idée directrice du projet d’une critique phénoménologique, idée qui
permettra — comme nous le verrons — la transformation de I’analogie en un «instru-
ment de la méthode», au service d’un objectif double: une fondation rationnelle de
I’éthique 2 méme de fonder 1’unité transcendantale de la conscience.*

2 Le sens de ’unité

Posons la these suivante: sans unité il n’est pas de science et la phénoménologie,
désirant a tout prix s’attribuer le titre de «science», ne fait pas exception de ce point
de vue. Mais quel est, plus précisément, le sens de cette unité qui préside au projet
d’une critique phénoménologique de la raison? La réponse que nous venons de
fournir, et qui en vertu d’une invariance structurelle justifie les raisons phénomé-
nologiques du «tout se tient», n’est pas sans soulever quelques difficultés si I’on

4Nous omettons d’expliciter ici I’apport extrémement significatif ainsi que 1’influence exercée par
I’éthique brentanienne sur la réflexion husserlienne, notamment en ce qui concerne la méthode de
I’analogie. Pour un approfondissement de la question de la dette aussi bien que celle de I’ originalité
de I’éthique d’Husserl vis-a-vis de Brentano, voir Melle 1988b; Donnici 1996. Qu’il nous soit
également permis de renvoyer a notre Mariani 2012, 193-205.



Léthique a I'épreuve de la raison. Critique, systéme et méthode dans les Vorlesungen... 17

considere de plus pres le rapport entre les différents domaines de la raison — logique,
pratique et axiologique — tel qu’il s’énonce en incipit du cours de 1914:

Si I’on suit a présent les paralléles entre la logique et 1’éthique, ou encore le parallele entre
les types d’actes et les types de raison auxquels se rapportent essentiellement ces disci-
plines [...] la pensée s’impose alors qu’a la logique, au sens plus précisément et étroitement
délimité d’une logique formelle, doit aussi correspondre en parallele une pratique [Praktik]
formelle et également apriorique en un sens analogue. Il en va a peu prés de méme pour le
parallele avec la raison évaluative [wertend], évaluante au sens le plus large [...]. Cela
conduit a I’Idée d’une axiologique formelle [...] intimement entrelacée a celle de la pra-
tique formelle. (Hua XXVIII, 3-4)

Le parallele entre les disciplines — logique, pratique et axiologique — se traduit
dans un parallele entre les «modes d’actes» (Aktarten) et les «modes des raisons»
(Vernunftarten). Le caractere d’acte (Aktcharakter) n’est rien d’autre que le mode
pour la conscience de se rapporter a I’objet visé. Chaque acte exhibe, donc, un car-
actere spécifique faisant en sorte que la référence objective se produit d’une fagcon
plutot que d’une autre. La conscience aura alors autant de modes que 1’acte de car-
actéristiques intentionnelles — perceptif, imaginatif, judicatif, etc. — et aux multiples
caractéristiques de I’acte correspondront autant de typologies descriptives. Il en
va naturellement de méme pour une intentionnalité de type non seulement
objectivante — c’est-a-dire logique — mais également pratique ou axiologique: «Si
Paffectivité [Gemiit] n’était pas un domaine de présomptions» — affirme Husserl,
toujours dans le cours de 1914 — alors le plaisir, le désir, le vouloir et ainsi de suite
ne seraient que «des vécus aveugles, un peu comme des vécus du sentir-le-rouge ou
du sentir-le-bleu». Et cela parce qu’«un simple sentir, le simple fait d’éprouver un
datum sensible ne présume rien; mais un plaisir présume, un souhait présume, etc.»
(Hua XXVIII, 63).°> Au-dela des différences, pourrait-on étre tenté de conclure, il y
a la une structure commune, s’il n’était un contraste évident des le cours de 1908 ou
I’on peut lire: «Un simple sentiment, un plaisir ou un déplaisir, un acte affectif
[Gemiitsakt] en général n’objective pas [objektiviert nicht]» (Hua XVIII, 253).

Au détriment du parallélisme, une divergence essentielle demeure: 1’«éthique»
n’est pas la «logique»; «aimer» n’est pas «juger». Au fondement de la pratique et de
I’axiologie régne un type particulier d’intentionnalité, irréductible a la raison
objectivante. L’intentionnalité, en d’autres termes, qu’elle soit pratique ou axiologique
n’est pas une intentionnalité objectivante et, par conséquent, les actes que 1’on
retrouve a la base de 1’éthique, bien qu’intentionnels, ne peuvent pas se considérer
comme des «actes objectivants» stricto sensu. Bref, dans 1’éthique ceuvre une inten-
tionnalité qui ne regarde pas a 1’objet: le bien n’est pas une chose (Gegenstand), mais
une valeur (Wert), ou par «valeur» nous entendrons le corrélat ou noeme — pour uti-
liser le lexique du tournant transcendantal — d’un acte d’évaluation (Wertung).® Plus
précisément, la valeur est éprouvée ou, mieux, sentie par une affection correspon-
dante et non connue comme s’il s’était agi d’un objet de jugement. L’ intentionnalité

3Pour une analyse plus exhaustive du surplus intentionnel excédant le plan matériel de la sensation
voir Courtine 2003, 77-78.

5Voir a ce propos les analyses de J. Benoist 2004, 173.



18 E. Mariani

se charge d’une tonalité affective, en faisant de I’ affectivité une modalité originaire de
la référence intentionnelle. Certes, cela n’empéche pas que dans un deuxieéme temps
I’affectivité puisse céder le pas a un acte objectivant et transformer 1’affect en
connaissance, ou 1’évaluation en jugement. Nous devons toutefois veiller a ne pas
confondre I’ objectivité des valeurs, 1 ou la valeur devient I’objet d’une raison logique,
avec les valeurs en tant qu’objectualités spécifiques d’une intentionnalité pratico-
axiologique: «Les valeurs sont des objets, et des objets d’une région tout a fait spéci-
fique» (Hua XVIII, 284). Et c’est justement ici que I’aporie surgit. Répétons-le: ein
Gemiitsakt iiberhaupt objektiviert nicht. L intentionnalité pratico-axiologique n’a pas
affaire a des objets au sens strict. Qu’en est-il alors de 1'unité de 1’acte? L’unité qui
permet de décrire I’acte comme un «genre»? La distinction entre actes objectivants et
actes non-objectivants ne préfigure-t-elle pas une rupture irrévocable au sein de ce qui
se définit sous le titre général d’«intentionnalité»?

3 Les paralleles convergentes

Voici les questions posées par Husserl dans le cours de 1908: «Le concept d’acte
a-t-il encore une unité? Celle-ci ne vole-t-elle pas en éclats des lors qu’on reconnait
le double sens de I’intentionnalité?» (Hua XXVIII, 337). Il en va de méme, par ail-
leurs, pour I'unité de la raison. La résolution du probléme — disons-le sans hésita-
tion — s’appuiera sur le rapport de fondation [Fundierung] entre actes objectivants
et actes non-objectivants, l1a ou les premiers fondent, c’est-a-dire rendent possibles,
les seconds. Par conséquent, les actes non-objectivants trouveront leur condition de
possibilité dans les actes objectivants, sans toutefois se réduire a n’en étre qu’un
simple dérivé. Le «double sens» de I’intentionnalité n’est pas I’indice d’une ambig-
uité, mais la marque d’une structure qui fait du rapport de fondation I’un des dis-
positifs les plus subtiles pour accéder aux dynamiques de la conscience. Et la
Fundierung servira a la fois d’instrument descriptif a méme de désambiguiser la
complexité du vécu intentionnel.” Nous distinguerons ainsi deux moments essentiels
qui, bien qu’entrelacés, remplissent deux fonctions différentes: la référence et ce a
quoi (worauf) la référence se réfere. Dans un Gemiitsakt, tel que par exemple un
vécu de joie, nous avons d’un cOté «etwas, das sich bezieht» et de 1’autre «etwas,
das worauf jenes sich bezieht» (Hua XXVIII, 338). Cela signifie que pour jouir d’un
événement donné — il fait beau — je dois en premiere lieu pouvoir me représenter ce
méme événement. En revanche, la représentation de I’événement — le ciel est bleu —
n’implique aucunement un sentiment de joie, en tant que vécu d’accompagnement.
La joie peut disparaitre et la chose rester telle quelle. Plus précisément, la
représentation sous-jacente a la joie — son worauf — ne fait pas partie intégrante du

"Cf. a ce sujet la préface a la Sixiéme recherche logique in Hua XIX/2, 534, o Husserl lui-méme
ne manque pas de déclarer 1’étroite parenté entre la problématique du catégorial et la question des
actes non-objectivants.



Léthique a I'épreuve de la raison. Critique, systéme et méthode dans les Vorlesungen... 19

vécu de joie. Jouir de quelque chose n’est qu’un mode déterminé (Akrcharakter) de
se rapporter a la chose méme. Ici, ne se produit aucune objectivation supplémen-
taire: la chose est déja 1a, devant notre regard, peu importe que nous nous en
réjouissions ou pas.® Son étre ou non-étre — puisque, finalement, nous pouvons
aussi nous réjouir de quelque chose qui n’existe pas — releve des compétences de
I’acte objectivant et la joie, en soi, ne s’en occupe pas ou, mieux, se préoccupe
d’autre chose que de I’étre. De méme pour le désir, la volonté, I’amour et tout ce qui
rentre en principe a I’intérieur du Gemiit:

Cela paraitra peut-&tre choquant, mais le mieux serait peut-étre encore de dire: les actes
non-objectivants sont, sinon au sens propre [du terme], du moins au sens téléologique (nor-
matif), «dirigés» sur des objets. L’ objet est un étant. Objet et état de choses, étre et non-étre,
vérité et non-vérité, [tout] cela releve des actes objectivants, de quelque maniere que nous
clarifions davantage les concepts afférents aux mots utilisés. D’un autre coté, les actes
évaluatifs ne sont pas «dirigés» sur des objets, mais sur des valeurs. La valeur n’est pas de
I’étant; la valeur est quelque chose de relatif a I’étre ou au non-étre, mais [elle] releve d’une
autre dimension. (Hua XXVIII, 339-340)

Toute la difficulté est donc d’assurer la spécificité de la raison pratico-axiologique,
en justifiant sa dépendance vis-a-vis de la raison logique. Une dérogation au paral-
Iélisme initial s’impose en ce sens, et contraint I’analogie a se conjuguer avec un
autre moment de la méthode, qui lui est antinomique mais tout a la fois complémen-
taire: 1’entrelacement [Verflechtung]. «Car la raison évaluative est nécessairement
entrelacée a la raison théorétique» — et comme Husserl ne manque pas de
I’expliciter — «cela est d’abord lié au fait que des actes intellectifs, des actes “objec-
tivants” (des actes représentant ou jugeant ou conjecturant) — dans lesquels les
objectités évaluées accedent a la représentation et se présentent éventuellement en
certitude ou en probabilité comme étant ou n’étant pas —, sont nécessairement au
fondement de tout acte évaluant» (Hua XXVIII, 72).

Logique et éthique sont deux paralleles se projetant a 1’infini qui finissent par
converger. Relevons ainsi le chiasme qui vient se produire entre ces deux instances
méthodologiques a 1’apparence contradictoire: 1’analogie structurelle que I’on
retrouve a la base du parallélisme entre les spheres de la raison permet la coordina-
tion des deux dimensions — logique et pratico-axiologique — sans pour autant rabat-
tre la spécificité de ’'une sur la primauté de ’autre, tandis que 1’entrelacement
consent a traduire l’intentionnalité pratico-axiologique dans le domaine de la
logique objectivante. Comment 1’éthique, qui aspire a devenir science, pourrait-elle
en effet énoncer ses propres principes? L’action n’implique pas forcement sa thé-
matisation; faire le bien ne revient pas a dire comment le faire. Ici, I’intentionnalité —
affirmera métaphoriquement Husserl — est comme «muette et aveugle». Quel
prodige permettra-t-il de lui ouvrir les yeux et lui accorder le don de la parole? Tout
dépend de la possibilité d’un passage ou, mieux, d’une metdbasis a méme de trans-
former la valeur en quelque chose d’objectif et de rendre I’intentionnalité pratico-
axiologique exprimable en termes logico-objectivants. Autrement dit, afin que les

8Cf. également Hua XXVIII, 340.



20 E. Mariani

valeurs puissent devenir objets de science, il ne suffit pas de les éprouver, mais en
principe il faudra aussi pouvoir les décrire, voire les énoncer:
Les valeurs sont quelque chose d’objectivable, mais les valeurs en tant qu’objets sont les
objets de certains actes objectivants [...]. Les actes évaluatifs en tant qu’actes d’un genre
propre se «dirigent» sur quelque chose, mais non sur des objets; il releve seulement de leur
essence que cette orientation qui est la leur puisse étre saisie de maniere objectivante, puis
jugée et déterminée de maniere objectivante» (Hua XXVIII, 340).

Sans se soumettre au rang d’objet, la valeur devient objectivable
[Objektivierbares]. En réussissant un arrimage in extremis, I’analyse phénomé-
nologique permet a I’éthique de jeter 1’ancre sur les rivages de 1’étre; le désintéres-
sement ontologique s’atténue dans un intérét médiat qui fait de la valeur «quelque
chose de relatif» (etwas Beziigliches) a I’étre. En se différenciant de la logique,
I’éthique peut alors s’exprimer logiquement dans les termes d’une science pourvue
d’objets propres et les valeurs gagnent, pour ainsi dire, une place au soleil a
Iintérieur d’un systeme qui renoue les distinctions de 1’analogie avec la trame d’un
entrelacement.’

4 Tout doit étre

Une grille d’équivalences émerge a la base de 1’Erkenntnistheorie, a laquelle la
phénoménologie aspire: tout ce qui est, est connaissable et, par conséquent, tout
ce qui est connaissable doit nécessairement se décrire en termes d’objet. Il en va de
méme pour ce qui transcende la sphere de 1’étre, comme les corrélats de
I’intentionnalité pratico-axiologique: le «beau» et le «bien», ainsi que 1’ «amour» et
la «haine» ne sont pas des objets mais, étant néanmoins objectivables, récuperent in
extremis une pertinence ontologique. Voila pourquoi Husserl peut affirmer que
«d’une certaine facon, tous les actes se dirigent sur 1’étre» (Hua XXVIIL, 105). La
logique n’est que la méthode d’une objectivation possible, universellement appli-
cable et a méme d’investir, en vertu de sa formalité, toute sorte de vécu intentionnel;
elle est la formalisation qui rend disponibles les données de la conscience pour se
fagonner en objets de connaissance.'® Contre une apparence faussement dictatoriale,
le primat de la raison logique sert plutot de garantie a une connaissance objective et
universelle, et permet de conserver intacte la différence entre les domaines respectifs:
«elle [sc. la raison logique] connait donc justement I’existence a priori de plusieurs
genres, différents par essence» (Hua XXVIIIL, 61).

Une conséquence s’impose alors: les valeurs pratico-axiologiques n’existant pas
vraiment, elles finissent d’une certaine fagon par étre et conduisent I’étre a élargir,

°Cf. ce qu’Husserl affirme, par ailleurs, au § 124 des Ideen I: «La couche de I’expression — c’est 1a
son originalité —, si ce n’est qu’elle confere précisément une expression a toutes les autres inten-
tionnalités, n’est pas productive» (Hua III/1, 287).

0Cf. a ce propos la préface de Pradelle 2009, 46: «Ce n’est pas par généralisation, mais par
formalisation que la raison théorique subsume les autres formes de raison».



Léthique a I'épreuve de la raison. Critique, systeéme et méthode dans les Vorlesungen... 21

en retour, ses propres frontieres. L’ ontologie des sciences — dont la phénoménologie
en tant qu’ Erkenntnistheorie n’est que la condition de possibilité — récupere ainsi, a
son intérieur, ce qui initialement lui échappait: I’éthique devient science par analo-
gie avec la logique, en rendant analogique le concept d’«objet».!! Nous en avons
une confirmation indirecte au § 10 des Ideen I, ou par «objet» (Gegenstand) 1’on
comprend un «titre général», incluant une multiplicité de désignations. Au-dela des
différences, un seul lien de parenté: «le mot “objer” sert d’accolade a toutes sortes
de configurations d’ailleurs solidaires [zusammengehorige Gestaltungen] [...]»
(Hua III/1, 25). «Objet» peut étre une chose, une propriété, une relation, un état-de-
choses, un ensemble et ainsi de suite. Quel est, alors, le fil rouge a méme de ras-
sembler toutes ces diverses acceptions? Le principe de la réponse nous est fourni au
§ 145, ou Husserl évoque 1la méme formulation qui fait de I’objet un «titre général»:
«“L’objet” est partout pour nous un titre appliqué a des connexions éidétiques
[Wesenszusammenhdnge] de la conscience». D’un point de vue phénoménologique,
I’ «objet» latiore sensu est un «ensemble de connexions éidétiques de la conscience».
Mais que doit-on comprendre par 1a? Rien d’autre que le corrélat d’une intention-
nalité, et peu importe finalement son statut ontologique. C’est pourquoi, toujours
dans les Ideen I, au § 117, en contradiction apparente avec les Vorlesungen iiber
Ethik und Wertlehre, Husserl pouvait déja affirmer:

[...] tous les actes en général — y compris les actes affectifs et volitifs — sont des actes
«objectivants» [Objektivierende], qui «constituent» originellement des objets [ Gegenstdnde],
ils sont la source nécessaire de régions d’étre différentes et donc aussi des ontologies
différentes qui s’y rapportent. Par exemple, la conscience qui évalue constitue un type
nouveau d’objectivité: I’objectivité «axiologique», par opposé au simple monde des choses
[Sachenwelt]; c’est un «étant» relatif a une nouvelle région. (Hua I1I/1, 272)

L’éthique est une dimension de la raison, source de nouvelles régions d’étre et
I’étre, par reflet, accueille a I’intérieur de son horizon les objectivités pratico-
axiologiques, en se chargeant d’une multiplicité irréductible. L’ objet aimé ou voulu
n’est pas 1’objet connu et pourtant, d’une certaine fagon, il demeure un «objet».
Le geste husserlien aspire encore une fois a concilier deux instances en apparence
inconciliables: tous les actes en général peuvent se définir comme «objectivants»,
alors que I’intentionnalité n’ceuvre pas en fonction d’un seul et méme registre.
Les propriétés de 1’«acte en général» restent formellement inchangées et les
différences de registre, les modes de I’intentionnalité, indiquent en revanche que
les divers types d’objets sont réciproquement irréductibles. «Il existe de multiples
modes <d’objet [Gegenstdindlichkeit] et avec eux de multiples modes> de ce qu’on
appelle la présence [Gegebenheit]» (Hua II, 63) — ou, pour le dire de fagon plus
incisive, Soviel Schein, soviel Sein: autant de modes d’étre, autant de modes de
donation et, respectivement, d’évidences.'?

Sur le statut ontologique et le role méthodologique de 1’analogie chez Husserl, au-dela de la
problématique intersubjective, voir Melandri 1960; Hedwig 1982. Voir également Mariani 2012,
chap. IV et V, 207-339.

12Cf. a ce sujet la Vorlesung 33 de Hua VIII ainsi que le § 46 de Hua I.



22 E. Mariani
5 Le genre et I’essence

Une question reste néanmoins encore en suspens: qu’en est-il de ’unité de 1’acte?
Quel sens y aura-t-il a parler d’«unité» face a 1’élargissement sans limites de la
«sphere générale de I’étre [allgemeine Seinsphdre]»? Et comment décrire tout cela
en termes phénoménologiques? Au-dela des variations lexicales et conceptuelles
qui caractérisent le «tournant transcendantal», Husserl fournit au § 117 des Ideen I
quelques indications qui méritent d’étre signalées. Ici, I’'unité de I’ «acte» se définit
comme une unité de «genre», en renouvelant une méme démonstration qu’on
retrouve déja dans la Cinquieme Recherche logique, puis reconfirmée dans la
Vorlesung de 1914:

L’unité générique supréme qui lie tous ces «caracteres d’actes» n’exclut pas des différences
essentielles et d’ordre générique. Ainsi les positions affectives sont apparentées aux posi-
tions doxiques en tant que positions, sans toutefois étre aussi solidaires les unes des autres
que toutes les modalités de croyance. (Hua III/1, 269)

De renvoi en renvoi on parvient a la Deuxieme Recherche logique, dont le theme
se consacrait — et non par hasard — aux rapports entre 1’individuel et le général et,
plus précisément, a I’«unité idéale de I’espéce»: a une méme essence correspond
une variété de concrétisations possibles. Répétons alors notre question: comment
doit-on comprendre I’unité générique de 1’acte? Toujours au § 117 des Ideen I, nous
lisons:

En méme temps que la communauté éidétique d’ordre générique [gattungsmdifiigen
Wesengemeinschaft] qui existe entre tous les caractéres de position, est donnée ipso facto
celle de leurs corrélats positionnels noématiques [...]. C’est ici que se fondent [griinden] en
dernier ressort les analogies qu’on a toujours senties [die allzeit empfundenen Analogien]
entre la logique générale, la théorie générale des valeurs et 1’éthique, lesquelles, poussées
dans leurs derniers réquisits, conduisent a la construction de disciplines générales paralleles
d’ordre formel, logique formelle, axiologie formelle et théorie formelle de la pratique.
(Hua I1I/1, 269)

Deux sont les points que nous retiendrons avec la plus grande attention: la
Wesengemeinschaft et, ensuite, le caractere intuitif que Husserl semble attribuer
implicitement a I’analogie ou, mieux, aux analogies en tant que «empfundenen
Analogien». D’abord, qu’est-ce que la Wesengemeinschaft? Rien d’autre que la
résultante d’un processus de généralisation permettant de maintenir uni le tout:
I'unité générique supréme [oberste Gattungseinheit] se fonde sur 1’unité d’une
communauté éidétique. Autrement dit, I’essence est le principe de 1’unité de genre.
Disons «généralisation» (Generalisierung) et non «formalisation» (Formalisierung).
La différence est capitale — nous y reviendrons — et s’explique a la lumiere de cer-
taines distinctions qu’on retrouve déja a I’ceuvre dans la Philosophie der Arithmetik,
puis réutilisées en incipit des Ideen I."* Le «genre supréme» désigne un ensemble de
relations par lesquelles vient se délimiter le périmetre d’une classe d’appartenance

3Cf. en particulier Hua I1I/1, 31.



