


Jesper Juul

Dein kompetentes Kind

Auf dem Weg zu einer neuen Wertgrundlage
für die ganze Familie

 
 
Übersetzt von Knut Krüger
 



Über dieses Buch

Auf der Suche nach neuen Werten für die Kindererziehung und

eine moderne Familie ist eines deutlich geworden: Kinder

haben von Anfang an eine eigene Persönlichkeit und sind damit

menschlich und sozial kompetente Partner ihrer Eltern. Diese

Kompetenz, die sich entsprechend der kindlichen Reife äußert,

muss Kindern nicht erst durch Erziehung beigebracht werden.

Sie müssen beobachten und experimentieren dürfen, dann

fügen sie sich durch Nachahmung in die Kultur ein. So

kooperieren Kinder, und Erwachsene müssen lernen, auch

störendes Verhalten in Botschaften zu übersetzen. Denn

Erziehung ist ein Entwicklungsprozess – für die Eltern ebenso

wie für die Kinder.



Vita

Jesper Juul, 1948 in Dänemark geboren, war Lehrer, Gruppen-

und Familientherapeut, Konfliktberater und Buchautor. Er war

«gelernter Vater» eines Sohnes und lebte in Kopenhagen und

Zagreb. Nach dem Studium der Geschichte, Religionspädagogik

und europäischen Geistesgeschichte arbeitete er als

Heimerzieher und später als Sozialarbeiter; in Kroatien und

Bosnien leistete er therapeutische Arbeit in Flüchtlingslagern.

Er entwickelte eine eigenständige Therapie- und

Beratungsform, handlungsorientiert und praxisnah, und leitete

bis 2004 das von ihm gegründete «Kempler Institute of

Scandinavia». Am 25. Juli 2019 starb Juul im Alter von 71

Jahren in Odder nahe Aarhus.



Impressum

Veröffentlicht im Rowohlt Verlag, Hamburg, Dezember 2011

Copyright © 1996 by Jesper Juul // «Dein kompetentes Kind» Copyright © der

deutschen Ausgabe 1997/2009 by Rowohlt Verlag GmbH, Reinbek bei Hamburg

Covergestaltung ZERO Werbeagentur, München

Coverabbildung Neuer Bildnachweis (04.2024): ArtMarie / Getty Images

ISBN 978-3-644-01571-5

 
Schrift Droid Serif Copyright © 2007 by Google Corporation

Schrift Open Sans Copyright © by Steve Matteson, Ascender Corp

 
Dieses Werk ist urheberrechtlich geschützt, jede Verwertung bedarf der

Genehmigung des Verlages.

 
Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im Sinne von § 44b UrhG

behalten wir uns explizit vor.



Hinweise des Verlags

Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu unterschiedlichen Darstellungen

des vom Verlag freigegebenen Textes kommen.

 
Alle angegebenen Seitenzahlen beziehen sich auf die Printausgabe.

 
Im Text enthaltene externe Links begründen keine inhaltliche Verantwortung des

Verlages, sondern sind allein von dem jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten.

Der Verlag hat die verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der

Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft, mögliche Rechtsverstöße waren zum

Zeitpunkt der Verlinkung nicht erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht

keinerlei Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

 
 

www.rowohlt.de

https://www.rowohlt.de/


Einleitung

Wie so viele meiner Generation wusste ich vor fünfundzwanzig

bis dreißig Jahren, dass an der Art und Weise, wie unsere

Eltern (und die Generationen vor ihnen) über Familie und

Kindererziehung dachten, etwas grundlegend falsch war. Dass

sich unser konkretes Wissen durchaus in Grenzen hielt, tat

unseren Überzeugungen keinen Abbruch.

In den folgenden zehn Jahren, in denen ich mich zum

Familientherapeuten ausbilden ließ – während ich mit

verhaltensauffälligen Kindern und Jugendlichen sowie mit

Gruppen alleinerziehender Mütter arbeitete –, wurde mir

allmählich klar, dass meine Ansichten weder besser noch

schlechter als diejenigen waren, die sie ersetzen sollten. Denn

über einen Mangel an ethischer Substanz konnten auch sie

nicht hinwegtäuschen. Vielmehr polarisierten sie durch die

unbeirrbare Überzeugung, dass manche Menschen sich richtig

verhielten, weil sie die richtigen Ansichten vertraten, während

andere sich falsch verhielten, weil ihre Ansichten falsch waren.

Das Feedback, das ich von Kollegen und Klienten bekam,

spiegelte diese Polarisierung. Einige waren voll des Lobes,

andere kritisierten mich, und in meiner Naivität dachte ich

lange, ich sei auf der sicheren Seite, solange die Erstgenannten



in der Überzahl waren. Erst sehr spät begriff ich, dass ich auf

die anderen hätte hören sollen. Erst als ich meine eigene

Unzulänglichkeit als Vater erlebte, wurde mein theoretisches

Wissen durch praktische Erfahrung ergänzt.

Bis dahin hatte ich geglaubt, dass die Beziehung zwischen

Eltern und Kindern vor allem von Verständnis, Toleranz und

demokratischen Spielregeln geprägt sein sollte – im Gegensatz

zur moralisierenden, intoleranten und bevormundenden Art

der Erziehung, die Kindern das Selbstbewusstsein raubt und

ihre Vitalität beeinträchtigt. Doch je besser ich meinen Sohn

und die Familien kennenlernte, mit denen ich

zusammenarbeitete, desto mehr begriff ich die

Oberflächlichkeit meiner Überzeugung. Obwohl sich die

Situation der Kinder in Familie und Gesellschaft in vieler

Hinsicht verbessert hatte, waren es zwei Probleme, die mich

umtrieben.

Als Lehrer und Familientherapeut habe ich erlebt, wie

schwierig es für Eltern ist, «auf Augenhöhe» mit einem

Psychologen zu kommunizieren. Allzu oft scheinen sie durch

die Gespräche an Selbstvertrauen zu verlieren und am Ende

orientierungsloser zu sein als vorher. Beim Psychologen löst

dies verständlicherweise Gefühle der Hilflosigkeit und

Inkompetenz aus, und so klammert er sich gern an eine

traditionelle Form der Psychologie, die mehr darauf aus ist,

Fehler zu finden, als nach Möglichkeiten zu suchen.

Als Familientherapeut habe ich erlebt, dass Kinder und

Jugendliche stets den Preis dafür bezahlen. Auch wenn das



pädagogische Verständnis der Erwachsenen differenzierter,

ihre Erziehung weniger besserwisserisch und die öffentliche

Moral weniger restriktiv ist als früher, so wird den Kindern

auch weiterhin eine Verantwortung aufgebürdet, die nur

wenige Eltern, Politiker, Pädagogen, Lehrer und Therapeuten

zu tragen bereit sind. Dies geschieht nicht aus bösem Willen –

oft genug stecken nur die besten Absichten dahinter –, ist aber

eine logische Konsequenz unser grundlegenden

Fehleinschätzung, was das Wesen der Kinder betrifft.

Die schwedische Psychologin Margareta Brodén hat dies in

einem schlichten Satz zum Ausdruck gebracht, der mich zum

Titel dieses Buches angeregt hat: «Vielleicht haben wir uns

geirrt – vielleicht sind Kinder kompetent» (Margareta Brodén,

Mor og barn i Ingenmandsland, København 1992, dt. «Mutter

und Kind im Niemandsland»).

Brodéns Formulierung ist teils dem wissenschaftlichen

Kontext geschuldet, in dem sie sich bewegt, zeigt aber vor allem

ihr besonderes Interesse, das sie dem frühen Zusammenspiel

zwischen Säuglingen und Eltern entgegenbringt. Da ich kein

Wissenschaftler bin, sondern aus der Praxis komme und mein

Erfahrungsgebiet die Interaktion zwischen Kindern und Eltern

im weiteren Sinn ist, möchte ich die Summe meiner

Beobachtungen etwas anders formulieren.

Soweit ich sehe, machen wir einen entscheidenden Fehler,

wenn wir davon ausgehen, dass Kinder bei ihrer Geburt noch

keine «richtigen» Menschen sind. Lange Zeit wurden Kinder

gewissermaßen als asoziale Halbmenschen angesehen, die der



massiven Einflussnahme und Manipulation der Erwachsenen

bedürfen und zudem ein gewisses Alter erreichen müssen, ehe

man sie als vollwertige Menschen betrachtet. Diese Ansicht ist

im Laufe der Zeit sowohl wissenschaftlich als auch privat

vertreten worden, stets mit denselben Folgen: Die Erwachsenen

haben verschiedenste Wege erprobt, den Kindern

beizubringen, sich wie richtige, erwachsene Menschen zu

benehmen. Wir haben das als «Erziehungsmethoden»

bezeichnet, und auch wenn wir die ganze Bandbreite von der

althergebrachten autoritären bis zur antiautoritären Erziehung

diskutiert haben, wurde der ideelle Ausgangspunkt doch nie

grundlegend in Frage gestellt.

Ich möchte mit diesem Buch klarmachen, dass ein Großteil

dessen, was wir im traditionellen Sinn unter Erziehung

verstehen, nicht nur überflüssig, sondern schädlich ist. Dass

nicht nur die Kinder darunter zu leiden haben, sondern auch

die Eltern in ihren Entwicklungsmöglichkeiten gehemmt

werden, was die Interaktion zwischen Kindern und

Erwachsenen gleichermaßen belastet. So wird ein Teufelskreis

in Gang gesetzt, der unsere Einstellungen in sozialen und

pädagogischen Fragen beeinflusst und bis in die Gesellschafts-

und Familienpolitik hineinwirkt.

Meine Generation hat dazu beigetragen, eine illusorische

Distanz zwischen Subjekt und Gesellschaft zu schaffen, eine

Illusion, die vor fünfundzwanzig Jahren logischer Bestandteil

unserer Auflehnung gegen Autoritäten war, die aber

heutzutage, da Politik sich zunehmend auf Wirtschaftspolitik



reduziert, immer gefährlicher wird. Vielleicht stimmt es mehr

denn je, dass die Art und Weise, wie wir unsere Kinder

behandeln, für die Zukunft der Welt von entscheidender

Bedeutung ist. Die Menge an Informationen hat in solchem Maß

zugenommen, dass wir nicht davon ausgehen dürfen, unser

Doppelspiel im Verhältnis zu Kindern und Jugendlichen noch

lange aufrecht erhalten zu können. Ein Doppelspiel, das darin

besteht, in politischen Zusammenhängen Ökologie,

Mitmenschlichkeit und Gewaltverzicht zu predigen, unseren

Kindern aber nach wie vor Gewalt anzutun.

Ich hatte das Privileg, viele Jahre in verschiedenen Kulturen

leben und arbeiten zu dürfen. Das hat mich davon überzeugt,

dass die Veränderung im Verhältnis zwischen Eltern und

Kindern, die in Skandinavien zu beobachten ist, auch anderen

Ländern als Modell dienen könnte. Dem Außenstehenden mag

dieses Verhältnis zunächst sehr beliebig, unentschieden und

ziellos erscheinen, doch trägt es den Keim für eine Entwicklung

in sich, die man nur als Quantensprung in der Entwicklung der

Menschheit bezeichnen kann. Zum ersten Mal in neuerer Zeit

sind wir bereit, das unantastbare Recht des Einzelnen auf die

freie Entwicklung seiner Persönlichkeit weder unter

dogmatischen noch autoritären Gesichtspunkten zu betrachten.

Allmählich scheint sich die Überzeugung durchzusetzen, dass

die existenzielle Freiheit des Individuums keine Gefährdung

der Gemeinschaft darstellt, sondern im Gegenteil von vitaler

Bedeutung für deren Fortbestand ist.



Das Verhältnis zwischen Eltern und Kindern spielt sich in

verschiedenen Tonlagen ab. Denken wir nur an die großen

Unterschiede zwischen den USA und Europa und innerhalb

Europas zwischen dem Norden, dem Süden und den

osteuropäischen Ländern. Ganz zu schweigen von den

markanten Unterschieden, die in den Landesteilen ein und

desselben Staates bestehen. Natürlich spielen die kulturelle

Identität eines Landes, seine politische Geschichte und religiöse

Zugehörigkeit eine große Rolle für das Selbstverständnis eines

Volkes. Menschen, die ursprünglich aus anderen Ländern

kommen, sind sich dieser Tatsache in besonderem Maße

bewusst. So ist von Einwanderern mitunter der Satz zu hören,

sie wünschten nicht, dass ihre Kinder so werden wie dänische

Kinder, während Dänen zuweilen irritiert über den physischen

Umgang der Südeuropäer mit ihren Kindern sind. Da sich vor

allem die USA und die europäischen Staaten zu

multiethnischen und multinationalen Gesellschaften

entwickeln – falls sie es nicht schon sind –, wird es umso

wichtiger, sich die jeweiligen kulturellen Eigenarten bewusst zu

machen. Mag der soziale Stellenwert der Familie von Kultur zu

Kultur auch verschieden sein, so ist er meiner Erfahrung nach

doch stets von existenzieller Bedeutung. Die Freude über ein

konstruktives Zusammenspiel ist stets dieselbe, auch wenn es

unterschiedlich zum Ausdruck kommt. Das gilt auch für den

Schmerz angesichts destruktiver Beziehungen.

Wenn ich in diesem Buch das «Alte» mit dem «Neuen»

konfrontiere, tue ich das weniger, um das Alte zu kritisieren,



sondern vielmehr um konkrete Handlungsmöglichkeiten

aufzuzeigen. In meiner täglichen Arbeit mit Familien und ihren

Therapeuten begegne ich oft einer großen Aufgeschlossenheit

für neue Verhaltensmuster. Die meisten Eltern wissen sehr

genau, wenn sie sich unangemessen verhalten, brauchen

jedoch konkrete Anleitungen, um ihr Verhalten zu ändern, was

auch verdeutlicht, dass es vielen heute an Vorbildern und

Rollenmodellen fehlt.

Die traditionelle Psychologie stellt oft unsere Gefühle in

Frage. Wird das Kind von seinen Eltern auch wirklich geliebt?

Wie groß ist der Hass des Sohnes auf seinen Vater? Wie zornig

ist die Tochter auf ihre Mutter? Doch möchte ich betonen, dass

ich noch nie Eltern begegnet bin, die ihre Kinder nicht liebten,

oder Kindern, denen ihre Eltern nicht am Herzen lagen.

Hingegen habe ich eine Reihe von Eltern und Kindern

kennengelernt, denen es nicht gelang, ihre liebevollen Gefühle

in liebevolles Verhalten umzusetzen.

In der heutigen Zeit sind wir erstmals in der Lage,

gleichwürdige Beziehungen zwischen Männern und Frauen

sowie zwischen Erwachsenen und Kindern aufzubauen. Nie

zuvor ist dies in vergleichbarem Maße geschehen. Die

Forderung nach Gleichwürdigkeit impliziert aber auch

Offenheit und Toleranz, erfordert eine generelle Akzeptanz von

Verschiedenartigkeit, was bedeutet, dass wir einen Großteil

unserer Vorstellungen, was richtig und falsch ist, überdenken

und gegebenenfalls über Bord werfen müssen. Wir können

nicht einfach eine Methode durch eine andere ersetzen,



genauer gesagt: Es reicht nicht aus, unsere Irrtümer zu

modernisieren. Gemeinsam mit unseren Kindern und

Kindeskindern brechen wir buchstäblich zu neuen Ufern auf.

Die Handlungsmöglichkeiten, die in diesem Buch aufgezeigt

werden, sollen zum Experimentieren anregen. Sie sind nicht

dazu da, stur befolgt zu werden, da es eben nicht ausreicht,

einfach ein System durch ein anderes zu ersetzen. Eltern sind

nicht nur von unterschiedlichem Geschlecht, sondern bringen

auch unterschiedliche Erfahrungen aus ihren

Herkunftsfamilien mit. Doch haben wir auch vieles gemeinsam.

Wir alle haben als Kinder gelernt, dass es unterschiedliche

Wege gibt, mit anderen Menschen in Beziehung zu treten.

Wege, die sich als mehr oder minder fruchtbar erwiesen haben.

Die nächste Familie, an der wir teilhaben, gibt uns die

Möglichkeit, Dinge zu lernen, die wir in unserer ersten Familie

nicht lernen konnten.

Wenn ich Kinder als kompetent bezeichne, dann meine ich

damit, dass wir wichtige Dinge von ihnen lernen können. Dass

sie uns durch ihre Reaktionen ermöglichen, unsere verlorene

Kompetenz wiederzugewinnen und unsere unfruchtbaren,

lieblosen und destruktiven Handlungsmuster loszuwerden. In

dieser Weise von den Kindern zu lernen erfordert jedoch mehr,

als den Dialog zwischen Erwachsenen und Kindern zu

demokratisieren. Wir müssen vielmehr zu einer Form des

Dialogs finden, den viele Erwachsene auch untereinander nicht

beherrschen, zu einem Dialog, der persönlich ist und auf der

gleichen Würde des Einzelnen beruht.



Dass jeder von uns seinen eigenen Weg finden muss – den

Weg, der für uns wie für unsere Kinder am fruchtbarsten ist –,

bedeutet indes nicht, dass alle Wege gleich gut sind. Ich werde

in diesem Buch wiederholt auf einige zentrale Prinzipien zu

sprechen kommen, die gewissermaßen den Rahmen abstecken,

an dem sich jeder orientieren kann.

In Anbetracht der allgemeinen Tendenz, allzu schnell mit

dem Finger auf andere zu zeigen, besteht die Gefahr, dass sich

mancher Leser von diesem Buch kritisiert fühlen könnte. Ich

habe jedoch keinesfalls die Absicht, irgendjemanden zu

kritisieren oder ihm die Schuld für gewisse Missstände in die

Schuhe zu schieben. Dass ich des Öfteren auf die historische

oder heute gängige Praxis verweise, liegt an meiner Erfahrung,

dass die meisten Menschen ihr eigenes Verhalten am besten im

Spiegel der Geschichte verstehen.

Die in diesem Buch formulierten Prinzipien und

beschriebenen Beispiele gehen in erster Linie auf meine Arbeit

am Kempler Institute of Scandinavia zurück. Ich schulde dem

amerikanischen Psychiater und Familientherapeuten

Dr. Walter Kempler sowie den übrigen Mitgliedern des Instituts

großen Dank dafür, dass sie mich stets inspiriert und mir auch

in den Jahren vertraut haben, in denen ich mein

Selbstvertrauen weitgehend verloren hatte. Dasselbe gilt für die

vielen Familien aus der ganzen Welt, die mir Einblicke in ihr

Privatleben gewährt haben. Mit peinlicher Deutlichkeit

erinnere ich mich an meine Einstellungen und Vorurteile, mit

denen ich zum ersten Mal einer japanischen Familie



gegenübertrat, und nicht anders erging es mir bei der ersten

Begegnung mit einer muslimischen Familie, einer ethnisch

gemischten Familie in einem kroatischen Flüchtlingslager oder

einer amerikanischen Alkoholikerfamilie.

Mein längst erwachsener Sohn trägt dazu bei, diese

Erfahrungen im Lichte seiner Entwicklung zu betrachten, und

meine Frau konfrontiert mich hin und wieder mit etwas, von

dem ich stets hoffe, es mögen die letzten Reste meiner

kindlichen Egozentrik sein.



Familienwerte

Das Wertefundament, auf dem die Familie über zweihundert

Jahre lang so verlässlich ruhte, ist in weiten Teilen der Welt in

Auflösung und Umformung begriffen. In Skandinavien, wo die

Frauen diese Entwicklung einleiteten, kam ihnen zweifellos der

relative Wohlstand und eine fortschrittliche Sozialgesetzgebung

zur Hilfe. In anderen Ländern waren es Bürgerkriege und

soziale Not, die Dinge ins Rollen brachten.

Die Geschwindigkeit, mit der sich dieser Wandel vollzieht, ist

unterschiedlich, doch der Grund ist überall derselbe: Die

hierarchisch aufgebaute autoritäre Familie patriarchalischer

oder matriarchalischer Prägung hat ausgedient. Daher

wimmelt die Landkarte nur so von unterschiedlichen

Familientypen. Einige versuchen krampfhaft, an der «guten

alten Zeit» festzuhalten, während andere neue, konstruktivere

Arten des Zusammenlebens erproben.

In Hinblick auf unser aller Gesundheit ist diese Entwicklung

nur zu begrüßen. Denn die alte Familienstruktur und ein Teil

ihrer Werte waren in vieler Hinsicht destruktiv für Eltern und

Kinder, was folgende Beispiele illustrieren sollen:

Ein Café in Spanien:



Vater, Mutter und zwei Söhne von zirka drei und fünf Jahren

haben gerade Eis und Kuchen gegessen. Jetzt nimmt die Mutter

eine Serviette, spuckt darauf, packt den Jüngsten mit festem

Griff am Kinn und beginnt, ihm das Gesicht rund um den Mund

abzuwischen. Der Junge wendet protestierend den Kopf ab. Sie

greift ihm in die Haare, und während sie mit

zusammengebissenen Zähnen zischt, wie böse er ist, zieht sie

sein Gesicht wieder zu sich heran.

Der ältere Bruder sitzt kerzengerade auf seinem Stuhl. Ein

Anflug von Schmerz huscht über sein Gesicht, doch er lässt sich

nichts anmerken. Auch in den Augen des Vaters ist ein Anflug

von Schmerz zu erkennen. Aber er wendet diesen Schmerz

gegen die Mutter und schaut sie vorwurfsvoll an, als ärgere er

sich darüber, dass sie den Kleinen nicht besser im Griff hat.

Der kleine Bruder hat sich rasch von dem Überfall erholt, ist

auf der Straße ein Stück vorausgelaufen und deutet jetzt mit

Begeisterung auf ein Schaufenster, um seiner Mutter etwas zu

zeigen. Ohne den Gegenstand seiner Begeisterung auch nur

eines Blickes zu würdigen, packt sie seine Hand und zieht ihn

mit sich fort. Der Junge schreit, doch sie will unbedingt die

Oberhand behalten und wiederholt: «Mach dein Gesicht

sauber!»

Ein Café in Wien:

Zwei junge Ehepaare und der zirka fünfjährige Sohn des einen

Paares setzen sich in einem Straßencafé an einen Tisch, um sich



von ihrer Einkaufstour zu erholen. Als die Bedienung erscheint,

sagt die Mutter. «Wir trinken Kaffee, was möchtest du?»

Der Junge zögert ein wenig, bevor er antwortet: «Ich weiß

nicht, worauf ich Lust habe.»

Die Mutter, irritiert, zur Kellnerin: «Bringen Sie ihm ein Glas

Saft.»

Als die Kellnerin mit den Getränken an den Tisch kommt,

sagt der Junge leise zu seiner Mutter. «Ich hätte lieber eine Cola

mit Zitrone, geht das?»

Die Mutter: «Warum hast du das nicht gleich gesagt? Jetzt

musst du eben den Saft trinken.» Fast im selben Atemzug sagt

sie zur Bedienung: «Der Junge hat es sich anders überlegt.

Bringen Sie ihm eine Cola mit Zitrone, damit Ruhe ist.»

Nach etwa zehn Minuten – die Erwachsenen haben

unterdessen alte Urlaubserinnerungen aufgefrischt, während

der Junge still auf seinem Stuhl saß – wirft die Mutter einen

Blick auf die Uhr und sagt gereizt zu ihrem Sohn. «Trink

endlich deine Cola aus!»

Der Junge wird munter. «Gehen wir jetzt?»

Die Mutter: «Ja, wir müssen uns beeilen. Trink aus!»

Der Junge leert sein Glas in einem Zug und entgegnet stolz:

«War ich nicht schnell, Mama?»

Die Mutter beachtet ihn nicht und unterhält sich nun wieder

mit den anderen Erwachsenen. Der Junge sitzt still auf seinem

Stuhl und hört ihnen zu. Nach einer halben Stunde fragt er

vorsichtig: «Mama, gehen wir bald nach Hause?»



Jetzt platzt der Mutter der Kragen: «Hör endlich auf zu

quengeln, sonst kommst du zu Hause sofort ins Bett! Hast du

das verstanden?» Der Junge lässt resigniert die Schultern

sinken. Die übrigen Erwachsenen werfen der Mutter einen

anerkennenden Blick zu, während der Vater des Jungen ihr

bekräftigend die Hand auf den Arm legt.

Eine Bushaltestelle in Kopenhagen:

Eine Großmutter wartet mit ihren zwei Enkeln – einem

vierjährigen Jungen und einem sechsjährigen Mädchen – auf

den Bus. Der Junge zieht seine Großmutter am Ärmel und sagt:

«Oma, ich muss mal.»

Die Großmutter: «Das geht jetzt nicht, der Bus kommt

gleich.»

Der Junge: «Aber ich muss wirklich ganz doll!»

Die Großmutter: «Jetzt tu, was deine Großmutter dir sagt,

und damit basta! Schau nur, wie vernünftig deine große

Schwester ist.»

«Aber ich kann nicht mehr länger warten!»

Die Großmutter: «Wirst du endlich still sein! Du kannst zu

Hause auf die Toilette gehen. Wenn du jetzt nicht brav bist,

werde ich deiner Mutter was erzählen! Dann darfst du nicht

mehr mit Oma in die Stadt gehen!»
 

Die Erwachsenen in diesen Szenen sind keine schlechten

Menschen. Sie lieben ihre Kinder und Enkel und würden sich



zu gerne an ihrem Benehmen erfreuen oder über ihre lustigen

Bemerkungen amüsieren. Sie verhalten sich nur deshalb nicht

liebevoll, weil sie gelernt haben, das Lieblose als konsequent

und das Liebevolle als unverantwortlich zu betrachten.



Die Familie als Machtstruktur

Seit Jahrhunderten hat die Familie als Machtstruktur existiert.

Die Männer hatten Macht über die Frauen, und die

Erwachsenen hatten Macht über die Kinder. In sozialer wie in

politischer und soziologischer Hinsicht war die Macht absolut

und ließ keinen Zweifel an der familiären Hierarchie

aufkommen: Zuerst der Mann, dann die Frau – sofern es keine

männlichen Jugendlichen gab –, danach die Jungen und zuletzt

die Mädchen. Eine gelungene Ehe basierte auf der Fähigkeit

und dem Willen der Frau, sich dem Mann unterzuordnen, und

die Erziehung sollte den Kindern vor allem klarmachen, dass

sie sich den Machthabern anzupassen und zu gehorchen

hatten.

Wie in allen totalitären Systemen wurde mangelnder

Fähigkeit oder fehlendem Willen zur Kooperation mit

physischer Gewalt und/oder Einschränkungen der ohnehin

beschränkten Freiheit des Einzelnen entgegengetreten. Offene

Konflikte sollten unter allen Umständen vermieden werden.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts begannen wir, Kinder als

geistig unabhängige, eigenständige Wesen zu betrachten, deren

individuelle Existenz von Bedeutung für ihr Wohlergehen und

ihre persönliche Entwicklung war. In den 20er-Jahren machten

die Frauen dann nachdrücklich auf sich aufmerksam und

verlangten – sowohl in menschlicher als auch in sozialer und



politischer Hinsicht – ernst genommen zu werden. In der ersten

Hälfte des 20. Jahrhunderts schwächte sich der totalitäre

Charakter der Familien schrittweise ab, doch an der

Machtstruktur als solcher wurde nicht gerüttelt.

Für diejenigen, die sich den Machtverhältnissen anpassten,

war die Familie ein sicherer Ort. Wer jedoch seiner

Individualität mehr Geltung verschaffen wollte, bekam die

destruktiven Folgen dieses Zusammenspiels in der Familie zu

spüren. Wer dadurch Schaden nahm und sich «auffällig»

verhielt, wurde pädagogischen oder psychiatrischen

Zwangsmaßnahmen unterworfen, die nur ein Ziel kannten,

nämlich das Subjekt wieder in die bestehenden

Machtverhältnisse einzupassen.

Den Machthabern (Ehemännern und Eltern) wurde geraten,

den Abweichlern (Frauen und Kindern) bei ihrer

«Resozialisierung» liebevolles Verständnis und Konsequenz

entgegenzubringen, doch riet ihnen niemand, etwas von ihrer

Macht abzugeben. Infolgedessen wurden viele Frauen und

Kinder in Institutionen eingewiesen oder gezwungen,

Medikamente einzunehmen.

Über die Familie traditioneller Prägung lässt sich einiges

sagen, doch dem Wohlergehen des Einzelnen und seiner

persönlichen Entwicklung war sie nur selten dienlich. In

sozialer Hinsicht mag sie recht erfolgreich gewesen sein, doch

unmittelbar unter der sozialen Oberfläche waren die

Krankheitssymptome unübersehbar.



Manchen mag diese Beschreibung einseitig und ungerecht

erscheinen. Natürlich hatte auch die traditionelle Familie ihre

positiven Aspekte. Auch in ihr gab es liebevolle Beziehungen,

und die willige Akzeptanz bestehender Machtverhältnisse

bringt zweifellos eine besondere Form der Sicherheit mit sich,

wie angepasste Bürger totalitärer Systeme sie kennen.

Eines der zentralen Probleme vieler moderner Familien

besteht darin, dass wir eine veraltete Sprache benutzen, wenn

wir über Kindererziehung reden. Sie stammt aus einer Zeit, in

der eine konfliktfreie Familie als gelungene Familie betrachtet

wurde und in der das Verständnis von mentaler Gesundheit ein

völlig anderes war als heute. Wenn wir die Wörter und

Begriffe, auf die ich im Folgenden zu sprechen komme, auch

weiterhin benutzen wollen, dann müssen wir ihnen eine neue

Bedeutung verleihen.

Erziehungsmethoden

Bis Mitte der 70er-Jahre diskutierten wir mit größter

Selbstverständlichkeit über Erziehungsmethoden. Angesichts

der damals weitverbreiteten Ansicht über das Wesen von

Kindern war das nur folgerichtig: Wenn man Kindern

kreatürliche und asoziale Eigenschaften zuschreibt, dann

bedarf es auch gesicherter Methoden, um aus ihnen

verantwortungsvolle, soziale Menschen zu machen. Die



Methoden unterschieden sich zwar in ihrem Inhalt, doch über

die Notwendigkeit bestimmter Methoden wurde nicht

diskutiert.

Heute, da wir wissen, dass Kinder von Beginn an

vollständige Menschen sind, ist die Diskussion über Methoden

absurd. Würden wir uns im Verhältnis zu anderen

Erwachsenen auf bestimmte Methoden verlassen, würden wir

uns zu Recht lächerlich machen. Stellen Sie sich nur einen

Mann vor, der sagt: «Ich habe mich in eine groß gewachsene

schwarzhaarige Portugiesin verliebt, aber unsere Beziehung ist

nicht einfach. Kann mir nicht jemand eine bestimmte Methode

empfehlen, wie ich besser mit ihr klarkomme?» Ein absurdes

Anliegen. Doch genau so sprechen Erwachsene seit Beginn des

18. Jahrhunderts über ihr Verhältnis zu Kindern.

Kinder werden mit allen sozialen und menschlichen

Eigenschaften geboren. Um diese weiterzuentwickeln,

brauchen sie nichts als die Gegenwart von Erwachsenen, die

sich menschlich und sozial verhalten. Jede Methode ist nicht

nur überflüssig, sondern kontraproduktiv, weil sie die Kinder

für ihre Nächsten zu Objekten macht.

Das «Trotzalter»

Ab dem dritten Lebensjahr beginnen die Kinder allmählich,

sich aus der totalen Abhängigkeit von ihren Eltern zu befreien.



Sie möchten in der Lage sein, selbständig zu denken, zu fühlen

und zu handeln. Der Beginn dieser Phase macht sich

unmissverständlich bemerkbar. Eines Morgens, wenn man sie

wie üblich anziehen will, wehren sie unsere Hilfe plötzlich mit

den Worten ab: «Kann alleine!» oder «Selber machen!»

Manche Eltern reagieren trotzig und entgegnen: «Nein, das

kannst du nicht!» Oder: «Hör auf mit dem Quatsch, dazu haben

wir jetzt keine Zeit!» Die Kinder werden selbständig, die Eltern

starrsinnig.

Diese Monate im Leben eines Kindes sind zugleich der

deutliche Beweis für seine Fähigkeit zur Kooperation. Wenn die

Erwachsenen auf den Versuch eines Dreijährigen, eigene

Kompetenzen zu entwickeln, mit Widerstand und Trotz

reagieren, dann wird er entweder selbst trotzig – Trotz erzeugt

Trotz – oder antriebslos und abhängig.

Der Begriff Trotzalter ist typisch für Machthaber, die sich

über renitente Untertanen ärgern. Die natürliche Entwicklung

eines Kindes bringt es mit sich, dass es zunehmend selbständig

wird, und nur ein totalitäres System kann ein Interesse daran

haben, diese kontinuierliche Entfaltung einer eigenständigen

Persönlichkeit zu problematisieren.

Die Pubertät



Gleichwürdigkeit kommt in

Gegenseitigkeit zum Ausdruck

Wenn Eltern ihr Neugeborenes betrachten, dann sind sie in

Anbetracht dieses Wunders meist von Ehrfurcht und

Verantwortungsgefühl durchdrungen. Der Wunsch, dieses Kind

zu lieben und zu beschützen und ihm ein gutes Leben zu

ermöglichen, geht wie eine Sonne in uns auf, und zwar

ungeachtet unserer eigenen Kindheit und gegenwärtigen

Lebenssituation.

Dieser Drang besteht auf beiden Seiten. Auch Kinder

empfinden ihn uns gegenüber, und es ist diese Gegenseitigkeit,

an die wir uns gewöhnen und die wir gemeinsam mit unseren

Kindern allmählich begreifen müssen. Die Kinder ermöglichen

es uns ja durch ihre Existenz, uns wertvoll zu fühlen. Darum

sollten wir ihnen dasselbe zurückgeben, damit auch sie sich als

Menschen von unantastbarem Wert fühlen können.

Das gelingt allerdings nur, wenn wir unsere Ich-Bezogenheit

zügeln und uns ihrer persönlichen Kompetenz öffnen, von der

sie, im Unterschied zu uns, nichts wissen, ehe wir sie von ihnen

empfangen. Wenn wir das nicht lernen, wachsen unsere Kinder

in dem Glauben auf, keinen anderen Wert zu haben als den,

der in Zensuren und sozialem Erfolg zum Ausdruck kommt.

Das ist nicht nur schmerzhaft für sie und belastend für unsere



Beziehung zu ihnen, sondern auch schlecht für die Gesellschaft,

für die sie einmal die Verantwortung übernehmen sollen.

Seltsam ist nur, dass die traditionelle einseitige

Kindererziehung vermuten lässt, dass uns dieser

Zusammenhang schon immer bewusst war. Wenn Kinder sich

gut benommen haben und offenbar harmonisch entwickelten,

haben Eltern sich dies stets selbst zugute gehalten. Verlief die

Entwicklung der Kinder weniger zufriedenstellend, wurden die

Eltern von Schuldbewusstsein geplagt und haben sich gefragt,

was sie in der Erziehung bloß falsch gemacht oder versäumt

haben, womit sie vor sich selbst einen Teil ihrer Inkompetenz

einräumten. Allerdings haben Eltern immer gedacht, es gehe

nur vorwärts, wenn sie mehr geben – mehr Erziehung, mehr

Liebe, mehr Strafen, mehr Schläge, mehr Kontrolle etc.

Dafür gibt es zwei Erklärungen. Die erste lautet: So machen

es alle. Die andere handelt davon, wie wir Menschen reagieren,

wenn wir erleben, für andere nicht so wertvoll zu sein, wie wir

sein möchten. Dann werden wir gereizt und frustriert,

manchmal wütend und gewalttätig. Und wo am meisten auf

dem Spiel steht, nämlich im Verhältnis zu unseren Kindern und

Partnern, reagieren wir am heftigsten. Wir ziehen ihren Wert

für uns in Zweifel und werfen ihnen damit vor, dass wir uns

selbst nicht wertvoll fühlen.

Das geschieht bereits, wenn unser kleines Kind mal wieder

über seine eigenen Füße stolpert. Dann ziehen wir es schon mal

missmutig am Arm hoch und sagen gereizt: «Pass doch auf!»

Wenn unser fünfjähriger Sohn zum x-ten Mal ein Loch in seine



Hose gerissen und sich die Knie aufgeschlagen hat, weisen wir

ihn zurecht: «Du musst wirklich anfangen, besser

aufzupassen!» Wenn die Betreuer im Kindergarten oder die

Lehrer in der Schule uns darüber informieren, dass unsere

Kinder die Erwartungen nicht erfüllen, werden wir zornig auf

sie oder die Kinder oder auf alle beide. Befindet sich unsere

Paarbeziehung in einer Krise oder geht sie in die Brüche, finden

wir haufenweise Fehler beim Partner, und wenn wir als

Erwachsene im Leben nicht weiterwissen, machen wir unsere

Eltern oder die Gesellschaft dafür verantwortlich. Falls wir das

nicht tun, haben wir längst gelernt, unseren Zorn nach innen

gegen uns selbst zu richten, und versinken in Depressionen,

Schuldgefühlen und Selbstvorwürfen.

Was unsere Kinder betrifft, so wurde uns stets vermittelt,

wir müssten «erzieherisch» handeln, statt uns einfach ihrer

Kompetenz zu öffnen und von ihnen zu lernen, damit wir so

wertvoll für sie sein können, wie wir sein möchten. Wenn wir

uns durch das Verhalten unserer Kinder weniger wertvoll

fühlen, liegt das in der Regel an unserem eigenen Verhalten,

aber das hat uns niemand erklärt. Bevor der Konflikt ausbrach,

waren wir einfach nicht kompetent genug, unsere liebevollen

Gefühle und guten Absichten in eine fruchtbare Interaktion

umzusetzen. Unser Verhalten werden wir nicht von heute auf

morgen ändern können. Doch wir können uns unseren Kindern

öffnen und ihr Feedback entschlüsseln, ob es nun spontan oder

aus Loyalität zu uns ein wenig verspätet eintrifft. Kinder wollen

uns nichts beibringen, sie verhalten sich nicht pädagogisch. Sie



leben einfach mit uns zusammen und geben uns zu verstehen,

wie sie dieses Zusammenleben empfinden.

Die meisten von uns entwickeln sich in menschlicher

Hinsicht so langsam, dass wir immer noch wütend oder

verärgert werden, obwohl unsere Kinder längst erwachsen

geworden sind. Das macht nichts, solange wir nicht an der

Illusion festhalten, es sei ihre Schuld. Das zu ändern ist nicht

leicht, zumal viele von uns zu Beginn unseres Lebens mit

Erwachsenen zusammen waren, die es nicht besser wussten.

Der Vater eines unkontrolliert gewalttätigen Jungen von

sieben Jahren blickte mir einst in die Augen und fragte mit all

der Verzweiflung und all dem Trotz in der Stimme, die sein

Sohn von ihm geerbt hatte: «Muss man denn wirklich so viel

darüber nachdenken, was man zu einem kleinen Kind sagt?

Meine Eltern haben immer nur ‹Nein!› gesagt.» Es wird den

Leser nicht überraschen, dass meine Antwort «Ja!» lautete.


