Dein kompetentes Kind

Auf dem Weg zu einer neuen
Wertgrundlage tiir die ganze Familie



Jesper juul

Dein kompetentes Kind

Auf dem Weg zu einer neuen Wertgrundlage
fur die ganze Familie

Ubersetzt von Knut Kriiger



Uber dieses Buch

Auf der Suche nach neuen Werten fiir die Kindererziehung und
eine moderne Familie ist eines deutlich geworden: Kinder
haben von Anfang an eine eigene Personlichkeit und sind damit
menschlich und sozial kompetente Partner ihrer Eltern. Diese
Kompetenz, die sich entsprechend der kindlichen Reife dufsert,
muss Kindern nicht erst durch Erziehung beigebracht werden.
Sie mussen beobachten und experimentieren dirfen, dann
fugen sie sich durch Nachahmung in die Kultur ein. So
kooperieren Kinder, und Erwachsene mussen lernen, auch
storendes Verhalten in Botschaften zu tibersetzen. Denn
Erziehung ist ein Entwicklungsprozess — fir die Eltern ebenso
wie fur die Kinder.



Vita

Jesper Juul, 1948 in Danemark geboren, war Lehrer, Gruppen-
und Familientherapeut, Konfliktberater und Buchautor. Er war
«gelernter Vater» eines Sohnes und lebte in Kopenhagen und
Zagreb. Nach dem Studium der Geschichte, Religionspadagogik
und europaischen Geistesgeschichte arbeitete er als
Heimerzieher und spater als Sozialarbeiter; in Kroatien und
Bosnien leistete er therapeutische Arbeit in Fluchtlingslagern.
Er entwickelte eine eigenstandige Therapie- und
Beratungsform, handlungsorientiert und praxisnah, und leitete
bis 2004 das von ihm gegriundete «Kempler Institute of
Scandinavia». Am 25. Juli 2019 starb Juul im Alter von 71
Jahren in Odder nahe Aarhus.



Impressum

Veroffentlicht im Rowohlt Verlag, Hamburg, Dezember 2011

Copyright © 1996 by Jesper Juul // «<Dein kompetentes Kind» Copyright © der
deutschen Ausgabe 1997/2009 by Rowohlt Verlag GmbH, Reinbek bei Hamburg
Covergestaltung ZERO Werbeagentur, Minchen

Coverabbildung Neuer Bildnachweis (04.2024): ArtMarie / Getty Images

ISBN 978-3-644-01571-5

Schrift Droid Serif Copyright © 2007 by Google Corporation
Schrift Open Sans Copyright © by Steve Matteson, Ascender Corp

Dieses Werk ist urheberrechtlich geschiitzt, jede Verwertung bedarf der
Genehmigung des Verlages.

Die Nutzung unserer Werke fiir Text- und Data-Mining im Sinne von § 44b UrhG
behalten wir uns explizit vor.



Hinweise des Verlags

Abhangig vom eingesetzten Lesegerat kann es zu unterschiedlichen Darstellungen
des vom Verlag freigegebenen Textes kommen.

Alle angegebenen Seitenzahlen beziehen sich auf die Printausgabe.

Im Text enthaltene externe Links begriinden keine inhaltliche Verantwortung des
Verlages, sondern sind allein von dem jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten.
Der Verlag hat die verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der
Buchveroffentlichung sorgfaltig iberpruft, mogliche Rechtsverstofde waren zum
Zeitpunkt der Verlinkung nicht erkennbar. Auf spatere Veranderungen besteht
keinerlei Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

www.rowohlt.de


https://www.rowohlt.de/

Einleitung

Wie so viele meiner Generation wusste ich vor funfundzwanzig
bis dreifsig Jahren, dass an der Art und Weise, wie unsere
Eltern (und die Generationen vor ihnen) tiber Familie und
Kindererziehung dachten, etwas grundlegend falsch war. Dass
sich unser konkretes Wissen durchaus in Grenzen hielt, tat
unseren Uberzeugungen keinen Abbruch.

In den folgenden zehn Jahren, in denen ich mich zum
Familientherapeuten ausbilden lief§ — wahrend ich mit
verhaltensauffalligen Kindern und Jugendlichen sowie mit
Gruppen alleinerziehender Miitter arbeitete —, wurde mir
allmahlich klar, dass meine Ansichten weder besser noch
schlechter als diejenigen waren, die sie ersetzen sollten. Denn
uber einen Mangel an ethischer Substanz konnten auch sie
nicht hinwegtduschen. Vielmehr polarisierten sie durch die
unbeirrbare Uberzeugung, dass manche Menschen sich richtig
verhielten, welil sie die richtigen Ansichten vertraten, wihrend
andere sich falsch verhielten, weil ihre Ansichten falsch waren.

Das Feedback, das ich von Kollegen und Klienten bekam,
spiegelte diese Polarisierung. Einige waren voll des Lobes,
andere Kritisierten mich, und in meiner Naivitat dachte ich
lange, ich sei auf der sicheren Seite, solange die Erstgenannten



in der Uberzahl waren. Erst sehr spét begriff ich, dass ich auf
die anderen hatte horen sollen. Erst als ich meine eigene
Unzulanglichkeit als Vater erlebte, wurde mein theoretisches
Wissen durch praktische Erfahrung erganzt.

Bis dahin hatte ich geglaubt, dass die Beziehung zwischen
Eltern und Kindern vor allem von Verstandnis, Toleranz und
demokratischen Spielregeln gepragt sein sollte — im Gegensatz
zur moralisierenden, intoleranten und bevormundenden Art
der Erziehung, die Kindern das Selbstbewusstsein raubt und
ihre Vitalitat beeintrachtigt. Doch je besser ich meinen Sohn
und die Familien kennenlernte, mit denen ich
zusammenarbeitete, desto mehr begriff ich die
Oberflichlichkeit meiner Uberzeugung. Obwohl sich die
Situation der Kinder in Familie und Gesellschaft in vieler
Hinsicht verbessert hatte, waren es zwei Probleme, die mich
umtrieben.

Als Lehrer und Familientherapeut habe ich erlebt, wie
schwierig es fir Eltern ist, «<auf Augenhdhe» mit einem
Psychologen zu kommunizieren. Allzu oft scheinen sie durch
die Gesprache an Selbstvertrauen zu verlieren und am Ende
orientierungsloser zu sein als vorher. Beim Psychologen 16st
dies verstandlicherweise Gefiihle der Hilflosigkeit und
Inkompetenz aus, und so klammert er sich gern an eine
traditionelle Form der Psychologie, die mehr darauf aus ist,
Fehler zu finden, als nach Méglichkeiten zu suchen.

Als Familientherapeut habe ich erlebt, dass Kinder und
Jugendliche stets den Preis dafiir bezahlen. Auch wenn das



padagogische Verstandnis der Erwachsenen differenzierter,
ihre Erziehung weniger besserwisserisch und die 6ffentliche
Moral weniger restriktiv ist als frither, so wird den Kindern
auch weiterhin eine Verantwortung aufgebiirdet, die nur
wenige Eltern, Politiker, Padagogen, Lehrer und Therapeuten
zu tragen bereit sind. Dies geschieht nicht aus bosem Willen -
oft genug stecken nur die besten Absichten dahinter —, ist aber
eine logische Konsequenz unser grundlegenden
Fehleinschatzung, was das Wesen der Kinder betrifft.

Die schwedische Psychologin Margareta Brodén hat dies in
einem schlichten Satz zum Ausdruck gebracht, der mich zum
Titel dieses Buches angeregt hat: «Vielleicht haben wir uns
geirrt — vielleicht sind Kinder kompetent» (Margareta Brodén,
Mor og barn i Ingenmandsland, Kgbenhavn 1992, dt. «Mutter
und Kind im Niemandsland»).

Brodéns Formulierung ist teils dem wissenschaftlichen
Kontext geschuldet, in dem sie sich bewegt, zeigt aber vor allem
ihr besonderes Interesse, das sie dem frihen Zusammenspiel
zwischen Sauglingen und Eltern entgegenbringt. Da ich kein
Wissenschaftler bin, sondern aus der Praxis komme und mein
Erfahrungsgebiet die Interaktion zwischen Kindern und Eltern
Im weiteren Sinn ist, mochte ich die Summe meiner
Beobachtungen etwas anders formulieren.

Soweit ich sehe, machen wir einen entscheidenden Fehler,
wenn wir davon ausgehen, dass Kinder bei ihrer Geburt noch
keine «richtigen» Menschen sind. Lange Zeit wurden Kinder
gewissermaifSen als asoziale Halbmenschen angesehen, die der



massiven Einflussnahme und Manipulation der Erwachsenen
bedirfen und zudem ein gewisses Alter erreichen miissen, ehe
man sie als vollwertige Menschen betrachtet. Diese Ansicht ist
im Laufe der Zeit sowohl wissenschaftlich als auch privat
vertreten worden, stets mit denselben Folgen: Die Erwachsenen
haben verschiedenste Wege erprobt, den Kindern
beizubringen, sich wie richtige, erwachsene Menschen zu
benehmen. Wir haben das als «Erziehungsmethoden»
bezeichnet, und auch wenn wir die ganze Bandbreite von der
althergebrachten autoritaren bis zur antiautoritaren Erziehung
diskutiert haben, wurde der ideelle Ausgangspunkt doch nie
grundlegend in Frage gestellt.

Ich mochte mit diesem Buch klarmachen, dass ein Groifsteil
dessen, was wir im traditionellen Sinn unter Erziehung
verstehen, nicht nur tberflissig, sondern schadlich ist. Dass
nicht nur die Kinder darunter zu leiden haben, sondern auch
die Eltern in ihren Entwicklungsmoglichkeiten gehemmt
werden, was die Interaktion zwischen Kindern und
Erwachsenen gleichermafien belastet. So wird ein Teufelskreis
in Gang gesetzt, der unsere Einstellungen in sozialen und
padagogischen Fragen beeinflusst und bis in die Gesellschafts-
und Familienpolitik hineinwirkt.

Meine Generation hat dazu beigetragen, eine illusorische
Distanz zwischen Subjekt und Gesellschaft zu schaffen, eine
[lusion, die vor finfundzwanzig Jahren logischer Bestandteil
unserer Auflehnung gegen Autoritdten war, die aber
heutzutage, da Politik sich zunehmend auf Wirtschaftspolitik



reduziert, immer gefahrlicher wird. Vielleicht stimmt es mehr
denn je, dass die Art und Weise, wie wir unsere Kinder
behandeln, fiir die Zukunft der Welt von entscheidender
Bedeutung ist. Die Menge an Informationen hat in solchem Maf3
zugenommen, dass wir nicht davon ausgehen durfen, unser
Doppelspiel im Verhaltnis zu Kindern und Jugendlichen noch
lange aufrecht erhalten zu konnen. Ein Doppelspiel, das darin
besteht, in politischen Zusammenhéngen Okologie,
Mitmenschlichkeit und Gewaltverzicht zu predigen, unseren
Kindern aber nach wie vor Gewalt anzutun.

Ich hatte das Privileg, viele Jahre in verschiedenen Kulturen
leben und arbeiten zu diirfen. Das hat mich davon tiberzeugt,
dass die Veranderung im Verhaltnis zwischen Eltern und
Kindern, die in Skandinavien zu beobachten ist, auch anderen
Landern als Modell dienen konnte. Dem AufSenstehenden mag
dieses Verhaltnis zunachst sehr beliebig, unentschieden und
ziellos erscheinen, doch tragt es den Keim fiir eine Entwicklung
in sich, die man nur als Quantensprung in der Entwicklung der
Menschheit bezeichnen kann. Zum ersten Mal in neuerer Zeit
sind wir bereit, das unantastbare Recht des Einzelnen auf die
freie Entwicklung seiner Personlichkeit weder unter
dogmatischen noch autoritaren Gesichtspunkten zu betrachten.
Allméhlich scheint sich die Uberzeugung durchzusetzen, dass
die existenzielle Freiheit des Individuums keine Gefahrdung
der Gemeinschaft darstellt, sondern im Gegenteil von vitaler
Bedeutung fur deren Fortbestand ist.



Das Verhaltnis zwischen Eltern und Kindern spielt sich in
verschiedenen Tonlagen ab. Denken wir nur an die grofSen
Unterschiede zwischen den USA und Europa und innerhalb
Europas zwischen dem Norden, dem Stiden und den
osteuropdaischen Landern. Ganz zu schweigen von den
markanten Unterschieden, die in den Landesteilen ein und
desselben Staates bestehen. Nattuirlich spielen die kulturelle
Identitat eines Landes, seine politische Geschichte und religiose
Zugehorigkeit eine grofe Rolle flir das Selbstverstandnis eines
Volkes. Menschen, die ursprunglich aus anderen Landern
kommen, sind sich dieser Tatsache in besonderem Maifse
bewusst. So ist von Einwanderern mitunter der Satz zu horen,
sie wunschten nicht, dass ihre Kinder so werden wie danische
Kinder, wahrend Danen zuweilen irritiert iber den physischen
Umgang der Sudeuropder mit ihren Kindern sind. Da sich vor
allem die USA und die europdischen Staaten zu
multiethnischen und multinationalen Gesellschaften
entwickeln - falls sie es nicht schon sind —, wird es umso
wichtiger, sich die jeweiligen kulturellen Eigenarten bewusst zu
machen. Mag der soziale Stellenwert der Familie von Kultur zu
Kultur auch verschieden sein, so ist er meiner Erfahrung nach
doch stets von existenzieller Bedeutung. Die Freude uber ein
konstruktives Zusammenspiel ist stets dieselbe, auch wenn es
unterschiedlich zum Ausdruck kommt. Das gilt auch fir den
Schmerz angesichts destruktiver Beziehungen.

Wenn ich in diesem Buch das «Alte» mit dem «Neuen»
konfrontiere, tue ich das weniger, um das Alte zu Kkritisieren,



sondern vielmehr um konkrete Handlungsmaoglichkeiten
aufzuzeigen. In meiner taglichen Arbeit mit Familien und ihren
Therapeuten begegne ich oft einer grofsen Aufgeschlossenheit
fir neue Verhaltensmuster. Die meisten Eltern wissen sehr
genau, wenn sie sich unangemessen verhalten, brauchen
jedoch konkrete Anleitungen, um ihr Verhalten zu dndern, was
auch verdeutlicht, dass es vielen heute an Vorbildern und
Rollenmodellen fehlt.

Die traditionelle Psychologie stellt oft unsere Geftihle in
Frage. Wird das Kind von seinen Eltern auch wirklich geliebt?
Wie grofs ist der Hass des Sohnes auf seinen Vater? Wie zornig
ist die Tochter auf ihre Mutter? Doch mochte ich betonen, dass
ich noch nie Eltern begegnet bin, die ihre Kinder nicht liebten,
oder Kindern, denen ihre Eltern nicht am Herzen lagen.
Hingegen habe ich eine Reihe von Eltern und Kindern
kennengelernt, denen es nicht gelang, ihre liebevollen Gefiihle
in liebevolles Verhalten umzusetzen.

In der heutigen Zeit sind wir erstmals in der Lage,
gleichwiirdige Beziehungen zwischen Mannern und Frauen
sowie zwischen Erwachsenen und Kindern aufzubauen. Nie
zuvor ist dies in vergleichbarem MafSe geschehen. Die
Forderung nach Gleichwurdigkeit impliziert aber auch
Offenheit und Toleranz, erfordert eine generelle Akzeptanz von
Verschiedenartigkeit, was bedeutet, dass wir einen Grofsteil
unserer Vorstellungen, was richtig und falsch ist, iberdenken
und gegebenenfalls tiber Bord werfen mussen. Wir kénnen
nicht einfach eine Methode durch eine andere ersetzen,



genauer gesagt: Es reicht nicht aus, unsere Irrtimer zu
modernisieren. Gemeinsam mit unseren Kindern und
Kindeskindern brechen wir buchstablich zu neuen Ufern auf.

Die Handlungsmaoglichkeiten, die in diesem Buch aufgezeigt
werden, sollen zum Experimentieren anregen. Sie sind nicht
dazu da, stur befolgt zu werden, da es eben nicht ausreicht,
einfach ein System durch ein anderes zu ersetzen. Eltern sind
nicht nur von unterschiedlichem Geschlecht, sondern bringen
auch unterschiedliche Erfahrungen aus ihren
Herkunftsfamilien mit. Doch haben wir auch vieles gemeinsam.
Wir alle haben als Kinder gelernt, dass es unterschiedliche
Wege gibt, mit anderen Menschen in Beziehung zu treten.
Wege, die sich als mehr oder minder fruchtbar erwiesen haben.
Die nichste Familie, an der wir teilhaben, gibt uns die
Moglichkeit, Dinge zu lernen, die wir in unserer ersten Familie
nicht lernen konnten.

Wenn ich Kinder als kompetent bezeichne, dann meine ich
damit, dass wir wichtige Dinge von ihnen lernen konnen. Dass
sie uns durch ihre Reaktionen ermoglichen, unsere verlorene
Kompetenz wiederzugewinnen und unsere unfruchtbaren,
lieblosen und destruktiven Handlungsmuster loszuwerden. In
dieser Weise von den Kindern zu lernen erfordert jedoch mehr,
als den Dialog zwischen Erwachsenen und Kindern zu
demokratisieren. Wir mussen vielmehr zu einer Form des
Dialogs finden, den viele Erwachsene auch untereinander nicht
beherrschen, zu einem Dialog, der personlich ist und auf der
gleichen Wurde des Einzelnen beruht.



Dass jeder von uns seinen eigenen Weg finden muss — den
Weg, der fur uns wie fiir unsere Kinder am fruchtbarsten ist —,
bedeutet indes nicht, dass alle Wege gleich gut sind. Ich werde
in diesem Buch wiederholt auf einige zentrale Prinzipien zu
sprechen kommen, die gewissermaifien den Rahmen abstecken,
an dem sich jeder orientieren kann.

In Anbetracht der allgemeinen Tendenz, allzu schnell mit
dem Finger auf andere zu zeigen, besteht die Gefahr, dass sich
mancher Leser von diesem Buch kritisiert flihlen konnte. Ich
habe jedoch keinesfalls die Absicht, irgendjemanden zu
kritisieren oder ihm die Schuld fiir gewisse Missstande in die
Schuhe zu schieben. Dass ich des Ofteren auf die historische
oder heute gangige Praxis verweise, liegt an meiner Erfahrung,
dass die meisten Menschen ihr eigenes Verhalten am besten im
Spiegel der Geschichte verstehen.

Die in diesem Buch formulierten Prinzipien und
beschriebenen Beispiele gehen in erster Linie auf meine Arbeit
am Kempler Institute of Scandinavia zuruck. Ich schulde dem
amerikanischen Psychiater und Familientherapeuten
Dr. Walter Kempler sowie den ubrigen Mitgliedern des Instituts
grofden Dank dafiir, dass sie mich stets inspiriert und mir auch
in den Jahren vertraut haben, in denen ich mein
Selbstvertrauen weitgehend verloren hatte. Dasselbe gilt flr die
vielen Familien aus der ganzen Welt, die mir Einblicke in ihr
Privatleben gewdahrt haben. Mit peinlicher Deutlichkeit
erinnere ich mich an meine Einstellungen und Vorurteile, mit
denen ich zum ersten Mal einer japanischen Familie



gegenubertrat, und nicht anders erging es mir bei der ersten
Begegnung mit einer muslimischen Familie, einer ethnisch
gemischten Familie in einem kroatischen Fliichtlingslager oder
einer amerikanischen Alkoholikerfamilie.

Mein langst erwachsener Sohn tragt dazu bei, diese
Erfahrungen im Lichte seiner Entwicklung zu betrachten, und
meine Frau konfrontiert mich hin und wieder mit etwas, von
dem ich stets hoffe, es mogen die letzten Reste meiner
kindlichen Egozentrik sein.



Familienwerte

Das Wertefundament, auf dem die Familie Giber zweihundert
Jahre lang so verlasslich ruhte, ist in weiten Teilen der Welt in
Auflosung und Umformung begriffen. In Skandinavien, wo die
Frauen diese Entwicklung einleiteten, kam ihnen zweifellos der
relative Wohlstand und eine fortschrittliche Sozialgesetzgebung
zur Hilfe. In anderen Landern waren es Burgerkriege und
soziale Not, die Dinge ins Rollen brachten.

Die Geschwindigkeit, mit der sich dieser Wandel vollzieht, ist
unterschiedlich, doch der Grund ist iberall derselbe: Die
hierarchisch aufgebaute autoritare Familie patriarchalischer
oder matriarchalischer Pragung hat ausgedient. Daher
wimmelt die Landkarte nur so von unterschiedlichen
Familientypen. Einige versuchen krampfhaft, an der «guten
alten Zeit» festzuhalten, wahrend andere neue, konstruktivere
Arten des Zusammenlebens erproben.

In Hinblick auf unser aller Gesundheit ist diese Entwicklung
nur zu begrifien. Denn die alte Familienstruktur und ein Teil
ihrer Werte waren in vieler Hinsicht destruktiv fir Eltern und
Kinder, was folgende Beispiele illustrieren sollen:

Ein Café in Spanien:



Vater, Mutter und zwei S6hne von zirka drei und funf Jahren
haben gerade Eis und Kuchen gegessen. Jetzt nimmt die Mutter
eine Serviette, spuckt darauf, packt den Juingsten mit festem
Griff am Kinn und beginnt, ihm das Gesicht rund um den Mund
abzuwischen. Der Junge wendet protestierend den Kopf ab. Sie
greift ihm in die Haare, und wahrend sie mit
zusammengebissenen Zahnen zischt, wie bose er ist, zieht sie
sein Gesicht wieder zu sich heran.

Der altere Bruder sitzt kerzengerade auf seinem Stuhl. Ein
Anflug von Schmerz huscht tiber sein Gesicht, doch er lasst sich
nichts anmerken. Auch in den Augen des Vaters ist ein Anflug
von Schmerz zu erkennen. Aber er wendet diesen Schmerz
gegen die Mutter und schaut sie vorwurfsvoll an, als argere er
sich dariuber, dass sie den Kleinen nicht besser im Griff hat.

Der kleine Bruder hat sich rasch von dem Uberfall erholt, ist
auf der Strafde ein Stiick vorausgelaufen und deutet jetzt mit
Begeisterung auf ein Schaufenster, um seiner Mutter etwas zu
zeigen. Ohne den Gegenstand seiner Begeisterung auch nur
eines Blickes zu wiirdigen, packt sie seine Hand und zieht ihn
mit sich fort. Der Junge schreit, doch sie will unbedingt die
Oberhand behalten und wiederholt: «Mach dein Gesicht
sauber!»

Ein Café in Wien:

Zwei junge Ehepaare und der zirka funfjahrige Sohn des einen
Paares setzen sich in einem StrafSencafé an einen Tisch, um sich



von ihrer Einkaufstour zu erholen. Als die Bedienung erscheint,
sagt die Mutter. «Wir trinken Kaffee, was mochtest du?»

Der Junge zogert ein wenig, bevor er antwortet: «Ich weifs
nicht, worauf ich Lust habe.»

Die Mutter, irritiert, zur Kellnerin: «Bringen Sie ihm ein Glas
Saft.»

Als die Kellnerin mit den Getranken an den Tisch kommt,
sagt der Junge leise zu seiner Mutter. «Ich hatte lieber eine Cola
mit Zitrone, geht das?»

Die Mutter: «Warum hast du das nicht gleich gesagt? Jetzt
musst du eben den Saft trinken.» Fast im selben Atemzug sagt
sie zur Bedienung: «Der Junge hat es sich anders uberlegt.
Bringen Sie ihm eine Cola mit Zitrone, damit Ruhe ist.»

Nach etwa zehn Minuten — die Erwachsenen haben
unterdessen alte Urlaubserinnerungen aufgefrischt, wahrend
der Junge still auf seinem Stuhl saf$ — wirft die Mutter einen
Blick auf die Uhr und sagt gereizt zu ihrem Sohn. «Trink
endlich deine Cola aus!»

Der Junge wird munter. «Gehen wir jetzt?»

Die Mutter: «Ja, wir mussen uns beeilen. Trink aus!»

Der Junge leert sein Glas in einem Zug und entgegnet stolz:
«War ich nicht schnell, Mama?»

Die Mutter beachtet ihn nicht und unterhalt sich nun wieder
mit den anderen Erwachsenen. Der Junge sitzt still auf seinem
Stuhl und hort ihnen zu. Nach einer halben Stunde fragt er
vorsichtig: «Mama, gehen wir bald nach Hause?»



Jetzt platzt der Mutter der Kragen: «<HOr endlich auf zu
quengeln, sonst kommst du zu Hause sofort ins Bett! Hast du
das verstanden?» Der Junge lasst resigniert die Schultern
sinken. Die Uibrigen Erwachsenen werfen der Mutter einen
anerkennenden Blick zu, wahrend der Vater des Jungen ihr
bekraftigend die Hand auf den Arm legt.

Eine Bushaltestelle in Kopenhagen:

Eine Grofdimutter wartet mit ihren zwei Enkeln — einem
vierjahrigen Jungen und einem sechsjdhrigen Madchen — auf
den Bus. Der Junge zieht seine Grofmutter am Armel und sagt:
«Oma, ich muss mal.»

Die GrofSmutter: «Das geht jetzt nicht, der Bus kommt
gleich.»

Der Junge: «Aber ich muss wirklich ganz doll!»

Die GrofSmutter: «Jetzt tu, was deine Grofdmutter dir sagt,
und damit basta! Schau nur, wie vernunftig deine grofde
Schwester ist.»

«Aber ich kann nicht mehr langer warten!»

Die GrofSmutter: «Wirst du endlich still sein! Du kannst zu
Hause auf die Toilette gehen. Wenn du jetzt nicht brav bist,
werde ich deiner Mutter was erzdhlen! Dann darfst du nicht
mehr mit Oma in die Stadt gehen!»

Die Erwachsenen in diesen Szenen sind keine schlechten
Menschen. Sie lieben ihre Kinder und Enkel und wiirden sich



zu gerne an ihrem Benehmen erfreuen oder tiber ihre lustigen
Bemerkungen amusieren. Sie verhalten sich nur deshalb nicht
liebevoll, weil sie gelernt haben, das Lieblose als konsequent
und das Liebevolle als unverantwortlich zu betrachten.



Die Familie als Machtstruktur

Seit Jahrhunderten hat die Familie als Machtstruktur existiert.
Die Manner hatten Macht Giber die Frauen, und die
Erwachsenen hatten Macht tiber die Kinder. In sozialer wie in
politischer und soziologischer Hinsicht war die Macht absolut
und liefs keinen Zweifel an der familidren Hierarchie
aufkommen: Zuerst der Mann, dann die Frau - sofern es keine
mannlichen Jugendlichen gab —, danach die Jungen und zuletzt
die Madchen. Eine gelungene Ehe basierte auf der Fahigkeit
und dem Willen der Frau, sich dem Mann unterzuordnen, und
die Erziehung sollte den Kindern vor allem klarmachen, dass
sie sich den Machthabern anzupassen und zu gehorchen
hatten.

Wie in allen totalitdren Systemen wurde mangelnder
Fahigkeit oder fehlendem Willen zur Kooperation mit
physischer Gewalt und/oder Einschrankungen der ohnehin
beschrankten Freiheit des Einzelnen entgegengetreten. Offene
Konflikte sollten unter allen Umstanden vermieden werden.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts begannen wir, Kinder als
geistig unabhangige, eigenstandige Wesen zu betrachten, deren
individuelle Existenz von Bedeutung fiir ihr Wohlergehen und
ihre personliche Entwicklung war. In den 20er-Jahren machten
die Frauen dann nachdrticklich auf sich aufmerksam und
verlangten — sowohl in menschlicher als auch in sozialer und



politischer Hinsicht — ernst genommen zu werden. In der ersten
Halfte des 20. Jahrhunderts schwéchte sich der totalitare
Charakter der Familien schrittweise ab, doch an der
Machtstruktur als solcher wurde nicht gertttelt.

Fur diejenigen, die sich den Machtverhaltnissen anpassten,
war die Familie ein sicherer Ort. Wer jedoch seiner
Individualitdt mehr Geltung verschaffen wollte, bekam die
destruktiven Folgen dieses Zusammenspiels in der Familie zu
spuren. Wer dadurch Schaden nahm und sich «auffallig»
verhielt, wurde padagogischen oder psychiatrischen
Zwangsmafinahmen unterworfen, die nur ein Ziel kannten,
namlich das Subjekt wieder in die bestehenden
Machtverhaltnisse einzupassen.

Den Machthabern (Eheméannern und Eltern) wurde geraten,
den Abweichlern (Frauen und Kindern) bei ihrer
«Resozialisierung» liebevolles Verstandnis und Konsequenz
entgegenzubringen, doch riet ihnen niemand, etwas von ihrer
Macht abzugeben. Infolgedessen wurden viele Frauen und
Kinder in Institutionen eingewiesen oder gezwungen,
Medikamente einzunehmen.

Uber die Familie traditioneller Pragung lasst sich einiges
sagen, doch dem Wohlergehen des Einzelnen und seiner
personlichen Entwicklung war sie nur selten dienlich. In
sozialer Hinsicht mag sie recht erfolgreich gewesen sein, doch
unmittelbar unter der sozialen Oberflache waren die
Krankheitssymptome uniibersehbar.



Manchen mag diese Beschreibung einseitig und ungerecht
erscheinen. Naturlich hatte auch die traditionelle Familie ihre
positiven Aspekte. Auch in ihr gab es liebevolle Beziehungen,
und die willige Akzeptanz bestehender Machtverhaltnisse
bringt zweifellos eine besondere Form der Sicherheit mit sich,
wie angepasste Burger totalitarer Systeme sie kennen.

Eines der zentralen Probleme vieler moderner Familien
besteht darin, dass wir eine veraltete Sprache benutzen, wenn
wir uber Kindererziehung reden. Sie stammt aus einer Zeit, in
der eine konfliktfreie Familie als gelungene Familie betrachtet
wurde und in der das Verstandnis von mentaler Gesundheit ein
vollig anderes war als heute. Wenn wir die Worter und
Begriffe, auf die ich im Folgenden zu sprechen komme, auch
weiterhin benutzen wollen, dann mussen wir ihnen eine neue
Bedeutung verleihen.

Erziehungsmethoden

Bis Mitte der 70er-Jahre diskutierten wir mit grofster
Selbstverstandlichkeit tiber Erziehungsmethoden. Angesichts
der damals weitverbreiteten Ansicht ilber das Wesen von
Kindern war das nur folgerichtig: Wenn man Kindern
kreatiirliche und asoziale Eigenschaften zuschreibt, dann
bedarf es auch gesicherter Methoden, um aus ihnen
verantwortungsvolle, soziale Menschen zu machen. Die



Methoden unterschieden sich zwar in ihrem Inhalt, doch uber
die Notwendigkeit bestimmter Methoden wurde nicht
diskutiert.

Heute, da wir wissen, dass Kinder von Beginn an
vollstandige Menschen sind, ist die Diskussion uber Methoden
absurd. Wirden wir uns im Verhaltnis zu anderen
Erwachsenen auf bestimmte Methoden verlassen, wirden wir
uns zu Recht lacherlich machen. Stellen Sie sich nur einen
Mann vor, der sagt: «Ich habe mich in eine grofS gewachsene
schwarzhaarige Portugiesin verliebt, aber unsere Beziehung ist
nicht einfach. Kann mir nicht jemand eine bestimmte Methode
empfehlen, wie ich besser mit ihr klarkomme?» Ein absurdes
Anliegen. Doch genau so sprechen Erwachsene seit Beginn des
18. Jahrhunderts uiber ihr Verhdaltnis zu Kindern.

Kinder werden mit allen sozialen und menschlichen
Eigenschaften geboren. Um diese weiterzuentwickeln,
brauchen sie nichts als die Gegenwart von Erwachsenen, die
sich menschlich und sozial verhalten. Jede Methode ist nicht
nur Uberflissig, sondern kontraproduktiv, weil sie die Kinder
fir ihre Nachsten zu Objekten macht.

Das «Trotzalter»

Ab dem dritten Lebensjahr beginnen die Kinder allméahlich,
sich aus der totalen Abhangigkeit von ihren Eltern zu befreien.



Sie mochten in der Lage sein, selbstandig zu denken, zu fiihlen
und zu handeln. Der Beginn dieser Phase macht sich
unmissverstandlich bemerkbar. Eines Morgens, wenn man sie
wie Ublich anziehen will, wehren sie unsere Hilfe plotzlich mit
den Worten ab: «Kann alleine!» oder «Selber machen!»

Manche Eltern reagieren trotzig und entgegnen: «Nein, das
kannst du nicht!» Oder: «HOr auf mit dem Quatsch, dazu haben
wir jetzt keine Zeit!» Die Kinder werden selbstandig, die Eltern
starrsinnig.

Diese Monate im Leben eines Kindes sind zugleich der
deutliche Beweis fiir seine Fahigkeit zur Kooperation. Wenn die
Erwachsenen auf den Versuch eines Dreijahrigen, eigene
Kompetenzen zu entwickeln, mit Widerstand und Trotz
reagieren, dann wird er entweder selbst trotzig — Trotz erzeugt
Trotz — oder antriebslos und abhangig.

Der Begriff Trotzalter ist typisch fiir Machthaber, die sich
uber renitente Untertanen argern. Die naturliche Entwicklung
eines Kindes bringt es mit sich, dass es zunehmend selbstandig
wird, und nur ein totalitares System kann ein Interesse daran
haben, diese kontinuierliche Entfaltung einer eigenstandigen
Personlichkeit zu problematisieren.

Die Pubertat



Gleichwurdigkeit kommt in
Gegenseitigkeit zum Ausdruck

Wenn Eltern ihr Neugeborenes betrachten, dann sind sie in
Anbetracht dieses Wunders meist von Ehrfurcht und
Verantwortungsgefiihl durchdrungen. Der Wunsch, dieses Kind
zu lieben und zu beschuitzen und ihm ein gutes Leben zu
ermoglichen, geht wie eine Sonne in uns auf, und zwar
ungeachtet unserer eigenen Kindheit und gegenwartigen
Lebenssituation.

Dieser Drang besteht auf beiden Seiten. Auch Kinder
empfinden ihn uns gegentiber, und es ist diese Gegenseitigkeit,
an die wir uns gewohnen und die wir gemeinsam mit unseren
Kindern allmé&hlich begreifen miissen. Die Kinder ermdglichen
es uns ja durch ihre Existenz, uns wertvoll zu fiihlen. Darum
sollten wir ihnen dasselbe zuriuckgeben, damit auch sie sich als
Menschen von unantastbarem Wert fithlen konnen.

Das gelingt allerdings nur, wenn wir unsere Ich-Bezogenheit
zugeln und uns ihrer persénlichen Kompetenz 6ffnen, von der
sie, im Unterschied zu uns, nichts wissen, ehe wir sie von ihnen
empfangen. Wenn wir das nicht lernen, wachsen unsere Kinder
in dem Glauben auf, keinen anderen Wert zu haben als den,
der in Zensuren und sozialem Erfolg zum Ausdruck kommt.
Das ist nicht nur schmerzhaft fir sie und belastend fiir unsere



Beziehung zu ihnen, sondern auch schlecht fiir die Gesellschaft,
fur die sie einmal die Verantwortung iibernehmen sollen.

Seltsam ist nur, dass die traditionelle einseitige
Kindererziehung vermuten lasst, dass uns dieser
Zusammenhang schon immer bewusst war. Wenn Kinder sich
gut benommen haben und offenbar harmonisch entwickelten,
haben Eltern sich dies stets selbst zugute gehalten. Verlief die
Entwicklung der Kinder weniger zufriedenstellend, wurden die
Eltern von Schuldbewusstsein geplagt und haben sich gefragt,
was sie in der Erziehung blof$ falsch gemacht oder versaumt
haben, womit sie vor sich selbst einen Teil ihrer Inkompetenz
einrdumten. Allerdings haben Eltern immer gedacht, es gehe
nur vorwarts, wenn sie mehr geben — mehr Erziehung, mehr
Liebe, mehr Strafen, mehr Schlage, mehr Kontrolle etc.

Dafiir gibt es zwei Erklarungen. Die erste lautet: So machen
es alle. Die andere handelt davon, wie wir Menschen reagieren,
wenn wir erleben, fur andere nicht so wertvoll zu sein, wie wir
sein mochten. Dann werden wir gereizt und frustriert,
manchmal witend und gewalttatig. Und wo am meisten auf
dem Spiel steht, namlich im Verhaltnis zu unseren Kindern und
Partnern, reagieren wir am heftigsten. Wir ziehen ihren Wert
fir uns in Zweifel und werfen ihnen damit vor, dass wir uns
selbst nicht wertvoll fithlen.

Das geschieht bereits, wenn unser kleines Kind mal wieder
uber seine eigenen Fufe stolpert. Dann ziehen wir es schon mal
missmutig am Arm hoch und sagen gereizt: «Pass doch auf!»
Wenn unser funfjahriger Sohn zum x-ten Mal ein Loch in seine



Hose gerissen und sich die Knie aufgeschlagen hat, weisen wir
ihn zurecht: «Du musst wirklich anfangen, besser
aufzupassen!» Wenn die Betreuer im Kindergarten oder die
Lehrer in der Schule uns dartiber informieren, dass unsere
Kinder die Erwartungen nicht erfiillen, werden wir zornig auf
sie oder die Kinder oder auf alle beide. Befindet sich unsere
Paarbeziehung in einer Krise oder geht sie in die Briche, finden
wir haufenweise Fehler beim Partner, und wenn wir als
Erwachsene im Leben nicht weiterwissen, machen wir unsere
Eltern oder die Gesellschaft dafiir verantwortlich. Falls wir das
nicht tun, haben wir langst gelernt, unseren Zorn nach innen
gegen uns selbst zu richten, und versinken in Depressionen,
Schuldgefiihlen und Selbstvorwiirfen.

Was unsere Kinder betrifft, so wurde uns stets vermittelt,
wir mussten «erzieherisch» handeln, statt uns einfach ihrer
Kompetenz zu 6ffnen und von ihnen zu lernen, damit wir so
wertvoll fur sie sein konnen, wie wir sein mochten. Wenn wir
uns durch das Verhalten unserer Kinder weniger wertvoll
fihlen, liegt das in der Regel an unserem eigenen Verhalten,
aber das hat uns niemand erklart. Bevor der Konflikt ausbrach,
waren wir einfach nicht kompetent genug, unsere liebevollen
Geflihle und guten Absichten in eine fruchtbare Interaktion
umzusetzen. Unser Verhalten werden wir nicht von heute auf
morgen andern konnen. Doch wir konnen uns unseren Kindern
offnen und ihr Feedback entschlisseln, ob es nun spontan oder
aus Loyalitat zu uns ein wenig verspdtet eintrifft. Kinder wollen
uns nichts beibringen, sie verhalten sich nicht padagogisch. Sie



leben einfach mit uns zusammen und geben uns zu verstehen,
wie sie dieses Zusammenleben empfinden.

Die meisten von uns entwickeln sich in menschlicher
Hinsicht so langsam, dass wir immer noch wiitend oder
verargert werden, obwohl unsere Kinder langst erwachsen
geworden sind. Das macht nichts, solange wir nicht an der
Illusion festhalten, es sei ihre Schuld. Das zu andern ist nicht
leicht, zumal viele von uns zu Beginn unseres Lebens mit
Erwachsenen zusammen waren, die es nicht besser wussten.

Der Vater eines unkontrolliert gewalttatigen Jungen von
sieben Jahren blickte mir einst in die Augen und fragte mit all
der Verzweiflung und all dem Trotz in der Stimme, die sein
Sohn von ihm geerbt hatte: «Muss man denn wirklich so viel
daruber nachdenken, was man zu einem kleinen Kind sagt?
Meine Eltern haben immer nur «Nein!> gesagt.» Es wird den
Leser nicht iiberraschen, dass meine Antwort «Ja!» lautete.



