


Lama Ole Nydahl

Von Tod und Wiedergeburt



Über dieses Buch

Neueste Forschungen zu den sogenannten
Nahtoderfahrungen machen ein Weiterleben des
Bewusstseins nach dem Tod immer wahrscheinlicher. Auch
für den Buddhismus ist der Tod ein Tor in eine neue
Daseinsform.
Lama Ole Nydahl beschreibt die vielen subtilen
Erfahrungen im Verlauf des Sterbens und erläutert den
Zustand zwischen Tod und Wiedergeburt. Außerdem
erfährt man, wie jeder durch bestimmte Meditationen
einen besseren Übergang und danach eine höhere
Bewusstseinsebene erreichen kann.
Das Wissen um diese geheimnisvollen Vorgänge vermittelt
nicht nur ein klares Verständnis vom Ende des Daseins,
sondern bereichert auch die Sicht auf das Leben im Hier
und Jetzt.



Inhaltsübersicht

Dank

Vorwort

Der Kreislauf des Lebens

Buddhismus und Wissenschaft

Ohne Anfang und Ende

Das Tibetische Totenbuch

Die Wege zum Glück

Die Vier Edlen Wahrheiten

Die Vier Grundgedanken

Dauerhaftes Glück finden

Die Zuflucht

Die Wege und Mittel im Diamantweg

Der Weg der Begeisterung

Der Weg der Einsicht

Der Weg der Mittel

Die Vorbereitung auf den Tod



Im Hier und Jetzt das Ende im Sinn

Annehmen und Loslassen

Sich zum Besten aller entwickeln

Die äußere Vorbereitung auf den Tod

Die Körperhaltung beim Sterben

Das innere Erleben des Sterbenden

Das Entstehen der Elemente

Das Auflösen der Elemente

Auflösen des Erd-Elements

Auflösen des Wasser-Elements

Auflösen des Feuer-Elements

Auflösen des Wind-Elements

Energien im Tod

Das Sterben geht weiter

Erscheinen: Befreiung von Zorn

Zunehmen: Befreiung von Anhaftung

Erlangen: Befreiung von Dumpfheit

Die Sterbebegleitung

Würdevolles Abschiednehmen

Die Sechs Befreienden Taten



Großzügigkeit

Umsichtiges Handeln

Geduld

Begeisterte Tat

Meditation

Weisheit

Sterben als Vorgang

Besondere Herausforderungen

Umgang mit Schmerzen

Passive Sterbehilfe

Organspende

Selbstmord

Hilfe über den Tod hinaus

Bestattung und Trauerfeier

Trauer

Der entscheidende Augenblick

Das Klare Licht des Wahrheitszustands

Die Lichtformen des Freudenzustands

Die Wiedergeburt

Die Wiedergeburt in den Daseinsbereichen



Wiedergeburt in den drei Bereichen des Leidens

Wiedergeburt in den drei Bereichen des bedingten
Glücks

Langfristige Vorbereitung

Geschickte Mittel

Das Bewusste Sterben

Phowa in den Wahrheitszustand (Dharmakaya-
Phowa)

Phowa in den Freudenzustand (Sambhogakaya-
Phowa)

Phowa in den Ausstrahlungszustand
(Nirmanakaya-Phowa)

Phowa für sich selbst (Phowa der drei
Bewusstheiten)

Phowa für andere (Haken des Mitgefühls)

Phowa-Kurse

Die Kunst des Sterbens

Sabtju Rinpoche

Der Silberschmied, der zum [...]

Der 12. Pandito Hambo [...]

Kalu Rinpoche (1904–1989)

Lopön Tsechu Rinpoche (1918–2003)



Hannah Nydahl (1946–2007)

Der 16. Gyalwa Karmapa [...]

Meditationen

Licht-Atem-Meditation

Die Meditation des Gebens [...]

»Liebevolle Augen«-Meditation

16.-Karmapa-Meditation

Meditation auf den Buddha [...]

Glossar

Personenregister

Literatur

Über den Autor

Adressen



Dank

Ich möchte allen danken, mit deren Hilfe dieses Buch
entstanden ist. Peter Speier sammelte meine Vorträge zum
Thema und überreichte mir schon 1991 ein vollständiges
Manuskript. Astrid Poier aus Graz gelang eine kürzere
Zusammenstellung der Belehrungen 1993. Erst nach 2005
war aber die Zeit gekommen, sich auf dieses Buch
einzustellen. Die vielen Fragen bei meinen Phowa-Kursen,
die Erfahrungen mit Schülern beim Sterben und mein
eigener Fallschirmunfall vertieften die Belehrungen.

Meine Caty – wie überall, wo Erfolg ist – begleitete das
Entstehen dieses Buches die letzten zwei Jahrzehnte;
Michael Fuchs und Pit und Maike Weigelt unterstützten
uns die letzten fünf Jahre. Mika Blauensteiner verdanken
wir die professionellen Fotos und Graphiken. Das
umfangreiche Glossar erstellten wieder mit großer Sorgfalt
Manfred Seegers, Jim Rheingans und Burkhard Scherer.

In unserem Europa-Zentrum, auf Sardinien und in Graz
wurden wir wie immer liebevoll von unseren Freunden
versorgt und konnten jeden Augenblick zum Schreiben
nutzen.

Ich denke, viele werden ihnen allen mit mir danken.



A

Vorwort

ls meine Frau Hannah erfuhr, dass sie Lungenkrebs
hatte, waren wir erschüttert, aber innerlich gefasst.

Wir wussten, was uns und vor allem sie erwartete. Ihr Geist
blieb weit, trotz unserer starken Liebe zueinander. Sie
nutzte die letzten Monate ihres Lebens, so gut es ging, um
ihre Arbeit abzuschließen, und verabschiedete sich dann
einen Tag bevor sie ihre Sprache verlor bewusst von allen
Freunden. Sie starb würdevoll mit einem Lächeln auf den
Lippen.
 
Seit uns 1968 in Nepal Buddhas Lehre begeisterte, waren
wir durch unsere tüchtigen Lehrer auf das Helfen anderer
und den eigenen Tod vorbereitet worden. Meine Frau
brauchte keine weiteren Belehrungen und wandte die
entsprechenden Meditationen voller Vertrauen an. Ihre
Umgebung konnte sich bestens auf ihre Bedürfnisse
einstellen, denn auch sie wusste, was nun wichtig war, und
so wurde sie liebevoll beim Sterben begleitet und
unterstützt.

Auch die Trauerzeit um Hannah sah anders aus als
üblich. Ich arbeitete nach einer kurzen Zurückziehung
weiter, denn ich wusste, dass es ihr in dem jetzigen



Zustand viel besser ging als in ihrem kranken Körper, und
weil ich sicher war, dass wir in zukünftigen Leben freudvoll
unser Wirken gemeinsam fortsetzen würden.

Dem Wunsch unserer Lamas und ihrer Übertragung
entsprechend geschult, wurde ich über die Jahre zum
Lehrer für diesen entscheidenden Augenblick im Leben.
Mit steigender Freude kann ich immer wieder beobachten,
welch heilsame Wirkung Buddhas Belehrungen auf
verunsicherte Menschen haben, die nicht wissen, was sie
am Lebensende erwartet.

Allen Schülern, die die Belehrungen zum zeitlosen Geist,
zum Sterben, zum Tod sowie zur Wiedergeburt und vor
allem die Übung des Bewussten Sterbens (Phowa) kennen,
ist eine Sache gemein: Sie schauen unerschrocken in die
Zukunft, denken an andere und sind Kraftspender für ihr
Umfeld. Sie sind das stille Zentrum des Sturms, der
angesichts eines bevorstehenden Todes meist über die
Familie hereinbricht.
 
Mag dieses Buch vielen die Angst vor dem Sterben nehmen
und ihnen helfen, schon jetzt die Samen für großes
künftiges Glück zu legen!
 
Mit Blick über den See und die Berge im Europa-Zentrum
im Juli 2010, im Segensfeld der Schützerin Weißer Schirm,
am Tag von Schwarzer Mantel.
 



Euer Lama Ole



A

Der Kreislauf des Lebens

lles fängt mit dem Zusammenschluss der größten und
der kleinsten Zelle des Menschen an: der Eizelle der

Frau und dem Spermium des Mannes. Aus dieser
Verschmelzung entstehen innerhalb von neun Monaten
Billionen von Zellen in 200 verschiedenen Ausprägungen.
Nach einem Monat hat sich ein etwa sechs Millimeter
großes Wesen gebildet, und vier Wochen später zeigen sich
die Arme, Beine, Hände und Füße. Dabei ist die
Entwicklung des Embryos nicht nur von Zellwachstum
geprägt, sondern auch durch den Verfall von eben erst
gebildeten Zellen. Damit die Hände später nicht wie kleine
Paddel aussehen, müssen die Zellen der Schwimmhäute
zwischen den Fingern sterben, denn erst dadurch werden
die einzelnen Finger beweglich. Auch die Augäpfel könnten
ohne gezieltes Absterben nicht vollständig ausgebildet
werden, denn die Augen entwickeln sich aus einer
einfachen Einstülpung der Haut zu einem komplexen
Sinnesorgan. Ohne das Auflösen der Zellkerne in der
ausgebildeten Linse wäre unser Blick im wahrsten Sinne
des Wortes getrübt.

Ebenso entsteht im Gehirn zuerst ein Überschuss an
Zellen, im weiteren Verlauf formen sich die Hirnareale



durch die Rückbildung einzelner Zellen immer weiter aus.
Doch die Erneuerung endet nicht  – ganz entgegen der
Annahme der Neurologie und Hirnforschung in den 90er
Jahren, die das Gehirn bei Erwachsenen für nicht
entwicklungsfähig hielten. Heute weiß man, dass es bis ins
hohe Alter wandlungsfähig bleibt und selbst der Wegfall
einer Hirnhälfte kompensiert werden kann.1



Buddhismus und Wissenschaft

In der modernen Wissenschaft verabschiedet man sich
zunehmend davon, den Menschen nur als eine
Biochemiefabrik zu betrachten. Die ursprüngliche
Annahme, dass das Gehirn den Geist »herstellt«, lag nahe,
da sie sich gut in die materialistische Denkweise und
europäische Geistesgeschichte einfügte.2  Es wurde als
eine wissensverarbeitende Maschinerie angesehen und das
Bewusstsein auf eine dazugehörige Kontrollinstanz
begrenzt. Dies ließ aber viele Bereiche ungeklärt, und
hinzu kam das grundsätzliche Problem, dass der Geist
Eigenschaften besitzt, die kein materieller Gegenstand
aufweist.
 
In den letzten Jahren löst sich jedoch die Gehirnforschung
zunehmend von dieser rein dinglichen Sichtweise und
erweitert den Erfahrungshorizont über das neurobiologisch
Erfassbare hinaus. Nicht nur, weil man hirnbiologisch viele
Beobachtungen so nicht erklären kann, sondern vor allem,
weil in der Nahtodforschung vermehrt nachgewiesen
wurde, dass klare Erfahrungen unabhängig vom Gehirn
möglich sind. Gewahrsein lässt sich also nicht darauf
begrenzen – es ist eher ermöglichend als herstellend. In
Befragungen von Menschen mit Nahtoderlebnissen



berichten diese übereinstimmend von einem Gefühl der
Ruhe und des Friedens (ca. 90 Prozent), von
Lichtwahrnehmungen (ca. 77 Prozent) oder
außerkörperlichen Wahrnehmungen.3
 
Ebenso wie die Quantenphysik entfernt sich auch die
Gehirnforschung heute in großen Schritten von der
Sichtweise, dass es nur die Wirklichkeit gibt, die man
messen oder durch die Sinne wahrnehmen kann. In
zunehmendem Maße gehen die Hirnforscher inzwischen
davon aus, dass menschliche Wahrnehmung zu großen
Teilen das Ergebnis einer geistigen Gestaltung ist. So ist
zum Beispiel die Gehirnaktivität, abgesehen von der
Aktivierung der Sinnesorgane, nahezu gleich, ob man einen
Sonnenaufgang am Meer tatsächlich sieht oder sich mit
geschlossenen Augen nur vorstellt. Es gibt zudem vielfache
Hinweise darauf, dass das Bewusstsein nicht vom Gehirn
hergestellt wird, sondern zeitlich, räumlich und örtlich
unbegrenzt ist.
 
Insbesondere, wo Neurowissenschaften und Quantenphysik
zusammenkommen, wird es aus buddhistischer Sicht
spannend. Hier ergänzen viele Ansätze und Sichtweisen
Buddhas 2500 Jahre alte Belehrungen. Während die
klassische Physik von einer objektiven Wirklichkeit
ausgeht, brechen sowohl die Quantenmechanik als auch die



Relativitätstheorie mit dieser Vorstellung.4  Ähnlich wie im
Buddhismus geht man hier immer mehr davon aus, dass es
keine Welt unabhängig vom Betrachter gibt, oder wie es
Einstein einmal ausdrückte: »Realität ist eine Illusion, aber
eine sehr hartnäckige.«5

Sowohl die Quantenphysik als auch der Buddhismus
gehen über die dualistische Sichtweise hinaus, vermeiden
die Extreme des Entweder-oder und bevorzugen
stattdessen das Sowohl-als-auch. Vor 1200 Jahren drückte
der Verwirklicher Saraha im Norden Indiens es lebensnah
so aus: »Wer glaubt, die Welt sei wirklich, ist dumm wie ein
Ochse. Wer glaubt, sie sei nicht wirklich, ist noch dümmer«
(weil es auf bedingter Ebene gegen das Gesetz von Ursache
und Wirkung – Karma – arbeitet).

Der Raum wird als an sich leer von eigenen
Eigenschaften gesehen und dennoch als alles verbindend,
alles Wissen enthaltend und von allem ungetrennt. An der
Universität von Cambridge ließ Rupert Sheldrake im
Herbst 2004 eine Gruppe von Menschen erraten, wer sie
unter vier möglichen und ihnen bekannten Teilnehmern
gerade angerufen hatte. Die Übereinstimmungen gingen
weit über die statistisch zu erwartenden 25 Prozent von
Versuch und Irrtum hinaus, sondern lagen bei 42 Prozent.6

Der Quantenphysiker Anton Zeilinger von der
Universität Wien versteht die Quantenmechanik als eine
Informationstheorie und hat zum Beispiel durch Versuche



mit »verschränkten Teilchen« (Photonen) bewiesen, dass
im Raum im selben Augenblick an unterschiedlichen
Stellen ohne physische Übertragungswege dasselbe Wissen
erscheinen kann.7  So müssen Forscher häufig ihre
Nobelpreise teilen, weil sie zwar zeitgleich, aber
unabhängig voneinander in unterschiedlichen Ländern ihre
Einsichten gewinnen.8

Dass unser Universum letztlich aus Information besteht,
erschüttert die stark materiell geprägte Wissenschaft bis in
die Grundfesten und bestätigt gleichzeitig die Belehrungen
Buddhas, dass der alles umgebende Raum eher ein
Behälter als etwas Trennendes ist, also kein schwarzes
Loch, sondern vielmehr etwas, was die Wesen umfasst und
verbindet.9
 
Verlässt man das bis jetzt gelehrte Weltverständnis und
folgt den neuesten Erkenntnissen der Quantenphysik,
Neurowissenschaft und Nahtodforschung, ist Wiedergeburt
einsichtig. Es ist vergleichbar mit einem Radio: Auch wenn
das Gerät kaputt ist, spielen die Radioprogramme weiter.
Wenn der Empfänger, das Gehirn, allmählich zerfällt, was
beim Sterben der Fall ist, und immer weniger Programme
abspielen kann, verschwindet nicht der gesamte Mensch,
sondern nur seine materielle Erscheinung, alle seine
Eigenschaften bleiben erhalten. Das, was man hat, vergeht,
das, was man ist – der Erleber aller Dinge –, lebt weiter,



jenseits von Raum und Zeit. Der Tod ist ebenso wie die
Geburt nur ein Übergang in einen anderen
Bewusstseinszustand. Der Erleber aller Dinge verbindet
sich nach einem Zwischenzustand (sanskr.: antarabhava,
tib.: bardo), in dem die am stärksten gespeicherten
Eindrücke hochkommen, mit einem dazu passenden neuen
Körper und in einer seinem Inhalt entsprechenden Welt.
 
Unser Gewahrsein – das, was jetzt durch unsere Augen
schaut, durch die Ohren hört, durch die Haut spürt und an
gestern oder morgen denkt, unser Geist, der dies alles
kann, ist in seinem wahren Wesen sowohl zeitlos als auch
unbegrenzt. Er ist wie ein Spiegel, in dem die Bilder
kommen und gehen, er selbst verändert sich aber nicht. Er
ist wie das Meer, in dem die Wellen entstehen und
verschwinden, während das Meer jedoch beständig bleibt.
Das bedeutet, dass unser Gewahrsein, dem alles
entspringt, niemals hergestellt wurde und deswegen auch
nicht auseinanderfallen kann. Weil der Erleber nicht
geboren wurde, kann er auch nicht sterben. Nur unsere
Körper werden, weil bedingt, vergehen.

Der Geist ist das, was alles erkennt, aber er bleibt von
nichts begrenzt oder eingeengt. Er ist wie der Raum. Daher
ist alles, was geschieht, sein freies Spiel. Ob Dinge
entstehen oder sich auflösen, ob sie kommen oder gehen,
alles zeigt den Reichtum des Geistes. Das Letztendliche ist
zu allen Zeiten und überall vorhanden. Ständig spielt der



Geist mit sich selbst, lässt Welten, Zustände, Neigungen
und innere Erlebnisse voller Gedanken und Gefühle in und
aus sich heraus geschehen. Erscheint äußerlich oder
innerlich nichts, zeigt dies den Raum des Geistes, seine
innewohnende Möglichkeit. Wird etwas erlebt oder
geschieht etwas, zeigt dies dessen Klarheit und Fähigkeit
zum freien Spiel. Dass beides zugleich vorhanden sein
kann, verweist auf seine Unbegrenztheit.

Je mehr man versteht, dass der Geist an sich
unzerstörbar ist, desto eher lösen sich Erwartungen und
Befürchtungen auf, und man kann frei im Augenblick
verweilen oder handeln. Man bleibt auf diese Weise immer
seltener in seiner Vorstellungswelt von Vergangenheit und
Zukunft hängen oder denkt, etwas beweisen oder
entschuldigen zu müssen. Nach und nach entsteht eine
Sichtweise, mit der alles spannend ist, bloß weil es
geschieht und es die Möglichkeiten des Geistes ausdrückt.
Statt Hoffnungen und Befürchtungen erlebt man plötzlich
Raum und Freiheit außen wie innen und erfährt mit Wonne,
wie viel Überschuss und Kraft die Wesen besitzen und
weitergeben können und wie viel Reichtum sich entfalten
kann. Ob etwas zusammenkommt durch Jugend, Kraft und
Liebe oder sich durch Alter, Krankheit und Tod auflöst,
beides zeigt das uferlose Spiel des Geistes, ist Ausdruck
seiner unbegrenzten, ihm innewohnenden Möglichkeiten.



Ohne Anfang und Ende

Über die Welt, das Leben, den Tod und das Danach machen
sich die Menschen seit Jahrtausenden Gedanken, und es
wurden unzählige Annahmen und Ansichten dazu
entwickelt. Die Vorstellung, dass es einen Anfang und ein
Ende der Welt gäbe, ist dabei weit verbreitet. Sie findet
sich bei Wikingern ebenso wie im griechischen Denken
oder in den drei großen Glaubensreligionen des Mittleren
Ostens, in denen Gottesvölker mit oft schwierigen Göttern
sie auf dem Weg zu einem gelobten Land erfahren.
Während in Glaubensreligionen ein persönlicher Gott der
Verursacher und Endzweck ihrer Welt ist, gehen der
Buddhismus und andere Erfahrungsreligionen wie
Hinduismus und Taoismus von einem beständigen Kreislauf
des Werdens und Vergehens (Kreislauf des Lebens) aus.

Die Welt ist nicht die Schöpfung einer höheren Macht
oder etwas objektives Äußeres, sondern wird durch
Wahrnehmung und Handlungen laufend geschaffen,
weswegen man sich durch die Entwicklung einer
überpersönlichen Einsicht befreien kann. Statt nach einem
Sündenfall oder einem Schuldigen für die
Widerwärtigkeiten des Lebens zu suchen und auf etwas
Jenseitiges zu hoffen, schaut man auf die gegebenen
Umstände und Wirkungen und zielt auf die Entwicklung



von dem, was ist, sowohl im Leben als auch darüber
hinaus. Dementsprechend findet man handfesten Rat zum
Meistern des Lebens und des Sterbens und zu einer
glücklichen Wiedergeburt im Allgemeinen in den
Erfahrungsreligionen und hier im Besonderen im
tibetischen Buddhismus.
 
Um das Verständnis für die verschiedenen Zustände und
Verhaltensweisen des Geistes zu erleichtern, unterteilen
die buddhistischen Belehrungen den Kreislauf des Lebens.
Er besteht zwar aus einer beständigen Kette von
aneinanderhängenden Augenblicken, lässt sich aber in
Zwischenzustände gliedern. Solche Zwischenzustände von
einem bestimmten Anfangspunkt bis zu einem bestimmten
Endpunkt werden mit dem Begriff »Bardo« bezeichnet.
Wörtlich übersetzt bedeutet er »Lücke« oder »zwischen«.
Es gibt unendlich viele solcher Bardos, denn alles
verändert sich ständig. So gesehen, befindet man sich – bis
zur Erleuchtung – stets im Übergang von einem Zustand
zum anderen. Allgemein verstanden bezeichnet Bardo den
Zwischenzustand zwischen dem jetzigen Leben und der
Wiedergeburt in das darauffolgende Leben. Nur der
Zustand, in dem der Wissende seine eigene Zeitlosigkeit
erkennt – Befreiung oder Erleuchtung –, ist kein Bardo.

Im Tibetischen Totenbuch spricht man an manchen
Stellen von nur zwei Bardos: dem des Lebens und dem des
Todes; an anderen Stellen aber auch von vier: dem des



Lebens, des Sterbens, der Soheit und des Werdens. Bei
noch genaueren Erklärungen werden im Zwischenzustand
des Lebens noch zwei weitere unterschieden, so dass man
insgesamt von sechs Bardos spricht: dem Bardo des
Wachzustands, des Traumes, der Meditation, des Sterbens,
der letztendlichen Natur und des Werdens.10

Die sechs Bardos entsprechen drei immer
wiederkehrenden Bewusstseinszuständen von der Geburt
bis zu dem Zeitpunkt, in dem der Sterbeprozess
unwiderruflich eingesetzt hat, und drei
aufeinanderfolgenden Zwischenzuständen, die sich
zwischen dem Sterben und dem nächsten Leben abspielen.

Abb. 1 Kreislauf des Lebens



Bardo des Lebens (sanskr.: jatyantarabhava, tib.: rangzin
bardo): Im Wachzustand arbeitet jeder mit der gemeinsam
erfahrenen Sinneswelt durch Körper, Rede und Geist. Man
ist bewusst, kann denken und überlegt handeln. Die Welt
wird als fest und logisch erlebt. Während des Tages wird
eine gemeinsame, wenn auch von der eigenen Einstellung
gefärbte Welt erfahren. Das Geteilte ist, was die Reichweite
unserer Sinne und die Offenheit der jeweiligen Kultur an
Erfahrungen zulassen, und das Eigene ist der »Dreh«, den
man ihr durch eigene Wünsche und Erwartungen gibt. In
dieser Zeit kann man bewusst sein Leben verändern,
steuern und mit seinem Geist arbeiten (vgl. die Kapitel
»Die Wege zum Glück« und »Die Wiedergeburt«). Mit Hilfe
buddhistischer Mittel kann man sich hier am besten für die
Zukunft und somit auf alle anderen Zwischenzustände
vorbereiten.
Bardo des Traumes (sanskr.: svapanantarabhava, tib.:

milam bardo): Die Traumphasen während des Schlafes
werden als zweites Bardo innerhalb des Bardos des Lebens
bezeichnet. Dazu gehören auch Rauschzustände durch
nicht psychedelische Drogen oder Alkohol. Im Traum
werden während dreier nächtlicher Abschnitte drei Arten
von Erfahrungen gemacht: Zuerst werden die Eindrücke
des Tages verarbeitet, danach können körperliche
Erfahrungen während des Tiefschlafes aufkommen, und
kurz vor dem Aufwachen ist der Geist mitunter offen für in
Kürze erscheinende Geschehnisse, während beim



ungestörten Durchschlafen Vorausschauungen auf die in
der Ferne liegende Zukunft möglich sind. Er wird als
genauso wirklich erlebt wie die Tageswelt, obwohl Dinge
völlig frei und unabhängig von Zeit, Ort und Körper
geschehen, nicht mit anderen geteilt werden, nur den Geist
betreffen und auch nicht in Zeitfolge ablaufen. Im
Tiefschlaf, in dem das Bewusstsein in der Körpermitte
verweilt und nur von Verwirklichern mit bestimmten
Meditationsübungen erfahren wird, herrscht völlige
Unwissenheit.
Bardo der Meditation (sanskr.: samadhyantarabhava,

tib.: samtan bardo): Ein fortgeschrittener Buddhist
meditiert regelmäßig mit der Absicht, seinen Geist zu
erkennen. So hält er während der Geschäftigkeit des
Alltags eine möglichst reine Sichtweise und überlagert
damit den täglichen, meist gewohnheitsmäßigen
Erlebnisfluss. Man lernt auf diese Weise, immer weniger
auf störende Gefühle einzugehen, verweilt bewusster im
Augenblick und kann allmählich die zeitlosen
Eigenschaften des Geistes erfahren. Nach Beendigung der
sitzenden Vertiefung wird, wenn sich die Aufgaben des
Lebens wieder melden, diese Ebene bestmöglich
festgehalten. So lernt man mit jeder Meditation nicht nur
den Geist besser kennen, sondern das weite Sowohl-als-
auch-Gewahrsein lässt einen das Erlebte auch besser
überschauen. Man verwendet den Begriff Bardo der
Meditation nur dann, wenn ein direktes Erleben der Natur



des Geistes tatsächlich stattgefunden hat. Erst dann ist
man in der Lage, zwischen Meditation und Nachmeditation
zu unterscheiden. So, wie einem der Wechsel von einem
Erfahrungsbereich in den nächsten (Schlaf/ Meditation)
über die Jahre immer vertrauter wird, kann man auch den
Sterbeverlauf später, falls es körperlich möglich sein sollte,
bewusst durchlaufen und je nach Fähigkeit für die Zukunft
bestens nutzen (vgl. die Kapitel »Die Wege zum Glück« und
»Das Bewusste Sterben«).
 
Die täglichen Erfahrungen sind aber nicht die einzigen
Zwischenzustände, die durchlebt werden. Fallen die
Bedingungen für ein Leben weg, kann der Körper den Geist
nicht mehr halten. Seine Energiebewusstheit verlässt ihn
dann, und drei weitere Bardos erscheinen mit Kraft.
Bardo des Sterbens (sanskr.: mumursantarabhava, tib.:

chikai bardo): Der erste dieser Zwischenzustände, der
Bardo des Sterbens, ist der Sterbevorgang selbst, das heißt
die Zeit kurz vor, während und kurz nach dem klinischen
Tod, den alle seit anfangsloser Zeit immer wieder erlebt
haben und bis zur Erleuchtung immer wieder erfahren
werden (vgl. Kapitel »Das Bewusste Sterben«).
Bardo der Soheit (sanskr.: dharmatantarabhava, tib.:

chönyi bardo): Während des zweiten Zustands, dem Bardo
der Soheit, besteht die Möglichkeit, mit dem Klaren Licht
des Geistes zu verschmelzen. Auf diese Weise erkennt man
das Wesen des Geistes und wird erleuchtet. Bleibt dieser



andere«



41

42

43

44

45

46

47

48

Stand 2010

Vgl. Kapitel »Die Wege zum Glück«, Abschnitt Die
Zuflucht

Foto: David Bauke

Quelle: Presseagentur RUFO, 6.12.2004

In meinen Büchern Die Buddhas vom Dach der Welt
und Über alle Grenzen wird die Bedeutung Kalu Rinpoches
für den Westen sehr deutlich.

Ein sogenannter Ku-Dung

Wir haben den folgenden Bericht seines betreuenden
Arztes Dr. Mitchell Levy von mehreren tibetischen
Freunden bestätigt bekommen. Vgl. Ray, R.: Secret of the
Vajra World, 2001, S. 465–480.

Vgl. Kapitel »Der entscheidende Augenblick«



Impressum

eBook-Ausgabe 2012
Knaur eBook
© 2011 Knaur Verlag
Ein Imprint der Verlagsgruppe Droemer Knaur GmbH &
Co. KG, München
Alle Rechte vorbehalten. Das Werk darf – auch teilweise –
nur mit Genehmigung des Verlags wiedergegeben werden.
Redaktion, Recherche, Konzeption und Sprache: Catrin
Hartung, Maike und Pit Weigelt, Michael Fuchs
Erstellung der Abbildungen und Graphiken: Mika
Blauensteiner
Glossar: Manfred Seegers, Jim Rheingans, Burkhart
Scherer
Sämtliche graphischen Illustrationen und Fotos:
Buddhismus-Stiftung der Karma-Kagyü-Linie
Covergestaltung: ZERO Werbeagentur, München
Coverabbildung: Ifa
Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im
Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.
ISBN 978-3-426-41503-0



Hinweise des Verlags

Alle im Text enthaltenen externen Links begründen keine
inhaltliche Verantwortung des Verlages, sondern sind allein
von dem jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der
Verlag hat die verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt
der Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft, mögliche
Rechtsverstöße waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht
erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht keinerlei
Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher
ausgeschlossen. 
 
 
Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu
unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag
freigegebenen Textes kommen.
 
Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im
Sinne von § 44 b UrhG behalten wir uns explizit vor.
 

Wissen, was gelesen wird


