LaMA OLE NYDAHL

.:/.

on 1Ood und
iedergeburt



Lama Ole Nydahl

Von Tod und Wiedergeburt



Uber dieses Buch

Neueste Forschungen zu den sogenannten
Nahtoderfahrungen machen ein Weiterleben des
Bewusstseins nach dem Tod immer wahrscheinlicher. Auch
fur den Buddhismus ist der Tod ein Tor in eine neue
Daseinsform.

Lama Ole Nydahl beschreibt die vielen subtilen
Erfahrungen im Verlauf des Sterbens und erlautert den
Zustand zwischen Tod und Wiedergeburt. AulSerdem
erfahrt man, wie jeder durch bestimmte Meditationen
einen besseren Ubergang und danach eine hohere
Bewusstseinsebene erreichen kann.

Das Wissen um diese geheimnisvollen Vorgange vermittelt
nicht nur ein klares Verstandnis vom Ende des Daseins,
sondern bereichert auch die Sicht auf das Leben im Hier
und Jetzt.



Inhaltsubersicht

Dank
Vorwort
Der Kreislauf des Lebens
Buddhismus und Wissenschaft
Ohne Anfang und Ende
Das Tibetische Totenbuch
Die Wege zum Gluck
Die Vier Edlen Wahrheiten
Die Vier Grundgedanken
Dauerhaftes Glick finden
Die Zuflucht
Die Wege und Mittel im Diamantweg
Der Weg der Begeisterung
Der Weg der Einsicht
Der Weg der Mittel

Die Vorbereitung auf den Tod



Im Hier und Jetzt das Ende im Sinn
Annehmen und Loslassen
Sich zum Besten aller entwickeln
Die aulSere Vorbereitung auf den Tod
Die Korperhaltung beim Sterben
Das innere Erleben des Sterbenden
Das Entstehen der Elemente
Das Auflosen der Elemente
Auflosen des Erd-Elements
Auflosen des Wasser-Elements
Auflosen des Feuer-Elements
Auflosen des Wind-Elements
Energien im Tod
Das Sterben geht weiter
Erscheinen: Befreiung von Zorn
Zunehmen: Befreiung von Anhaftung
Erlangen: Befreiung von Dumpfheit
Die Sterbebegleitung
Wirdevolles Abschiednehmen

Die Sechs Befreienden Taten



Grolszugigkeit
Umsichtiges Handeln
Geduld
Begeisterte Tat
Meditation
Weisheit
Sterben als Vorgang
Besondere Herausforderungen
Umgang mit Schmerzen
Passive Sterbehilfe
Organspende
Selbstmord
Hilfe uber den Tod hinaus
Bestattung und Trauerfeier
Trauer
Der entscheidende Augenblick
Das Klare Licht des Wahrheitszustands
Die Lichtformen des Freudenzustands
Die Wiedergeburt

Die Wiedergeburt in den Daseinsbereichen



Wiedergeburt in den drei Bereichen des Leidens

Wiedergeburt in den drei Bereichen des bedingten
Glucks

Langfristige Vorbereitung
Geschickte Mittel
Das Bewusste Sterben

Phowa in den Wahrheitszustand (Dharmakaya-
Phowa)

Phowa in den Freudenzustand (Sambhogakaya-
Phowa)

Phowa in den Ausstrahlungszustand
(Nirmanakaya-Phowa)

Phowa fur sich selbst (Phowa der drei
Bewusstheiten)

Phowa fur andere (Haken des Mitgefuhls)
Phowa-Kurse
Die Kunst des Sterbens
Sabtju Rinpoche
Der Silberschmied, der zum |[...]
Der 12. Pandito Hambo [...]
Kalu Rinpoche (1904-1989)
Lopon Tsechu Rinpoche (1918-2003)



Hannah Nydahl (1946-2007)
Der 16. Gyalwa Karmapa |[...]

Meditationen
Licht-Atem-Meditation
Die Meditation des Gebens [...]
»Liebevolle Augen«-Meditation
16.-Karmapa-Meditation
Meditation auf den Buddha [...]

Glossar

Personenregister

Literatur

Uber den Autor

Adressen



Dank

Ich mochte allen danken, mit deren Hilfe dieses Buch
entstanden ist. Peter Speier sammelte meine Vortrage zum
Thema und uberreichte mir schon 1991 ein vollstandiges
Manuskript. Astrid Poier aus Graz gelang eine kurzere
Zusammenstellung der Belehrungen 1993. Erst nach 2005
war aber die Zeit gekommen, sich auf dieses Buch
einzustellen. Die vielen Fragen bei meinen Phowa-Kursen,
die Erfahrungen mit Schulern beim Sterben und mein
eigener Fallschirmunfall vertieften die Belehrungen.

Meine Caty - wie uberall, wo Erfolg ist - begleitete das
Entstehen dieses Buches die letzten zwei Jahrzehnte;
Michael Fuchs und Pit und Maike Weigelt unterstutzten
uns die letzten funf Jahre. Mika Blauensteiner verdanken
wir die professionellen Fotos und Graphiken. Das
umfangreiche Glossar erstellten wieder mit grofSer Sorgfalt
Manfred Seegers, Jim Rheingans und Burkhard Scherer.

In unserem Europa-Zentrum, auf Sardinien und in Graz
wurden wir wie immer liebevoll von unseren Freunden
versorgt und konnten jeden Augenblick zum Schreiben
nutzen.

Ich denke, viele werden ihnen allen mit mir danken.



Vorwort

Is meine Frau Hannah erfuhr, dass sie Lungenkrebs

hatte, waren wir erschuttert, aber innerlich gefasst.
Wir wussten, was uns und vor allem sie erwartete. Ihr Geist
blieb weit, trotz unserer starken Liebe zueinander. Sie
nutzte die letzten Monate ihres Lebens, so gut es ging, um
ihre Arbeit abzuschlielSen, und verabschiedete sich dann
einen Tag bevor sie ihre Sprache verlor bewusst von allen
Freunden. Sie starb wurdevoll mit einem Lacheln auf den
Lippen.

Seit uns 1968 in Nepal Buddhas Lehre begeisterte, waren
wir durch unsere tuchtigen Lehrer auf das Helfen anderer
und den eigenen Tod vorbereitet worden. Meine Frau
brauchte keine weiteren Belehrungen und wandte die
entsprechenden Meditationen voller Vertrauen an. Ihre
Umgebung konnte sich bestens auf ihre Bedurfnisse
einstellen, denn auch sie wusste, was nun wichtig war, und
so wurde sie liebevoll beim Sterben begleitet und
unterstutzt.

Auch die Trauerzeit um Hannah sah anders aus als
ublich. Ich arbeitete nach einer kurzen Zuruckziehung
weiter, denn ich wusste, dass es ihr in dem jetzigen



Zustand viel besser ging als in ihrem kranken Korper, und
welil ich sicher war, dass wir in zukunftigen Leben freudvoll
unser Wirken gemeinsam fortsetzen wurden.

Dem Wunsch unserer Lamas und ihrer Ubertragung
entsprechend geschult, wurde ich uber die Jahre zum
Lehrer fur diesen entscheidenden Augenblick im Leben.
Mit steigender Freude kann ich immer wieder beobachten,
welch heilsame Wirkung Buddhas Belehrungen auf
verunsicherte Menschen haben, die nicht wissen, was sie
am Lebensende erwartet.

Allen Schulern, die die Belehrungen zum zeitlosen Geist,
zum Sterben, zum Tod sowie zur Wiedergeburt und vor
allem die Ubung des Bewussten Sterbens (Phowa) kennen,
ist eine Sache gemein: Sie schauen unerschrocken in die
Zukunft, denken an andere und sind Kraftspender fur ihr
Umfeld. Sie sind das stille Zentrum des Sturms, der
angesichts eines bevorstehenden Todes meist uber die
Familie hereinbricht.

Mag dieses Buch vielen die Angst vor dem Sterben nehmen
und ihnen helfen, schon jetzt die Samen fur grofSes
kunftiges Gluck zu legen!

Mit Blick uber den See und die Berge im Europa-Zentrum
im Juli 2010, im Segensfeld der Schutzerin WeilSer Schirm,
am Tag von Schwarzer Mantel.



Euer Lama Ole



Der Kreislauf des Lebens

lles fangt mit dem Zusammenschluss der grofsten und

der kleinsten Zelle des Menschen an: der Eizelle der
Frau und dem Spermium des Mannes. Aus dieser
Verschmelzung entstehen innerhalb von neun Monaten
Billionen von Zellen in 200 verschiedenen Auspragungen.
Nach einem Monat hat sich ein etwa sechs Millimeter
grolSes Wesen gebildet, und vier Wochen spater zeigen sich
die Arme, Beine, Hande und Fulse. Dabei ist die
Entwicklung des Embryos nicht nur von Zellwachstum
gepragt, sondern auch durch den Verfall von eben erst
gebildeten Zellen. Damit die Hande spater nicht wie kleine
Paddel aussehen, mussen die Zellen der Schwimmbhaute
zwischen den Fingern sterben, denn erst dadurch werden
die einzelnen Finger beweglich. Auch die Augapfel konnten
ohne gezieltes Absterben nicht vollstandig ausgebildet
werden, denn die Augen entwickeln sich aus einer
einfachen Einstulpung der Haut zu einem komplexen
Sinnesorgan. Ohne das Auflosen der Zellkerne in der
ausgebildeten Linse ware unser Blick im wahrsten Sinne
des Wortes getrubt.

Ebenso entsteht im Gehirn zuerst ein Uberschuss an

Zellen, im weiteren Verlauf formen sich die Hirnareale



durch die Ruckbildung einzelner Zellen immer weiter aus.
Doch die Erneuerung endet nicht - ganz entgegen der
Annahme der Neurologie und Hirnforschung in den 90er
Jahren, die das Gehirn bei Erwachsenen fur nicht
entwicklungsfahig hielten. Heute weilS man, dass es bis ins
hohe Alter wandlungsfahig bleibt und selbst der Wegfall
einer Hirnhalfte kompensiert werden kann. 1



Buddhismus und Wissenschaft

In der modernen Wissenschaft verabschiedet man sich
zunehmend davon, den Menschen nur als eine
Biochemiefabrik zu betrachten. Die ursprungliche
Annahme, dass das Gehirn den Geist »herstellt«, lag nahe,
da sie sich gut in die materialistische Denkweise und
europaische Geistesgeschichte einfugte.2> Es wurde als

eine wissensverarbeitende Maschinerie angesehen und das
Bewusstsein auf eine dazugehorige Kontrollinstanz
begrenzt. Dies liel3 aber viele Bereiche ungeklart, und
hinzu kam das grundsatzliche Problem, dass der Geist
Eigenschaften besitzt, die kein materieller Gegenstand
aufweist.

In den letzten Jahren 10st sich jedoch die Gehirnforschung
zunehmend von dieser rein dinglichen Sichtweise und
erweitert den Erfahrungshorizont uber das neurobiologisch
Erfassbare hinaus. Nicht nur, weil man hirnbiologisch viele
Beobachtungen so nicht erklaren kann, sondern vor allem,
weil in der Nahtodforschung vermehrt nachgewiesen
wurde, dass klare Erfahrungen unabhangig vom Gehirn
moglich sind. Gewahrsein lasst sich also nicht darauf
begrenzen - es ist eher ermoglichend als herstellend. In
Befragungen von Menschen mit Nahtoderlebnissen



berichten diese ubereinstimmend von einem Gefuhl der
Ruhe und des Friedens (ca. 90 Prozent), von
Lichtwahrnehmungen (ca. 77 Prozent) oder
aulSerkorperlichen Wahrnehmungen. 3

Ebenso wie die Quantenphysik entfernt sich auch die
Gehirnforschung heute in grofSen Schritten von der
Sichtweise, dass es nur die Wirklichkeit gibt, die man
messen oder durch die Sinne wahrnehmen kann. In
zunehmendem MalSe gehen die Hirnforscher inzwischen
davon aus, dass menschliche Wahrnehmung zu grofsen
Teilen das Ergebnis einer geistigen Gestaltung ist. So ist
zum Beispiel die Gehirnaktivitat, abgesehen von der
Aktivierung der Sinnesorgane, nahezu gleich, ob man einen
Sonnenaufgang am Meer tatsachlich sieht oder sich mit
geschlossenen Augen nur vorstellt. Es gibt zudem vielfache
Hinweise darauf, dass das Bewusstsein nicht vom Gehirn
hergestellt wird, sondern zeitlich, raumlich und ortlich
unbegrenzt ist.

Insbesondere, wo Neurowissenschaften und Quantenphysik
zusammenkommen, wird es aus buddhistischer Sicht
spannend. Hier erganzen viele Ansatze und Sichtweisen
Buddhas 2500 Jahre alte Belehrungen. Wahrend die
klassische Physik von einer objektiven Wirklichkeit
ausgeht, brechen sowohl die Quantenmechanik als auch die



Relativitatstheorie mit dieser Vorstellung. 4 Ahnlich wie im

Buddhismus geht man hier immer mehr davon aus, dass es
keine Welt unabhangig vom Betrachter gibt, oder wie es
Einstein einmal ausdruckte: »Realitat ist eine Illusion, aber
eine sehr hartnackige.«s5

Sowohl die Quantenphysik als auch der Buddhismus
gehen uber die dualistische Sichtweise hinaus, vermeiden
die Extreme des Entweder-oder und bevorzugen
stattdessen das Sowohl-als-auch. Vor 1200 Jahren druckte
der Verwirklicher Saraha im Norden Indiens es lebensnah
so aus: »Wer glaubt, die Welt sei wirklich, ist dumm wie ein
Ochse. Wer glaubt, sie sei nicht wirklich, ist noch dummer«
(weil es auf bedingter Ebene gegen das Gesetz von Ursache
und Wirkung - Karma - arbeitet).

Der Raum wird als an sich leer von eigenen
Eigenschaften gesehen und dennoch als alles verbindend,
alles Wissen enthaltend und von allem ungetrennt. An der
Universitat von Cambridge lielS Rupert Sheldrake im
Herbst 2004 eine Gruppe von Menschen erraten, wer sie
unter vier moglichen und ihnen bekannten Teilnehmern
gerade angerufen hatte. Die Ubereinstimmungen gingen
weit uber die statistisch zu erwartenden 25 Prozent von
Versuch und Irrtum hinaus, sondern lagen bei 42 Prozent. ¢

Der Quantenphysiker Anton Zeilinger von der
Universitat Wien versteht die Quantenmechanik als eine
Informationstheorie und hat zum Beispiel durch Versuche



mit »verschrankten Teilchen« (Photonen) bewiesen, dass
im Raum im selben Augenblick an unterschiedlichen
Stellen ohne physische Ubertragungswege dasselbe Wissen
erscheinen kann.7 So mussen Forscher haufig ihre

Nobelpreise teilen, weil sie zwar zeitgleich, aber
unabhangig voneinander in unterschiedlichen Landern ihre
Einsichten gewinnen. g

Dass unser Universum letztlich aus Information besteht,
erschuttert die stark materiell gepragte Wissenschaft bis in
die Grundfesten und bestatigt gleichzeitig die Belehrungen
Buddhas, dass der alles umgebende Raum eher ein
Behalter als etwas Trennendes ist, also kein schwarzes
Loch, sondern vielmehr etwas, was die Wesen umfasst und
verbindet. 9

Verlasst man das bis jetzt gelehrte Weltverstandnis und
folgt den neuesten Erkenntnissen der Quantenphysik,
Neurowissenschaft und Nahtodforschung, ist Wiedergeburt
einsichtig. Es ist vergleichbar mit einem Radio: Auch wenn
das Gerat kaputt ist, spielen die Radioprogramme weiter.
Wenn der Empfanger, das Gehirn, allmahlich zerfallt, was
beim Sterben der Fall ist, und immer weniger Programme
abspielen kann, verschwindet nicht der gesamte Mensch,
sondern nur seine materielle Erscheinung, alle seine
Eigenschaften bleiben erhalten. Das, was man hat, vergeht,
das, was man ist - der Erleber aller Dinge -, lebt weiter,



jenseits von Raum und Zeit. Der Tod ist ebenso wie die
Geburt nur ein Ubergang in einen anderen
Bewusstseinszustand. Der Erleber aller Dinge verbindet
sich nach einem Zwischenzustand (sanskr.: antarabhava,
tib.: bardo), in dem die am starksten gespeicherten
Eindrucke hochkommen, mit einem dazu passenden neuen
Korper und in einer seinem Inhalt entsprechenden Welt.

Unser Gewahrsein - das, was jetzt durch unsere Augen
schaut, durch die Ohren hort, durch die Haut spurt und an
gestern oder morgen denkt, unser Geist, der dies alles
kann, ist in seinem wahren Wesen sowohl zeitlos als auch
unbegrenzt. Er ist wie ein Spiegel, in dem die Bilder
kommen und gehen, er selbst verandert sich aber nicht. Er
ist wie das Meer, in dem die Wellen entstehen und
verschwinden, wahrend das Meer jedoch bestandig bleibt.
Das bedeutet, dass unser Gewahrsein, dem alles
entspringt, niemals hergestellt wurde und deswegen auch
nicht auseinanderfallen kann. Weil der Erleber nicht
geboren wurde, kann er auch nicht sterben. Nur unsere
Korper werden, weil bedingt, vergehen.

Der Geist ist das, was alles erkennt, aber er bleibt von
nichts begrenzt oder eingeengt. Er ist wie der Raum. Daher
ist alles, was geschieht, sein freies Spiel. Ob Dinge
entstehen oder sich auflosen, ob sie kommen oder gehen,
alles zeigt den Reichtum des Geistes. Das Letztendliche ist
zu allen Zeiten und uberall vorhanden. Standig spielt der



Geist mit sich selbst, lasst Welten, Zustande, Neigungen
und innere Erlebnisse voller Gedanken und Gefuhle in und
aus sich heraus geschehen. Erscheint aulSerlich oder
innerlich nichts, zeigt dies den Raum des Geistes, seine
innewohnende Moglichkeit. Wird etwas erlebt oder
geschieht etwas, zeigt dies dessen Klarheit und Fahigkeit
zum freien Spiel. Dass beides zugleich vorhanden sein
kann, verweist auf seine Unbegrenztheit.

Je mehr man versteht, dass der Geist an sich
unzerstorbar ist, desto eher losen sich Erwartungen und
Befurchtungen auf, und man kann frei im Augenblick
verweilen oder handeln. Man bleibt auf diese Weise immer
seltener in seiner Vorstellungswelt von Vergangenheit und
Zukunft hangen oder denkt, etwas beweisen oder
entschuldigen zu mussen. Nach und nach entsteht eine
Sichtweise, mit der alles spannend ist, blols weil es
geschieht und es die Moglichkeiten des Geistes ausdruckt.
Statt Hoffnungen und Befurchtungen erlebt man plotzlich
Raum und Freiheit aulSen wie innen und erfahrt mit Wonne,
wie viel Uberschuss und Kraft die Wesen besitzen und
weitergeben konnen und wie viel Reichtum sich entfalten
kann. Ob etwas zusammenkommt durch Jugend, Kraft und
Liebe oder sich durch Alter, Krankheit und Tod auflost,
beides zeigt das uferlose Spiel des Geistes, ist Ausdruck
seiner unbegrenzten, ihm innewohnenden Moglichkeiten.



Ohne Anfang und Ende

Uber die Welt, das Leben, den Tod und das Danach machen
sich die Menschen seit Jahrtausenden Gedanken, und es
wurden unzahlige Annahmen und Ansichten dazu
entwickelt. Die Vorstellung, dass es einen Anfang und ein
Ende der Welt gabe, ist dabei weit verbreitet. Sie findet
sich bei Wikingern ebenso wie im griechischen Denken
oder in den drei grofSen Glaubensreligionen des Mittleren
Ostens, in denen Gottesvolker mit oft schwierigen Gottern
sie auf dem Weg zu einem gelobten Land erfahren.
Wahrend in Glaubensreligionen ein personlicher Gott der
Verursacher und Endzweck ihrer Welt ist, gehen der
Buddhismus und andere Erfahrungsreligionen wie
Hinduismus und Taoismus von einem bestandigen Kreislauf
des Werdens und Vergehens (Kreislauf des Lebens) aus.
Die Welt ist nicht die Schopfung einer hoheren Macht
oder etwas objektives AuReres, sondern wird durch
Wahrnehmung und Handlungen laufend geschaffen,
weswegen man sich durch die Entwicklung einer
uberpersonlichen Einsicht befreien kann. Statt nach einem
Sundenfall oder einem Schuldigen fur die
Widerwartigkeiten des Lebens zu suchen und auf etwas
Jenseitiges zu hoffen, schaut man auf die gegebenen
Umstande und Wirkungen und zielt auf die Entwicklung



von dem, was ist, sowohl im Leben als auch daruber
hinaus. Dementsprechend findet man handfesten Rat zum
Meistern des Lebens und des Sterbens und zu einer
glucklichen Wiedergeburt im Allgemeinen in den
Erfahrungsreligionen und hier im Besonderen im
tibetischen Buddhismus.

Um das Verstandnis fur die verschiedenen Zustande und
Verhaltensweisen des Geistes zu erleichtern, unterteilen
die buddhistischen Belehrungen den Kreislauf des Lebens.
Er besteht zwar aus einer bestandigen Kette von
aneinanderhangenden Augenblicken, lasst sich aber in
Zwischenzustande gliedern. Solche Zwischenzustande von
einem bestimmten Anfangspunkt bis zu einem bestimmten
Endpunkt werden mit dem Begriff »Bardo« bezeichnet.
Wortlich ubersetzt bedeutet er »Lucke« oder »zwischen«.
Es gibt unendlich viele solcher Bardos, denn alles
verandert sich standig. So gesehen, befindet man sich - bis
zur Erleuchtung - stets im Ubergang von einem Zustand
zum anderen. Allgemein verstanden bezeichnet Bardo den
Zwischenzustand zwischen dem jetzigen Leben und der
Wiedergeburt in das darauffolgende Leben. Nur der
Zustand, in dem der Wissende seine eigene Zeitlosigkeit
erkennt - Befreiung oder Erleuchtung -, ist kein Bardo.

Im Tibetischen Totenbuch spricht man an manchen
Stellen von nur zwei Bardos: dem des Lebens und dem des
Todes; an anderen Stellen aber auch von vier: dem des



Lebens, des Sterbens, der Soheit und des Werdens. Bei
noch genaueren Erklarungen werden im Zwischenzustand
des Lebens noch zwei weitere unterschieden, so dass man
insgesamt von sechs Bardos spricht: dem Bardo des
Wachzustands, des Traumes, der Meditation, des Sterbens,
der letztendlichen Natur und des Werdens. 10

Die sechs Bardos entsprechen drei immer
wiederkehrenden Bewusstseinszustanden von der Geburt
bis zu dem Zeitpunkt, in dem der Sterbeprozess
unwiderruflich eingesetzt hat, und drei
aufeinanderfolgenden Zwischenzustanden, die sich
zwischen dem Sterben und dem nachsten Leben abspielen.

KLARES LICHT

Abb. 1 Kreislauf des Lebens



Bardo des Lebens (sanskr.: jatyantarabhava, tib.: rangzin
bardo): Im Wachzustand arbeitet jeder mit der gemeinsam
erfahrenen Sinneswelt durch Korper, Rede und Geist. Man
ist bewusst, kann denken und uberlegt handeln. Die Welt
wird als fest und logisch erlebt. Wahrend des Tages wird
eine gemeinsame, wenn auch von der eigenen Einstellung
gefarbte Welt erfahren. Das Geteilte ist, was die Reichweite
unserer Sinne und die Offenheit der jeweiligen Kultur an
Erfahrungen zulassen, und das Eigene ist der »Dreh«, den
man ihr durch eigene Wunsche und Erwartungen gibt. In
dieser Zeit kann man bewusst sein Leben verandern,
steuern und mit seinem Geist arbeiten (vgl. die Kapitel
»Die Wege zum Gluck« und »Die Wiedergeburt«). Mit Hilfe
buddhistischer Mittel kann man sich hier am besten fur die
Zukunft und somit auf alle anderen Zwischenzustande
vorbereiten.

Bardo des Traumes (sanskr.: svapanantarabhava, tib.:
milam bardo): Die Traumphasen wahrend des Schlafes
werden als zweites Bardo innerhalb des Bardos des Lebens
bezeichnet. Dazu gehoren auch Rauschzustande durch
nicht psychedelische Drogen oder Alkohol. Im Traum
werden wahrend dreier nachtlicher Abschnitte drei Arten
von Erfahrungen gemacht: Zuerst werden die Eindrucke
des Tages verarbeitet, danach konnen korperliche
Erfahrungen wahrend des Tiefschlafes aufkommen, und
kurz vor dem Aufwachen ist der Geist mitunter offen fur in
Kurze erscheinende Geschehnisse, wahrend beim



ungestorten Durchschlafen Vorausschauungen auf die in
der Ferne liegende Zukunft moglich sind. Er wird als
genauso wirklich erlebt wie die Tageswelt, obwohl Dinge
vollig frei und unabhangig von Zeit, Ort und Korper
geschehen, nicht mit anderen geteilt werden, nur den Geist
betreffen und auch nicht in Zeitfolge ablaufen. Im
Tiefschlaf, in dem das Bewusstsein in der Korpermitte
verweilt und nur von Verwirklichern mit bestimmten
Meditationsubungen erfahren wird, herrscht vollige
Unwissenheit.

Bardo der Meditation (sanskr.: samadhyantarabhava,
tib.: samtan bardo): Ein fortgeschrittener Buddhist
meditiert regelmalSig mit der Absicht, seinen Geist zu
erkennen. So halt er wahrend der Geschaftigkeit des
Alltags eine moglichst reine Sichtweise und uberlagert
damit den taglichen, meist gewohnheitsmalsigen
Erlebnisfluss. Man lernt auf diese Weise, immer weniger
auf storende Gefuhle einzugehen, verweilt bewusster im
Augenblick und kann allmahlich die zeitlosen
Eigenschaften des Geistes erfahren. Nach Beendigung der
sitzenden Vertiefung wird, wenn sich die Aufgaben des
Lebens wieder melden, diese Ebene bestmoglich
festgehalten. So lernt man mit jeder Meditation nicht nur
den Geist besser kennen, sondern das weite Sowohl-als-
auch-Gewahrsein lasst einen das Erlebte auch besser
uberschauen. Man verwendet den Begriff Bardo der
Meditation nur dann, wenn ein direktes Erleben der Natur



des Geistes tatsachlich stattgefunden hat. Erst dann ist
man in der Lage, zwischen Meditation und Nachmeditation
zu unterscheiden. So, wie einem der Wechsel von einem
Erfahrungsbereich in den nachsten (Schlaf/Meditation)
uber die Jahre immer vertrauter wird, kann man auch den
Sterbeverlauf spater, falls es korperlich moglich sein sollte,
bewusst durchlaufen und je nach Fahigkeit fur die Zukunft
bestens nutzen (vgl. die Kapitel »Die Wege zum Gluck« und
»Das Bewusste Sterben«).

Die taglichen Erfahrungen sind aber nicht die einzigen
Zwischenzustande, die durchlebt werden. Fallen die
Bedingungen fur ein Leben weg, kann der Korper den Geist
nicht mehr halten. Seine Energiebewusstheit verlasst ihn
dann, und drei weitere Bardos erscheinen mit Kraft.

Bardo des Sterbens (sanskr.: mumursantarabhava, tib.:
chikai bardo): Der erste dieser Zwischenzustande, der
Bardo des Sterbens, ist der Sterbevorgang selbst, das heilst
die Zeit kurz vor, wahrend und kurz nach dem klinischen
Tod, den alle seit anfangsloser Zeit immer wieder erlebt
haben und bis zur Erleuchtung immer wieder erfahren
werden (vgl. Kapitel »Das Bewusste Sterben«).

Bardo der Soheit (sanskr.: dharmatantarabhava, tib.:
chonyi bardo): Wahrend des zweiten Zustands, dem Bardo
der Soheit, besteht die Moglichkeit, mit dem Klaren Licht
des Geistes zu verschmelzen. Auf diese Weise erkennt man
das Wesen des Geistes und wird erleuchtet. Bleibt dieser



andere«



41 Stand 2010

42 Vgl. Kapitel »Die Wege zum Gluck«, Abschnitt Die
Zuflucht

43 Foto: David Bauke
44 Quelle: Presseagentur RUFO, 6.12.2004

45 In meinen Buchern Die Buddhas vom Dach der Welt
und Uber alle Grenzen wird die Bedeutung Kalu Rinpoches
fur den Westen sehr deutlich.

46 Ein sogenannter Ku-Dung

47 Wir haben den folgenden Bericht seines betreuenden
Arztes Dr. Mitchell Levy von mehreren tibetischen
Freunden bestatigt bekommen. Vgl. Ray, R.: Secret of the
Vajra World, 2001, S. 465-480.

48 Vgl. Kapitel »Der entscheidende Augenblick«



Impressum

eBook-Ausgabe 2012

Knaur eBook

© 2011 Knaur Verlag

Ein Imprint der Verlagsgruppe Droemer Knaur GmbH &
Co. KG, Munchen

Alle Rechte vorbehalten. Das Werk darf - auch teilweise -
nur mit Genehmigung des Verlags wiedergegeben werden.
Redaktion, Recherche, Konzeption und Sprache: Catrin
Hartung, Maike und Pit Weigelt, Michael Fuchs
Erstellung der Abbildungen und Graphiken: Mika
Blauensteiner

Glossar: Manfred Seegers, Jim Rheingans, Burkhart
Scherer

Samtliche graphischen Illustrationen und Fotos:
Buddhismus-Stiftung der Karma-Kagyu-Linie
Covergestaltung: ZERO Werbeagentur, Munchen
Coverabbildung: Ifa

Die Nutzung unserer Werke fur Text- und Data-Mining im
Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.

ISBN 978-3-426-41503-0



Hinweise des Verlags

Alle im Text enthaltenen externen Links begrunden keine
inhaltliche Verantwortung des Verlages, sondern sind allein
von dem jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der
Verlag hat die verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt
der Buchveroffentlichung sorgfaltig uberpruft, mogliche
Rechtsverstolse waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht
erkennbar. Auf spatere Veranderungen besteht keinerlei
Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher
ausgeschlossen.

Abhangig vom eingesetzten Lesegerat kann es zu
unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag
freigegebenen Textes kommen.

Die Nutzung unserer Werke fur Text- und Data-Mining im
Sinne von § 44 b UrhG behalten wir uns explizit vor.

Wissen, was gelesen wird



