


Wilfried Stütz 
  

Die Fraglichkeit von 
Religion und Moral 

 





 
 
 
 
 
 
 
 
Wilfried Stütz 
  
 
 
Die Fraglichkeit von Religion  
und Moral 

Eine systematische Untersuchung und eine 
kurze Geschichte moderner Ethik 

Tectum Verlag 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Wilfried Stütz 
 
Die Fraglichkeit von Religion und Moral. Eine systematische 
Untersuchung und eine kurze Geschichte moderner Ethik 

 Tectum Verlag Marburg, 2015   
ISBN: 978-3-8288-6228-9 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter  
der ISBN 978-3-8288-3511-5 im Tectum Verlag erschienen.) 
 
Umschlagabbildung: Fotolia.com  HieroGraphic 
Umschlaggestaltung: Norman Rinkenberger  Tectum Verlag 
 
Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 
 

 
 
 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.  



 

 

Für Ayla, Kenan und Pelin 
 

 

 



 

 



 7

INHALTSVERZEICHNIS 

Kapitel 1: Der Glaube an geoffenbarte Wahrheiten – legitim, weil 
unvermeidlich, oder unverantwortlich? ........................................ 14 

Kapitel 2: Die Nichtigkeit aller objektiven Einwände gegen den 
Glauben. Kierkegaards Rechtfertigung des christlichen Glaubens ..... 34 

Kapitel 3: Gott – eine vernünftige Idee oder ein naives 
Gedankenkonstrukt? ................................................................. 48 

 3.1. Das Gewissen als Hinweis auf die Existenz Gottes ............. 48 
 3.2. Die Welt-Wirklichkeit als Hinweis auf die Existenz Gottes .... 52 
 3.3. Das Sinn-Verlangen des Menschen als Hinweis auf die 

Existenz Gottes ................................................................... 60 
 3.4. Die religiöse Erfahrung als Hinweis auf die  

Existenz Gottes ................................................................... 69 

Kapitel 4: Zu einer Religion innerhalb der Grenzen bloßer  
Vernunft. Kants Rechtfertigung des Gottesglaubens ...................... 85 

Kapitel 5: Die Erschütterung durch den Tod Gottes und die  
Versuche zu seiner Bewältigung durch Fr. Nietzsche und A. Camus ... 99 

Kapitel 6: Die Aufhebung der Absurdität des menschlichen  
In-der-Welt-Seins durch Einsicht in seine Nichtigkeit.  
Der Buddhismus und sein „Apologet" Arthur Schopenhauer .......... 104 

Kapitel 7: Die Interessen des Individuums und die Interessen  
der Gesellschaft – ein unaufhebbarer Konflikt? ........................... 121 

Kapitel 8: Wohlwollen und Mitgefühl als verbindende Elemente 
zwischen den Menschen. Die Ethik David Humes ........................ 136 

Kapitel 9: Die Unzulänglichkeit aller Gefühle zur Erklärung des 
Sittlichen. Die Ethik Immanuel Kants ........................................ 155 

Kapitel 10: Die phänomenologische Suche nach dem Fundament  
der Moral. Die materiale Wertethik Nicolai Hartmanns ................. 172 

Kapitel 11: Man kann Moral zwar erklären, aber nicht begründen.  
Die moralphilosophische Position des Non-Kognitivismus und 
Emotivismus .......................................................................... 187 

Kapitel 12: Sittlichkeit – bloßer Gehorsam gegen gesellschaftliche 
Normen? Eine Infragestellung des Subjektivismus  
und Relativismus .................................................................... 199 

Kapitel 13: Freud und Leid als Maßstab richtigen Handelns.  
Die Ethik des Utilitarismus ....................................................... 205 

Kapitel 14: Sympathie als Basis einer normativen Moraltheorie.  
Die Ethik Adam Smiths ........................................................... 228 



 8

Kapitel 15: Das Prinzip der Verallgemeinerung.  
Die Ethik Marcus G. Singers ..................................................... 243 

Kapitel 16: Fairness als Fundament der Moral.  
Die Moraltheorie John Rawls .................................................... 251 

Kapitel 17: Diskurs-begründeter Konsens als Grundlage  
der Moral. Die Ethik Jürgen Habermas' ...................................... 268 

Kapitel 18: Der Kontrakt als Basis einer rationalen  
Moralbegründung. Die Ethik Peter Stemmers .............................. 277 

Kapitel 19: Die Idee von einem Gesellschaftsvertrag, der die 
Interessen aller Betroffenen gleichermaßen berücksichtigt. 
Tugendhats Versuch eines humanen Kontraktualismus ................. 299 

Kapitel 20: Das Problem der praktischen Vernunft. Eine 
Auseinandersetzung mit der Ethik Thomas Nagels ....................... 315 

Kapitel 21: Musste Raskolnikov zum Mörder werden?  
Die Diskussion zwischen Determinismus und Indeterminismus ...... 335 

Kapitel 22: Die intellektuelle Redlichkeit als Schlüssel zum 
Verständnis von Freiheit und praktischer Vernunft ....................... 360 

Kapitel 23: Die Infragestellung von Intentionalität und  
Willensfreiheit durch den Kausalnexus. Eine Auseinandersetzung  
mit zentralen Aspekten des Leib-Seele-Problems ........................ 378 

Kapitel 24: Veranlagung und Prägung als bestimmende Antriebe 
menschlichen Verhaltens. Eine erneute Infragestellung der 
Willensfreiheit ........................................................................ 400 

Kapitel 25: Sittliche Freiheit und Erziehung zu Gewissen und  
Moral – ein Widerspruch in sich? .............................................. 413 

Kapitel 26: Die Achtung als zentrales Prinzip der Moral .............. 427 

Kapitel 27: Der moralische Status der Tiere. Eine 
Auseinandersetzung mit der Ethik Peter Singers ......................... 439 

Kapitel 28: Die moralische Forderung als Anfrage an das 
Selbstverständnis des Menschen .............................................. 459 

Kapitel 29: Das Gute – oder das rechte Leben? Das Streben  
des Menschen nach Selbstverwirklichung in einem schwierigen 
Spannungsfeld ....................................................................... 471 

Kapitel 30: Zur Sinnhaftigkeit weltanschaulicher Sinnangebote.  
Eine Kritik politischer und religiöser Ideologien ........................... 485 

Kapitel 31: Anspruch und Berechtigung der Philosophie angesichts 
ihrer Infragestellung durch Religion und Wissenschaft ................. 507 

Literaturverzeichnis ............................................................ 539 

 



 9

Einleitung 
 

 Geht es um eine Geldanlage, um den Abschluss einer Versicherung 
oder gar um den Kauf eines Hauses, so halten wir es für angebracht, uns 
umfassend zu informieren und alle Argumente sorgsam gegeneinander 
abzuwägen, um ja keinen Fehler zu machen. Geht es aber um die Frage: 
Wofür will ich leben, worauf will ich mein Leben bauen, so verhalten wir 
uns oft ganz merkwürdig irrational. Was wir in viel unwichtigeren Ange-
legenheiten niemals machen würden, dazu sind wir hier nur allzu schnell 
bereit: Wir vertrauen unserem bloßen Gefühl, wir glauben, dass die Reli-
gion bzw. die Weltanschauung wahr ist, von der wir uns emotional ange-
sprochen, zu der wir uns gerade hingezogen fühlen, oder wir verharren 
gleich bei jener religiös-weltanschaulichen Deutung, die man uns als 
Kind angewöhnt hat. Als Erklärung und Rechtfertigung für dieses irrati-
onale Verhalten führen wir in aller Regel an, dass wir von der Wahrheit 
des Geglaubten zutiefst überzeugt sind, auch wenn wir diese Überzeu-
gung nicht begründen können. 

Für die meisten von uns sind die religiös-weltanschaulichen Fragen 
damit erledigt, noch bevor sie ein echtes Problem waren. Man ist Christ, 
oder zumindest ein an Gott Glaubender, wie man Deutscher oder Euro-
päer ist, quasi durch Geburt. Genau dies galt lange Zeit auch für mich 
selbst. Ich war Christ von Kindheit an und Christ aus tiefster Überzeu-
gung, bis eine absolute Nebensächlichkeit – die von Hans Küng aufge-
worfene Debatte um die Unfehlbarkeit des Papstes – mir den Anstoß zu 
einer kritischen Auseinandersetzung mit dem eigenen Glauben gab. Bei 
dem bloßen Zweifel an der Unfehlbarkeit blieb es nicht. Denn aufgeweckt 
durch diesen ersten Zweifel, verloren auch andere Glaubensinhalte bald 
ihre bisherige Selbstverständlichkeit. Den drohenden Glaubensverlust 
empfand ich zu jenem Zeitpunkt keineswegs als befreiend, sondern als 
beängstigend, da mir der Glaube nach wie vor viel, ja sogar sehr viel be-
deutete. Ignorieren konnte ich die aufgekommenen Zweifel aber nicht 
mehr, da ich dies als Selbstbetrug empfunden hätte. Ich musste mich 
meinen Zweifeln stellen. Zu diesem Zweck verbrachte ich ein halbes Jahr 
ausschließlich damit, theologische Schriften zu lesen und das Neue Tes-
tament zu studieren. Diese Beschäftigung führte mich aber nicht zum 
Glauben zurück, sie entfremdete mich dem christlichen Glauben viel-
mehr noch weiter. Um der Sache auf den Grund zu gehen und um ja kei-
ne Argumente, die für die Wahrheit des christlichen Glaubens sprechen, 
zu übersehen, entschloss ich mich, ein Theologiestudium aufzunehmen. 
Hatte ich zu diesem Zeitpunkt insgeheim noch gehofft, dass sich meine 
Glaubenszweifel durch das Studium legen würden, so wurde ich ent-
täuscht. Denn tatsächlich fand ich meine Zweifel hier nur noch bestätigt, 
ja mehr noch, sie weiteten sich durch das Kennenlernen philosophischer 
Argumente noch aus und erstreckten sich bald auch auf die Existenz Got-



 10

tes. Es blieb nicht beim bloßen Zweifel; schon nach einigen Semestern 
war ich mir sicher: Ich kann, ja ich darf nicht mehr an Gott glauben, wenn 
ich zu mir selbst ehrlich sein will. 

In weltanschaulicher Hinsicht war ich jetzt ohne jegliche Orientierung. 
Ohne Orientierung aber konnte und wollte ich nicht bleiben. Ich wandte 
mich deshalb der Philosophie zu, wohl wissend, dass ich dort nicht die 
Antwort auf alle meine Fragen würde finden können, v.a. nicht die Ant-
wort auf die Frage 'Woher komme ich?' und 'Wohin gehe ich?' Bekam ich 
in der Philosophie aber zumindest doch plausible Antworten auf die 
ganz praktischen weltanschaulichen Fragen, die Fragen 'Was soll ich 
tun?', 'Wie muss ich leben, wenn ich ein gutes und sinnerfülltes Leben 
führen will?' 'Wer bin ich selbst, zu welcher Freiheit und Erkenntnis bin 
ich überhaupt befähigt?' Antworten auf diese Fragen fand ich in der Phi-
losophiegeschichte sehr wohl; das Problem war allerdings, dass sich die 
Antworten von Philosoph zu Philosoph oft erheblich unterschieden. Die 
Warnung eines ehemaligen Lehrers vor der Philosophie schien also nicht 
ganz unberechtigt: 'Jeder sagt was anderes und alle wollen recht haben'. 
Sind plausible Antworten auf die Grundfragen des Menschseins in der 
Philosophie also genauso wenig zu finden wie in den Religionen? Auch 
wenn ein erster Blick in die Philosophiegeschichte diesen Eindruck er-
weckt, so besteht zwischen Philosophie und Religionslehren doch ein 
sehr entscheidender Unterschied: Der Wahrheitsanspruch der Religionen 
gründet sich auf Heilslehren und Offenbarungen, die philosophischen 
Theorien aber auf Argumenten. Die religiösen Botschaften kann man 
glauben oder auch nicht glauben, mit philosophischen Argumenten aber 
kann man sich kritisch auseinandersetzen. Sich mit einer philosophischen 
Position auseinandersetzen aber bedeutet, dass man sie bejaht, sofern sie 
einsichtig ist, sie aber verwirft, sofern sie nicht überzeugend und schlüs-
sig begründet ist. Dies aber bedeutet zugleich, dass man sich philosophi-
schen Positionen gegenüber sehr differenziert verhalten kann. Man muss 
sie nicht pauschal akzeptieren oder ablehnen (wie es bei Glaubenslehren 
der Fall ist), man kann vielmehr auch bestimmte Aspekte bejahen, andere 
aber verneinen.  

Warum aber ist es überhaupt notwendig, sich in dieser differenzierten 
Weise mit philosophischen Theorien auseinanderzusetzen? Oder anders 
gefragt: Wie kann es überhaupt dazu kommen, dass Philosophen in Be-
zug auf ein und dasselbe Problem zu ganz unterschiedlichen Ergebnissen 
kommen, obwohl ihre Überlegungen dem eigenen Anspruch nach doch 
auf rationalen Argumenten beruhen? Die Antwort auf diese Frage wurde 
mir umso deutlicher, je intensiver ich mich mit den unterschiedlichsten 
Philosophen auseinandersetzte: Die Probleme der Philosophie sind äu-
ßerst vielschichtig und sie sind oft aufs Engste miteinander verwoben. In 
dieser engen Verflechtung der Probleme aber liegt ein großes Gefahren-
potential, und zwar v.a. deshalb, weil Philosophie verständlicherweise 



 11

dazu tendiert, allgemeine und grundsätzliche Aussagen zu treffen: Be-
rücksichtigt ein Philosoph nicht alle Aspekte eines Problems oder sieht er 
nicht den Zusammenhang der unterschiedlichen Probleme in rechter 
Weise, so muss seine Sicht des Ganzen notwendig verzerrt werden. Das 
aber bedeutet, dass er zu ganz anderen Ergebnissen gelangt als sein Kol-
lege, obgleich er sich nach bestem Wissen und Gewissen bemüht hat, der 
Sache gerecht zu werden. 

Das philosophische Grundproblem ist damit skizziert. Wie aber lässt es 
sich beheben? Lösen lässt es sich m.E. nur dadurch, dass jeder Philosoph 
sich ständig bemüht, sein eigenes Problembewusstsein immer stärker zu 
entgrenzen. Dies aber erreicht er, indem er sich der Sichtweise und den 
Argumenten anderer Philosophen und Wissenschaftler nicht verschließt, 
sondern diese als Anregung begreift, sein eigenes Denken zu hinterfragen 
und gegebenenfalls auch zu korrigieren. Damit aber wird deutlich: Die 
Kenntnis alternativer Denkansätze ist eine ganz unverzichtbare Voraus-
setzung kritischen Philosophierens. Die Kenntnis der Philosophiege-
schichte bewahrt den Philosophierenden nämlich davor, längst begange-
ne Fehler aufs Neue zu begehen, sie hilft ihm, sein beschränktes Prob-
lembewusstsein zu erweitern und sie macht ihn schließlich auch bekannt 
mit einem Reichtum an philosophischen Lösungsversuchen. Auch wenn 
Philosophieren selbstständiges Denken meint und auf eigenverantwortli-
ches Handeln zielt, bedeutet dies nicht, dass man dies ganz ohne die Hil-
fe, d.h. ohne die Anregung anderer tun sollte. 

Für mich, der ich v.a. an den praktischen weltanschaulichen Fragen in-
teressiert war, war somit klar, dass ich mich mit den wichtigsten und z.T. 
auch äußerst kontroversen ethischen Positionen vertraut machen musste. 
Bedeutet dies, dass ich mich anstelle der mich eigentlich interessierenden 
systematischen Fragen für lange Zeit nur noch mit der Geschichte der 
Ethik zu befassen hatte? Nein, diese strikte Trennung zwischen philoso-
phiegeschichtlichem und systematischem Denken schien mir weder not-
wendig noch sinnvoll. Viel angemessener schien mir das folgende Vorge-
hen: Ich suchte auch weiterhin an nach systematischen Antworten auf 
meine Fragen, aber ich tat dies nicht losgelöst von der Philosophiege-
schichte, sondern in der lebendigen Auseinandersetzung mit ihr. Dabei 
blieb es natürlich nicht aus, dass ich ein Konzept, das ich für plausibel 
hielt, immer wieder modifizieren oder ganz verwerfen musste, eben weil 
ich durch die Kenntnis neuer Argumente, Gesichtspunkte oder Einwände 
eines Besseren belehrt wurde. Besteht bei einem solchen Vorgehen aber 
nicht die Gefahr, dass man in seiner Suche nach einer überzeugenden 
und stimmigen Theorie nie an ein Ende kommt? Durchaus, und genau 
diese Tatsache ist es auch, die die Philosophie für viele Menschen so un-
befriedigend erscheinen lässt oder gar unerträglich macht.  

Ich selbst bin im Laufe meiner Auseinandersetzung mit den Problemen 
der praktischen Philosophie schließlich aber doch noch zu einer mir zu-



 12

mindest bislang plausibel erscheinenden Position gelangt. Die wichtigste 
Anregung hierfür verdanke ich dem amerikanischen Philosophen Tho-
mas Nagel. In den auf Thomas Nagel folgenden Kapiteln finden sich 
dann auch meine Antworten auf die Frage nach dem Grund moralischer 
Verbindlichkeit, dem Prinzip moralischer Verpflichtung; ich zeige, dass 
es moralisch relevante Freiheit gibt und in welchem Umfang sie besteht, 
und ich gebe schließlich auch eine Erklärung dafür, warum ein gutes und 
ein rechtes Leben keinen Widerspruch bilden.  

Ob die hier vorgestellten Lösungsversuche plausibler oder noch un-
plausibler sind als die von mir dargestellten und kritisierten Moraltheo-
rien, darüber kann und soll sich jeder Leser nach einer detaillierten Aus-
einandersetzung selbst ein Urteil bilden. Nicht wenige Denker aber wer-
den vermutlich der Ansicht sein, sich diese detaillierte Arbeit sparen zu 
können, weil für sie ohnehin bereits feststeht, dass es einsichtige Antwor-
ten auf die von uns gesuchten praktischen weltanschaulichen Fragen 
nicht geben kann. Hinsichtlich dieser Auffassung stimmen im Übrigen so 
gegensätzliche Denker wie analytisch orientierte Philosophen, Wissen-
schaftstheoretiker und Theologen überein. Ihrem grundsätzlichen Zweifel 
an der Möglichkeit praktischer Erkenntnis begegne ich in meinem letzten 
Kapitel, in dem ich nun theoretisch begründe, was ich im Vorausgegan-
genen anhand konkreter Fragen und Probleme bereits gezeigt habe, näm-
lich dass und warum praktisches Philosophieren durchaus Erkenntnis-
wert haben kann. 

Die hier angesprochenen Themen betreffen jeden Menschen und soll-
ten deshalb auch für jeden von Interesse sein. Kann man, dieses Interesse 
einmal vorausgesetzt, aber wirklich annehmen, dass auch philosophisch 
unbedarfte Leser die hier anstehenden Fragen und Probleme nachvoll-
ziehen und die angebotenen Lösungsansätze verstehen können? Ich den-
ke, dass vorliegende Arbeit dies jedem wirklich Interessierten durchaus 
ermöglicht. Zum einen, weil sie keine Vorkenntnisse erwartet, den Leser 
vielmehr dort abholt, wo er steht, bei seinen Fragen und Problemen. Er-
leichtert wird das Verständnis der durchaus anspruchsvollen Thematik 
aber auch durch die Art der Darstellung. Die Abfolge der behandelten 
Probleme orientiert sich auch in den philosophiegeschichtlichen Teilen 
nämlich nicht an chronologischen Gesichtspunkten, sondern wurde so 
gewählt, dass eine dialektische Entwicklung des Erkenntnisprozesses, 
man könnte auch sagen: ein fruchtbarer zeitübergreifender Dialog, ent-
steht. Diese Darstellungsform scheint mir auch bestens geeignet, um Ver-
ständnis zu wecken für die ganz unterschiedlichen philosophischen Posi-
tionen, wie auch für die Tätigkeit des Philosophierens als solche. Der Le-
ser wird nämlich mehr und mehr erkennen, dass es in der Begegnung mit 
der Philosophiegeschichte nicht um das Kennenlernen fremder und viel-
leicht auch abstrus wirkender Ansichten irgendwelcher verschrobener 
Denker geht, sondern um Fragen und Probleme, die ihn selbst ganz un-



 13

mittelbar angehen. Der Prozess des Philosophierens wird für ihn erleb-
bar, das Unternehmen Philosophie mit ihren oft gegensätzlichen Positio-
nen nachvollziehbar. Indem er die Probleme aus ganz unterschiedlichen 
Perspektiven zu sehen bekommt, gewinnt der Leser zudem ein recht um-
fassendes Problembewusstsein, das ihn in die Lage versetzt, sich ein ei-
genes und verantwortbares Urteil zu bilden.  

Einige der hier angesprochenen Fragen, Themen und Probleme klingen 
in den Ohren von philosophischen Laien möglicherweise trotzdem 
furchtbar theoretisch, ja vielleicht sogar abgehoben, und schrecken damit 
den einen oder anderen davon ab, sich näher auf die Philosophie einzu-
lassen – sei es, weil sie glauben, dass sie diese Probleme und Theorien 
doch nicht verstehen, oder sei es, dass sie die Beschäftigung damit als 
nutzlos und sinnlos erachten. Diesen Personenkreis möchte ich mit die-
sem Buch vom Gegenteil überzeugen. Philosophie ist tatsächlich nämlich 
etwas völlig anderes, als was sie im Bewusstsein vieler zu sein scheint: Sie 
ist nicht eine langweilige Beschäftigung mit abgehobenen, trockenen, 
spröden und weltfremden Themen, sie ist ganz im Gegenteil ein lebens-
nahes, aufwühlendes, ja geradezu spannendes Unternehmen, ein geisti-
ges Abenteuer mit sehr ernsthaftem Hintergrund und mit einem sehr un-
gewissen Ausgang.  

Etwas von der Faszination, die ich in der Arbeit an jenen existentiellen 
Problemen selbst erlebe, hoffe ich im Folgenden auch dem Leser vermit-
teln zu können, indem ich ihn mit hineinnehme in den lebendigen Pro-
zess des Philosophierens.  



 14

Kapitel 1: 
Der Glaube an geoffenbarte Wahrheiten – legitim,  

weil unvermeidlich, oder unverantwortlich? 

„Bedenke ich die kurze Dauer meines Lebens, aufgezehrt von der Ewigkeit 
vorher und nachher; bedenke ich das bißchen Raum, den ich einnehme, und selbst 
den, den ich sehe, verschlungen von der unendlichen Weite der Räume, von de-
nen ich nichts weiß und die von mir nichts wissen, dann erschaudere ich und 
staune, daß ich hier und nicht dort bin; […] weshalb jetzt und nicht dann. Wer 
hat mich hier eingesetzt? Durch wessen Anordnung und Verfügung ist mir die-
ser Ort und diese Stunde bestimmt worden?“1  

Der Mensch findet sich hineingeworfen in das Dasein – wissend, dass 
er bald wieder aus diesem herausgerissen werden wird. Dazwischen liegt 
die Zeitspanne seines Lebens. Dies ist die Grundsituation des Mensch-
seins. Hat der Mensch diese seine Grundsituation erfasst, so kann und 
will er nicht mehr einfach in den Tag hinein leben, denn mit aller Macht 
drängen sich ihm die Fragen auf: Woher komme ich? Wohin gehe ich? 
Warum bin ich? Wer bin ich? Was ist meine Bestimmung? Wie und wo-
raufhin soll ich leben? 

Der Mensch ist sich selbst eine Frage und ein tiefes Geheimnis. Er 
braucht aber Antworten auf diese Grundfragen seines Menschseins, denn 
er braucht Orientierung. Orientierung zu haben ist ihm ein theoretisches 
Bedürfnis, Orientierung zu haben ist für ihn aber auch ein praktisches Er-
fordernis. Weiß er nämlich nicht, welche Richtung und welches Ziel sein 
Leben als Ganzes haben soll, so steht er in Gefahr, sein Leben an Nichtig-
keiten zu verschwenden und dadurch den Sinn seines Lebens zu verfeh-
len. 

Wo aber findet er Orientierung, wo Antworten auf jene Fragen, die ihn 
so sehr bedrängen? In aller Regel findet er diese Antworten im religiösen 
Glauben. Was aber verschafft ihm die Gewissheit, dass diese Antworten 
wahr sind? Woher weiß er, dass er ihnen trauen und auf diesen Glau-
benslehren sein Leben bauen und ausrichten kann? Verfügt er etwa über 
höhere Einsichten oder übersinnliche Erfahrungen, die ihm diese Ge-
wissheit vermitteln? Nein, wer sich die Lebens- und Glaubensgeschichte 
der allermeisten Gläubigen ansieht, wird unschwer feststellen, dass deren 
Glaube auf etwas recht Banalem beruht, nämlich auf der Übernahme tra-
dierter religiöser Überzeugungen. Diese Feststellung gilt keineswegs nur 
in Bezug auf die Naiven, Einfältigen, Ungebildeten oder Uninteressierten 
unter den Gläubigen, sondern auch in Bezug auf die geistige Elite der 

                                              
1 Pascal, Blaise  (1670): Über die Religion und über einige andere Gegen-

stände (= Pensées), Übertragen und herausgegeben von Ewald Wasmuth, 
5. Aufl., Heidelberg 1954, Frgm. 205 



 15

Gläubigen. So räumt etwa der Theologe Heinz Zahrnt ganz unumwun-
den ein: „Ich bin, gleich anderen Millionen Europäern, in das Christentum 
hineingeboren worden und habe dann, im Maße des Erwachsenwerdens, meinen 
zufälligen religiösen Geburtsstand bewußt als eigene Glaubensentscheidung 
übernommen. Dabei hat kein Sprung oder Sturz in den Glauben stattgefunden; 
[…] überhaupt nichts Abruptes hat sich ereignet. Vielmehr ist es ganz ‚natür-
lich' und ‚alltäglich' zugegangen, in allmählicher Entwicklung und durch 
menschliche Vermittlung.“2 

 Und so kann Zahrnt die Entstehung seines Glaubens denn auch zu-
sammenfassen mit den Worten: „Mein Glaube an Gott ist ein Erzeugnis der 
christlich-kirchlichen Tradition.“3 

Bestimmen nicht sachliche Gründe, sondern die Tradition, in der man 
zufällig aufwächst, die religiösen Überzeugungen des Menschen, so ist 
natürlich verständlich, warum Menschen ganz unterschiedliche religiöse 
Überzeugungen für wahr halten. Dem Kind, das in einer entsprechenden 
Tradition aufwächst, fällt das Glauben nicht schwer. Es hält unbezweifelt 
für wahr, was seine Eltern und Lehrer es in Glaubensdingen lehren. Mit 
zunehmendem Alter, fortschreitendem Ablösungsprozess von den Eltern 
und der zwangsläufigen Konfrontation mit unterschiedlichsten religiösen 
Sichtweisen erlangt das Kind aber die Befähigung, seinen Glauben mit 
einem gewissen Abstand zu betrachten, wodurch er seinen selbstver-
ständlichen und einzigartigen Charakter verliert. Jetzt erst kann es fest-
stellen: Es gibt ihn gar nicht, den einen religiösen Glauben bzw. die eine 
Religion, sondern es gibt eine ganze Vielzahl von Religionen bzw. Glau-
bensrichtungen. Und obwohl diese Religionen und Glaubensrichtungen 
oft ganz Unterschiedliches lehren, behauptet doch eine jede von ihnen, 
die wahre zu sein. Und das ganz Merkwürdige: Obwohl doch höchstens 
eine Religion wahr sein kann, finden doch alle Religionen Glauben. Und 
auch wenn so viele Menschen ganz Unterschiedliches glauben, glaubt 
doch jeder Gläubige, dass sein Glaube der wahre Glaube ist. Wie ist dies 
möglich? Wie können Menschen ganz unterschiedlicher Glaubensrich-
tungen von der Wahrheit des eigenen Glaubens – und nur des eigenen 
Glaubens – überzeugt sein? 

Doch nicht nur der Glaube im Allgemeinen wird dem Heranwachsen-
den zum Problem, sondern auch und gerade der eigene Glaube. Unab-
weisbar stellen sich ihm jetzt die Fragen: Warum glaube ich eigentlich 
das, was ich glaube, und mit welchem Recht tue ich dies? Warum glau-
ben andere nicht das Gleiche, und warum glaube ich nicht, was andere 
glauben? 

                                              
2 Zahrnt, Heinz (1977): Warum ich glaube. Meine Sache mit Gott, München, 

S. 24 
3 Ebd.:  23 



 16

Was dem Glaubenden bislang so vertraut war – jetzt wird es ihm rät-
selhaft und fraglich. So erging es auch dem jungen Friedrich Engels. Im 
Gegensatz zu vielen anderen ignorierte und verdrängte er aber nicht die 
Fraglichkeit seines Glaubens, sondern setzte sich mit ihr auseinander. Die 
Konsequenz war, dass sich seine Glaubenszweifel noch vertieften: „Ich 
beschäftige mich jetzt sehr mit Philosophie und kritischer Theologie. Wenn man 
18 Jahre alt wird, Strauß, die Rationalisten und die „Kirchen-Zeitung“ kennen-
lernt, so muß man entweder alles ohne Gedanken lesen oder anfangen, an seinem 
Wuppertaler Glauben zu zweifeln. Ich begreife nicht, wie die orthodoxen Predi-
ger so orthodox sein können, da sich doch offenbare Widersprüche in der Bibel 
finden.“4 

Und Engels‘ Kritik am eigenen Glauben wird noch grundsätzlicher 
und radikaler: „Wer gibt uns das Recht, der Bibel blindlings zu glauben? Nur 
die Autorität derer, die es vor uns getan haben. Ja, der Koran ist ein organische-
res Produkt als die Bibel, denn er fordert Glauben an seinen ganzen fortlaufen-
den Inhalt. Die Bibel aber besteht aus vielen Stücken vieler Verfasser, von denen 
viele nicht einmal selbst Ansprüche auf Göttlichkeit machen. Und wir sollen sie, 
unserer Vernunft zuwider, glauben, bloß weil unsere Eltern es uns sagen?“5 

Der aus seiner naiv-gutgläubigen Haltung Erwachte nimmt seinen 
Glauben nicht mehr länger einfach hin, sondern hinterfragt ihn auf seine 
Berechtigung: Was außer meiner Gewohnheit verbindet mich denn mit 
den Glaubensinhalten meiner Religion? Welche Veranlassung habe ich, 
objektiv gesehen, denn überhaupt, mich dieser und nicht jener Glaubens-
gemeinschaft anzuschließen? Ist es nicht blinder Zufall, welcher Religi-
onsgemeinschaft ich angehöre, welches Glaubensbekenntnis ich spreche? 
Kann und darf ich denn von der Wahrheit meiner Religion überhaupt 
überzeugt sein, wenn Religion eine bloße Sache des Glaubens ist? Betrüge 
ich mich nicht selbst, wenn ich trotzdem die Wahrheit meines Glaubens 
behaupte und bezeuge? Lässt sich das weitere Festhalten am Glauben al-
so überhaupt rechtfertigen und verantworten? 

So gesehen, ist es nur allzu verständlich, dass ein nachdenklicher 
Mensch wie Engels traurig feststellen muss: „Ja, es gibt wahrhaftig Zweifel, 
schwere Zweifel, die ich nicht widerlegen kann.“6 Und an seinen Freund Fr. 
Graeber gerichtet, fährt Engels fort: „Ich hoffe, Du denkst zu gut von mir, 
dergleichen einer frevlerischen Zweifelsucht und Renommisterei zuzuschreiben; 
ich weiß, ich komme in die größten Unannehmlichkeiten dadurch, aber was sich 
mir überzeugend aufdringt, kann ich, so gern ich´s möchte, nicht zurückdrän-
gen.“7 

                                              
4 Marx, Karl, Engels, Friedrich (1976): Über Religion, 2. Aufl., Berlin, S. 208f. 
5 Ebd.:  210 
6 Ebd.:  211. 
7 Ebd. : 211f. 



 17

Engels zweifelt nicht deshalb, weil er nicht glauben will, sondern allein 
deshalb, weil er nicht mehr glauben kann. Das Zweifeln bedeutet ihm 
nicht Vergnügen, sondern ist ihm eine schmerzhafte Angelegenheit: „Ich 
bete täglich, ja fast den ganzen Tag um Wahrheit, habe es getan, sobald ich an-
fing zu zweifeln und komme doch nicht zu Eurem Glauben zurück; und doch 
steht geschrieben: Bittet, so wird Euch gegeben. Ich forsche nach Wahrheit, wo 
ich nur Hoffnung habe, einen Schatten von ihr zu finden; und doch kann ich Eu-
re Wahrheit nicht als die ewige anerkennen.“8 

Wie man weiß, ist Fr. Engels schließlich von seinem Glauben ganz ab-
gefallen. War dies unvermeidlich, nachdem er erst einmal angefangen 
hatte, seinen Glauben radikal zu hinterfragen? Zumindest moderne Theo-
logen werden dies kaum gelten lassen können – zu sehr sind sie doch der 
Auffassung, dass Glauben und kritisches Denken sich nicht zu wider-
sprechen brauchen. Wie aber können sie diese Position vertreten – sehen 
sie nicht die Widersprüche und Ungereimtheiten, die sich in der Bibel 
finden? Merken sie nicht, dass hier Mythen erzählt werden, die vielleicht 
ein Mensch vor 2000 Jahren noch glauben konnte, ohne Anstoß zu neh-
men, nicht aber ein Mensch unserer Zeit? Als Bibelkenner sind ihnen die-
se Tatsachen natürlich nicht fremd; anders als Engels, für den das Auf-
finden eines einzelnen Widerspruchs schon ein Beweis dafür war, dass 
die Bibel nicht göttlichen Ursprungs sein kann, stürzen ähnliche Entde-
ckungen moderne Theologen nicht mehr in eine Glaubenskrise. Als histo-
risch-kritisch Gebildete haben sie es nämlich längst aufgegeben, die Bibel 
für ein wörtlich inspiriertes Wort Gottes zu halten. Sie sehen die bibli-
schen Schriften auch nicht als historische Tatsachenberichte an, sondern 
als Glaubenserfahrungen, m.a.W., sie werten sie nicht als 'Reports', son-
dern als 'Credos'9 Gilt die Heilige Schrift aber nicht mehr als wörtlich in-
spiriertes Wort Gottes, sondern als Dokument der Glaubensüberzeugung 
von Menschen, so kann, ja muss sie wie jeder geschichtlich überlieferte 
Text historisch und kritisch gelesen und interpretiert werden. Das aber 
heißt: Die Ungereimtheiten und Widersprüche sucht der moderne Theo-
loge nicht mehr durch raffinierte theologische Deutung wegzuinter-
pretieren, sondern erklärt sie vielmehr aus der geschichtlichen Situation, 
in der die jeweiligen biblischen Überlieferungen entstanden und durch 
die sie bedingt und geprägt sind. Nach Auffassung Zahrnts deckt die his-
torisch-kritische Bibelkritik damit den menschlichen Anteil am göttlichen 
Offenbarungsgeschehen auf und leistet so einen Beitrag zur theologi-
schen Entlastung Gottes. Dem denkenden Menschen von heute aber er-
möglicht sie damit, allen Ungereimtheiten in der Bibel zum Trotz, an der 
in der Bibel erschlossenen Wahrheit festzuhalten.10 Und so bemerkt 

                                              
8 Ebd.:  216 
9  Vgl. Zahrnt (1977): 106 
10 Vgl. ebd.: 93 



 18

Zahrnt im Blick auf sich selbst denn auch: „Ich wüßte nicht, wie ich ohne 
historisch-kritisches Bibelverständnis hätte Christ bleiben können.“11  

Wäre die Kenntnis der historisch-kritischen Methode auch geeignet 
gewesen, die Glaubenszweifel Fr. Engels zu zerstreuen und ihn vor dem 
Glaubensabfall zu bewahren? Wohl kaum, denn ein radikaler Denker wie 
er hätte sich auf Dauer vermutlich nicht mit dem Verweis darauf zufrie-
den gegeben, dass sich die Widersprüche und Ungereimtheiten in der Bi-
bel historisch-kritisch erklären lassen. Vermutlich wäre er schon sehr bald 
auf die Fragen gestoßen: Wenn die Bibel nicht das verbürgte Wort Gottes 
ist, warum sollte ich sie dann noch so wichtig nehmen? Wenn die Bibel 
nur ein Dokument des Glaubens irgendwelcher Menschen ist, warum 
sollte ich dann gerade dieses Glaubensdokument ernster nehmen als die 
überlieferten Glaubensdokumente anderer Menschen und Religionen? 
Wenn nicht die ganze Bibel recht hat, warum sollte ich dann glauben, 
dass bestimmte Teile in ihr die Wahrheit darstellen? Gesetzt aber einmal 
den Fall, bestimmte Aussagen in der Bibel sind wahr - lässt sich mit Hilfe 
der historisch-kritischen Methode wirklich feststellen, welche Aussagen 
es sind, die als wahr gelten dürfen? Besteht, allem historisch-kritischen 
Aufwand zum Trotz, nicht die Gefahr, dass sich die Theologen oder auch 
die einfachen Gläubigen aus der Bibel das als Wahrheit herauspicken, 
was sie gerne für wahr halten möchten? Wird die Berufung auf die histo-
risch-kritische Methode also nicht als Legitimation für eine Zurecht-
stutzung des christlichen Glaubens missbraucht - eines Glaubens näm-
lich, der zeitgemäß ist, der den eigenen Bedürfnissen und Wünschen ent-
spricht und der v.a. nicht anstößig ist? Woher will beispielsweise Zahrnt 
wissen, dass der Rache- und Kriegsgott eine geschichtlich bedingte Got-
tesinterpretation ist, der barmherzige, zuvorkommende, liebende Gott 
aber als das angemessene Bild von Gott gelten kann?12 Durch historisch-
kritische Forschung gewiss nicht. Zahrnt würde vermutlich klarstellen: 
Historisch-kritische Forschung kann natürlich niemals beweisen, dass 
Gott ein liebender Gott ist, sie kann aber nachweisen, dass die Botschaft 
vom liebenden Gott das zentrale Anliegen Jesu war. Damit aber stellt sich 
sogleich die Frage: Was berechtigt uns, an die Wahrheit der Botschaft Je-
su zu glauben? Gibt es denn Gründe dafür, dass die Aussagen Jesu not-
wendig wahr sind? Gewiss nicht – ein sehr eindeutiges Beispiel dafür, 
dass Jesus sich geirrt hat, gibt es hingegen sehr wohl, erwartete er doch, 
dass das Kommen des Reiches Gottes nahe bevorsteht.13  

                                              
11  Ebd.: 93 
12 Vgl. ebd.: 96, 129-132 
13 Vgl. Schweitzer, Albert (1911): Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, 3. 

Aufl.. des Taschenbuches, Gütersloh 1977, Bd. 2, S. 413-423 



 19

Wenn sich Jesus aber in dieser Sache getäuscht hat, muss man dann 
nicht auch mit der Möglichkeit rechnen, dass er sich auch in anderen An-
gelegenheiten – z.B. auch in seiner 'Abba-Erfahrung', d.h. in seiner Auf-
fassung vom unendlich liebenden Gott – geirrt hat? Macht man es sich 
denn nicht zu leicht, wenn man die enttäuschte Naherwartung Jesu als 
zeitgeschichtlich bedingte Vorstellung abtut, der eben auch Jesus erlegen 
war? Zahrnt würde vielleicht antworten: Worauf es ankommt, ist nicht, 
ob sich Jesus in Nebensächlichkeiten getäuscht hat oder nicht; auf was es 
ankommt, ist letztlich nur, ob seine zentrale Botschaft für uns glaubhaft 
ist oder nicht. Nach Auffassung Zahrnts aber ist diese Botschaft glaubhaft 
und bleibt diese Botschaft trotz enttäuschter Naherwartung glaubhaft, 
weil Gott diese Botschaft gutgeheißen und beglaubigt hat durch das, was 
der Glaube als „Auferweckung Jesu“ gedeutet hat. „Ohne diese Glaubens-
erfahrungen wäre nicht nur der Tod Jesu, sondern auch sein Leben vergessen, 
und von seiner Botschaft hätte man niemals etwas vernommen.“14 

Dieses Argument ist nicht ganz von der Hand zu weisen. Denn auch 
wer das Neue Testament unvoreingenommen liest und bedenkt, muss 
einräumen, dass sich die Jünger nach Jesu Tod anders verhielten, als es 
nach der Vorgeschichte eigentlich zu erwarten war: Die gleichen Jünger, 
die ihren Lehrer verleugnet und in schändlicher Flucht verlassen haben, 
die sich in ihrem Glauben an Jesus betrogen und getäuscht sahen und de-
ren Hoffnung am Boden zerstört war – die gleichen Jünger bekennen sich 
plötzlich öffentlich zu Jesus und sind bereit, für ihn ins Gefängnis und in 
den Tod zu gehen. Als Grund für diese umwälzende Veränderung nennt 
das Neue Testament die Erscheinungen des lebendigen Jesus. Durch sie 
kamen die Jünger zur Überzeugung: Jesus hatte recht, denn Gott hat sich 
durch seine Auferweckung zu ihm bekannt. 

Den radikalen Gesinnungswechsel der Jünger bald nach dem Tode Je-
su kann man ein Wunder nennen, wenn man damit ausdrücken will, dass 
hier etwas völlig Unerwartetes eingetreten ist. Gibt uns dieses Wunder 
einen Grund, an die Auferweckung Jesu und damit auch an die Wahrheit 
der christlichen Botschaft zu glauben? Der Philosoph Walter Kaufmann 
verneint diese Frage mit einem guten Argument:  

„Wenn ein Wunder definitionsgemäß etwas äußerst Unwahrscheinliches ist, 
dann ist es viel wahrscheinlicher, daß unsere Sinne uns getäuscht haben oder daß 
diejenigen, auf deren Zeugnis hin wir an ein Wunder glauben, entweder uns ge-
täuscht oder aber selbst von ihren Gewährsleuten oder von ihren eigenen Sinnen 
getäuscht worden sind.  

Überdies gibt es im Neuen Testament, im Alten Testament oder im Koran 
kein Wunder, das auch nur halb so gut bezeugt wäre wie die vielen Wunder, die 
angeblich in Lourdes und an anderen katholischen Wallfahrtsstätten geschehen 

                                              
14 Zahrnt (1977): 143 



 20

sein sollen, und dennoch lassen sich Juden, Protestanten und Moslems von die-
sen 'katholischen Wundern' nicht überzeugen. Ebenso wenig lassen sich die Ka-
tholiken durch die Wunder beirren, die man von einigen chassidischen Rabbis 
erzählt. Und jeder, der einer dieser drei Religionen angehört, wird solche Wun-
der leugnen, wie sie uns Zauberkünstler, Medizinmänner, Medien und Jogis 
vorführen. 

Mit anderen Worten: Ein Wunder ist keine blanke Tatsache; die Bezeichnung 
'Wunder' ist nicht gleichbedeutend mit 'wunderbares Ereignis'. Es gibt einige 
Ereignisse, die von bestimmten Leuten als Wunder gewertet werden; von den 
gleichen wird aber gleichzeitig eine Unzahl anderer wunderbarer Ereignisse 
nicht so gewertet.  

Zum Wunder gehört Glaube: Für den, der keinen Glauben hat, ist es kein 
Wunder. Wer sich auf Wunder beruft, um damit Glaubensmeinungen zu bewei-
sen, bewegt sich also im Kreis.“15 

Sehen Theologen und Religionsapologeten dies völlig anders? Nicht 
unbedingt, denn die Auffassung Kaufmanns wird von manchen Theolo-
gen durchaus bestätigt. So schreibt etwa Hans Küng: „Schon die Erstzeu-
gen kamen am Glauben nicht vorbei. Als Prediger des Glaubens waren sie vom 
Glauben wie am Anfang so erst recht in der Folge nicht zugunsten eines einfa-
chen Sehens dispensiert. Von ihnen wurde kein unbeteiligtes, sondern ein glau-
bendes Sehen erwartet“.16  

Wenn die Auferweckung aber schon für die Urzeugen keine objektive 
Tatsache ist, die auch ohne den Auferweckungsglauben sinnvoll gedacht 
werden kann,17 wie soll diese Botschaft dann für uns Menschen von heu-
te, die über keinerlei Ostererfahrungen verfügen, einen Grund abgeben, 
an Jesus Christus zu glauben? Was wissen wir denn von jenem Osterer-
eignis, das das Fundament der christlichen Botschaft darstellt, wirklich? 
Wir wissen, dass vor ca. zweitausend Jahren geistig überwiegend sehr 
einfach strukturierte Menschen, einige von ihnen wohl auch ziemlich la-
bil, aufgrund äußerst sonderbarer, nicht nachvollziehbarer Ereignisse 
und ihrer vielleicht naiven Deutung oder lediglich durch unkontrollierte 
Berichte, wohl bloßer Gerüchte, zum Glauben an die Auferstehung ihres 
Rabbi Jesus gelangt waren.18 Was aber hat das mit uns zu tun? Warum 
sollten wir als selbstständig denkende und einigermaßen kritische Men-
schen unserer Zeit die Glaubensüberzeugung jener Menschen ernst, ja 
sogar wichtig nehmen? Was sollte uns veranlassen, von diesen Behaup-
tungen unser Heil zu erwarten, ja unser Leben von den Überzeugungen 

                                              
15 Kaufmann, Walter (1966): Religion und Philosophie, München, S. 156 
16 Küng, Hans (1974): Christ sein, München, S. 459 
17 Vgl. ebd.: 457 
18 Vgl. Groos, Helmut (1987): Christlicher Glaube und intellektuelles Gewis-

sen. Christentumskritik am Ende des 2. Jahrtausends, Tübingen, S. 303 



 21

jener Menschen bestimmen zu lassen? Wäre es nicht verantwortungslos, 
blind darauf zu vertrauen, dass es schon wahr sein wird, was jene Men-
schen von Jesus berichteten? Nein, ihr braucht nicht blind glauben und 
ihr dürft es gar nicht, gibt der Theologe Gollwitzer zu verstehen. „Und in 
einem Volk, dem ein ‚Glaubensrausch' zum schlimmsten Verhängnis geworden 
ist, wird Erziehung zum kritischen Fragen und Warnung vor jeder Leichtgläu-
bigkeit höchst wichtig sein.“19 Dann aber fährt Gollwitzer fort: Die Auffor-
derung des Evangeliums zum Glauben an Gott unterscheidet sich aber 
grundlegend von einer Aufforderung zur Leichtgläubigkeit, die auf jed-
wede unbegründete Behauptung und Verführung hereinfällt.20 Diese Be-
hauptung aus der Feder eines Theologen kann uns nicht überraschen. 
Wie aber rechtfertigt er seine These? Wie praktisch alle Theologen, so 
stellt auch Gollwitzer klar: Glauben im christlichen Sinn meint nicht ein 
Für-wahr-Halten von irgendwelchen Lehren oder Sachverhalten. Schon 
das hebräische Wort für Glauben bedeutet: sich festmachen, festhalten, 
trauen.21 Glauben, wie Theologen es verstanden wissen wollen, meint al-
so ein Festhalten an den Verheißungen Gottes in der Weise des Vertrau-
ens, ein Sich-Festmachen an der Treue und Verlässlichkeit des Bundes-
partners.22 „Es geht“ nach Gollwitzer „also nicht darum, 'an' die einzelnen 
Vorkommnisse dieser Geschichte, von denen das Evangelium erzählt, zu 'glau-
ben', sondern aus diesen Vorkommnissen das Sich-Verheißen Gottes zu hören, 
dieses Sich-Verheißen mit Dank zu empfangen und sich darauf zu verlassen.“23 
Man glaubt an Gott also nicht, wie man an eine Zeitungsmeldung glaubt. 
Glauben, wie es im christlichen Glaubensbekenntnis gemeint ist, heißt 
vielmehr: „seine ganze Existenz auf die Freundschaft und das Können eines an-
deren stellen, einem anderen vollkommenen Kredit des Zutrauens gewähren.“24 

Nun kann man dem Theologen durchaus zugestehen, dass der Glaube 
sich nicht in einem Für-wahr-Halten erschöpft, aber ebenso klar gilt es 
den Theologen darauf hinzuweisen, dass jenes Vertrauende-sich-
Einlassen auf den Gott des Alten und Neuen Testaments ein Für-wahr-
Halten impliziert und voraussetzt. Dass ich mich zu diesem Gott beken-
ne, ihm vertraue, setzt doch voraus, dass ich dessen Existenz für wirklich 
halte und dass ich für wahr halte, dass er sich in Jesus Christus geoffen-
bart hat usw. 

                                              
19 Gollwitzer in: Gollwitzer Helmut, Weischedel, Wilhelm (1965): Denken 

und Glauben. Ein Streitgespräch, 2. Aufl., Stuttgart, S. 44 
20 Vgl. ebd.: 44 
21 Vgl. ebd.: 48 
22 Vgl. ebd.: 48f. 
23 Ebd.: 77 
24 Ebd.: 77 



 22

Mit seinen Feststellungen darüber, was der 'Glaube' ist oder auch was 
er nicht ist, hat Gollwitzer im Hinblick auf die Verantwortbarkeit des 
christlichen Glaubens somit nichts gewonnen. Seine Überlegungen lassen 
die Problematik sogar noch schärfer hervortreten: Ich soll meine ganze 
Existenz auf die Freundschaft und das Können eines anderen stellen und 
ihm vollkommenen Kredit des Zutrauens gewähren – obwohl mir nach 
wie vor nicht einsichtig gemacht werden konnte, dass dieser andere exis-
tiert, und wahr ist, was über ihn gelehrt wird. Können die Glaubenden 
keine wirklichen Gründe angeben, die für die Wahrheit ihres Glaubens 
sprechen, so verbindet mich sachlich betrachtet nichts mit ihm, ja, ich 
kann ihn im Grunde überhaupt nicht ernst nehmen. 

Das ist deine Entscheidung, wird mir der Theologe entgegnen, aber du 
sollst wissen, was diese Entscheidung für oder gegen den vom Christen-
tum verkündigten Gott bedeutet. Die Entscheidung ist „keine neutrale, d.h. 
nicht eine, nach der man unverändert weiterleben könnte nach dem Motto des 
Drei-Groschen-Oper-Songs: 'Es geht auch anders, doch so geht es auch!' Die 
Antwort bedeutet vielmehr Leben oder Tod. Denn die positive Antwort ist ja als 
Bejahung auf die Frage: 'Ist dieser wahr?' zugleich die Beantwortung der Fra-
gen: 'Wovon leben wir?' und 'Wofür leben wir?' und 'Wie kommen wir über die 
Einsamkeit unseres Ichs hinaus?' Die menschlichen Grundfragen der Wahrheit, 
des Lebens und der Gemeinschaft sind hier in einem beantwortet, also aufs engste 
verbunden. Die negative Beantwortung der Wahrheitsfrage ist darum, wenn die-
se in dieser Beziehung gestellt wird, zugleich negative Antwort auf die Frage 
nach der Quelle und dem Sinn des Lebens und nach der Gemeinschaft.“25  

Wenn Gollwitzer angesichts der heillosen und haltlosen Welt-
Wirklichkeit auf Gott als einen möglichen Garanten von Sinn verweist, so 
ist dies ganz ohne Zweifel ein bedenkenswerter Gesichtspunkt. Die Frage 
ist nur: Lässt sich von daher für die Botschaft des Christentums argumen-
tieren? Ist es denn nicht so, dass die Verheißung von Heil nichts charakte-
ristisch Christliches ist, sondern den Menschen von allen Religionen, zu-
mindest aber von allen Hochreligionen, in Aussicht gestellt wird? Nach 
den letzten Überlegungen Gollwitzers habe ich zwar einen Grund, die 
christliche Botschaft zu bedenken, diese Überlegungen geben mir aber 
genauso gut einen Grund, den Lehren der anderen Heils- und Erlösungs-
lehren Bedeutung beizumessen. 

Wenn man nicht annehmen will, dass die Wahrheit einer Verheißung 
mit der Schönheit oder Größe der Verheißung korrespondiert, d.h., wenn 
man nicht unterstellt, dass eine Verheißung je glaubwürdiger ist, desto 
mehr sie eine Erfüllung der menschlichen Sehnsüchte verspricht, muss 
man zum Schluss kommen, dass die alles entscheidende Frage von Goll-
witzer noch immer nicht beantwortet ist, die Frage nämlich: Welchen 

                                              
25 Ebd.: 79 



 23

Grund habe ich, gerade der christlichen Botschaft – und nicht irgendeiner 
anderen Religionslehre – mein Vertrauen zu schenken? 

Gerade weil die Sache, die hier auf dem Spiel steht, so ungeheuer wich-
tig ist, wie Gollwitzer völlig zu Recht vermerkt, kann und darf ich es mir 
nicht so einfach machen, kann und darf ich nur ja sagen zur christlichen 
Botschaft, wenn mir deren Wahrheit plausibel gemacht werden kann. 
Dieses Argument will Gollwitzer nicht gelten lassen: Wenn man wirklich 
offen sein will für die Glaubenswahrheit, so darf man für das, was als ak-
zeptabler Grund angesehen werden kann, nicht apriorische Bedingungen 
aufstellen, durch die schon dogmatisch entschieden ist, wie Wahrheit sich 
zu offenbaren hat – und also auch: wie Gott sich präsentieren muss, um 
von uns als Wahrheit und als Gott anerkannt zu werden. Wenn es wirk-
lich um die Wahrheit geht, muss man die Möglichkeit offenhalten, dass 
Gott sich uns anders präsentiert, als wir es vorgesehen und vorausgese-
hen haben.26 Der Einwand Gollwitzers scheint nicht ganz unberechtigt: 
Wem es wirklich um die Wahrheit geht, der darf nicht von vornherein 
festlegen, welche Kriterien erfüllt sein müssen, damit etwas als wahr gel-
ten kann, er muss sich frei halten für die Möglichkeit, dass es verschiede-
ne Weisen der Bewahrheitung gibt, je nach der Eigenart dessen, was be-
wahrheitet werden soll.27 Ist diese Feststellung aber tatsächlich geeignet, 
die Forderung nach einem einsichtigen Grund für die Annahme des 
christlichen Glaubens zurückzuweisen? Nein, die Forderung nach Ein-
sichtigkeit ist keine ungebührliche, dogmatische oder ideologische Forde-
rung, sie ist nur legitim und billig. Dieser Auffassung ist auch Wilhelm 
Weischedel: „Ich kann nicht verstehen, wie es als dogmatische Vorentscheidung 
bezeichnet werden kann, wenn ich den Theologen darum bitte, dass er mir seine 
Sache einleuchtend mache, und zwar so, dass er sich dabei auf meine 
Verstehensmöglichkeiten einläßt, die denn doch, wie ich meine, keine anderen als 
die des Menschen überhaupt sind.“28 Und Weischedel erklärt und begründet 
diese seine Position noch näher, indem er an späterer Stelle ausführt: 
„Damit keine Mißverständnisse entstehen, will ich deutlich sagen, was ich unter 
Einsicht und Einsichtigmachen verstehe. Es ist keineswegs so, wie Gottwitzer 
vermutet, dass hinter der Forderung nach Einsichtigkeit ein a priori angenom-
mener Katalog von Kriterien steht, die erfüllt sein müßten, damit etwas als ein-
sichtig bezeichnet werden kann […] Das einzige Postulat, das ich in den Prozeß 
des Einsehens mitbringe, ist dies, daß ich meine Zustimmung nicht unter Aus-
schaltung des fragenden und kritisch fragenden Denkens zu geben genötigt wer-
de, daß ich kein sacrificium intellectus zu bringen habe. Aber diese Vorausset-
zung ist mir erstens vom Theologen selber konzediert, und zweitens ist sie nichts 
anderes als die Voraussetzung der philosophischen Existenz als solcher. Aber 

                                              
26 Vgl. Ebd.: 137 
27 Vgl. Weischedel in: Gollwitzer/Weischedel (1965) : 210 
28 Ebd.: 143 



 24

noch nicht einmal an ihr halte ich dogmatisch fest. Ich lasse die Möglichkeit of-
fen, daß ich eines Tages gezwungen sein könnte, sie aufzugeben; dann aber nur 
so, daß mir eben diese Selbstaufgabe ihrerseits einsichtig gemacht wird, und zwar 
mir als dem philosophierenden Menschen.“29  

Hätten wir Einsicht in die Wahrheit des christlichen Glaubens, so wäre 
nicht der Glaube, sondern die Erkenntnisfähigkeit des Menschen gefor-
dert, gibt der Theologe zu bedenken. Glaube ist in seinem Wesen Wagnis. 
Dieses Wagnis besteht in einem Vertrauensvorschuss, den es hier zu leis-
ten gilt. Es ist deshalb ungerechtfertigt, von den Glaubenden einen Be-
weis für die Wahrheit ihres Glaubens zu fordern. 

Spätestens hier scheint ein weiteres Gespräch zwischen dem Philoso-
phierenden und Verteidiger des Glaubens sinnlos zu werden, da ihre 
Postionen ganz diametral auseinanderliegen: Der eine beharrt auf Ein-
sicht, der andere aber hat keine einsichtigen Argumente anzubieten und 
fordert stattdessen Glauben ein. Täte der nach Wahrheit und Klarheit Su-
chende also nicht gut daran, das Gespräch mit dem Christen zu beenden, 
um anderswo nach Antworten auf seine Fragen Ausschau zu halten? 
Nein, antwortet Gollwitzer als Vertreter des Glaubens mit aller Entschie-
denheit. Für den nach Wahrheit fragenden und suchenden Menschen 
lohnt das Gespräch mit den Glaubenden dennoch. Denn er kann sich von 
ihnen über ihre Glaubenserfahrungen berichten lassen. Die Glaubenser-
fahrungen anderer können für den noch Suchenden eine Einladung dar-
stellen, es mit der Treue der Verheißung und des Verheißenden selbst 
auch ernsthaft zu wagen und zu probieren. Das Erzähltwerden der Glau-
benserfahrungen hat also den Sinn, dazu zu reizen, das gleiche Vertrauen 
zu wagen.30 

Welche Erfahrung aber ist es denn ganz konkret, die der Glaubende 
macht und die den Noch-nicht-Glaubenden zum Glaubenswagnis er-
muntern soll? Es ist die Erfahrung des Glaubenden, dass der Glaube sich 
in seinem Leben bislang bewährt hat, verbunden mit der zuversichtlichen 
Hoffnung, dass er sich auch in Zukunft bewähren wird.31 Mit diesem Ar-
gument der 'Lebensbewährung' soll nicht kurzschlüssig von einer be-
haupteten Vorzüglichkeit christlichen Lebens auf die Wahrheit der christ-
lichen Botschaft geschlossen werden; das Argument will lediglich sagen, 
„daß die Lebensmöglichkeiten, die diese Botschaft, wo sie Ernst genommen wird, 
erschließt, Hinweis auf ihren lebensspendenden Charakter sind. Daß mit einer 
Botschaft gelebt werden kann, daß sie uns positiv über uns hinausführt, spricht 

                                              
29 Ebd.: 211 
30 Vgl. Gottwitzer in: Gollwitzer/Weischedel (1965): 94f. 
31 Vgl. ebd.: 180 



 25

für sie, es ist Hinweis darauf, daß hier nicht Absurdität, nicht bloße Behauptung, 
sondern ernstzunehmende Antwort auf unsere Lebensfragen vorliegt.“32 

Den für die Rechtfertigung des Glaubens so wichtigen Gedanken, dass 
sich die Richtigkeit der positiven Glaubensentscheidung zwar nicht be-
weisen lässt, sich für den, der das Wagnis des Glaubens eingegangen ist, 
aber erschließt, betont auch H. Küng: „Aber wie das Grundvertrauen, so ist 
auch das Gottvertrauen keineswegs irrational. Wenn ich mich der Wirklichkeit 
nicht verschließe, sondern mich ihr öffne, wenn ich mich dem allerletzten - aller-
ersten Grund, Halt und Ziel der Wirklichkeit nicht entziehe, sondern es wage, 
mich dran- und hinzugeben: so erkenne ich zwar nicht bevor, aber auch nicht 
nur erst nachher, sondern indem ich dies tue, daß ich das Richtige, ja im Grunde 
das 'Allervernünftigste' tue. Denn was sich im voraus nicht beweisen läßt, das 
erfahre ich im Vollzug, im Akt des anerkennenden Erkennens selbst: Die Wirk-
lichkeit vermag sich in ihrer eigentlichen Tiefe zu manifestieren; ihr erster 
Grund, tiefster Halt, letztes Ziel, ihr Ursprung, Ursinn, Urwert schließen sich 
mir auf, sobald ich mich selber aufschließe.“33 

Der Glaubende hat, wie es scheint, dem Nicht-Glaubenden eine wich-
tige Erfahrung voraus – eine Erfahrung, die er dem Nicht-Glaubenden 
zwar nicht direkt vermitteln kann, die aber auch diesem offensteht – 
wenn er sich nur dazu entschließen kann, das Wagnis des Glaubens ein-
zugehen. Muss man es also nicht als Voreingenommenheit oder Trotz 
deuten, wenn der Nicht-Glaubende noch immer einsichtige Argumente 
für den Glauben fordert? Oder zeugt es nicht von Vermessenheit, wenn 
der Nicht-Glaubende mit dem Glaubenden über die Echtheit von dessen 
Erfahrungen meint streiten zu müssen? Muten die Argumentationen des 
Nicht-Glaubenden so gesehen nicht an wie der Disput eines Blinden mit 
einem Sehenden über die Erfahrung von Licht? 

Und doch sieht sich der Nicht-Glaubende zu einigen kritischen An-
merkungen veranlasst: Die von Küng beschriebene Glaubenserfahrung 
scheint eine Bewahrheitung des religiösen Glaubens zum Ausdruck brin-
gen zu wollen; demgegenüber aber muss sehr klar betont werden, dass 
die Bewahrheitung jenes Glaubens erst in der Zukunft erwartet werden 
kann, weil sich die christlichen Verheißungen ja auf die Zukunft richten.34 
Kann man die Überzeugung des Glaubenden, dass sich der Glaube im 
alltäglichen Leben bewährt, aber zumindest doch als Hinweis für die 
Wahrheit des Geglaubten gelten lassen? Auch diese Frage ist, wie 
Weischedel richtig erkennt, eindeutig zu verneinen: „Nun ist es unbestreit-
bar, daß der Glaube die Existenz dessen, der zum Glauben gelangt, entscheidend 

                                              
32 Ebd.: 203 
33 Küng, Hans (1978): Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neu-

zeit, München, S. 630 
34 Vgl. Weischedel in: Gollwitzer/Weischedel (1965): 241 



 26

verändert. Aber das Problem ist doch, ob damit etwas für die Frage nach der Be-
wahrheitung des Glaubens gewonnen ist. Auch Illusionen, wenn sie nur kräftig 
genug ergriffen sind, können das Dasein eines Menschen grundlegend ändern, 
die moderne Psychologie bietet hierfür genügend Beispiele.“35 M.a.W., die Tat-
sache, dass sich mit dem christlichen Glauben getrost und zuversichtlich 
leben lässt (dass der Glaubende sich in noch so großen Nöten wunderbar 
geborgen fühlt), beweist nichts für die Wahrheit des Geglaubten, denn 
auch andere Weltanschauungen, ja sogar Illusionen können das Gleiche 
bewirken, wenn deren Verheißungen nur inniglich genug geglaubt wer-
den. 

Eine Glaubenserfahrung, die den Glauben voraussetzt, statt ihn zu be-
gründen, beweist also sehr wenig, sie kann nicht als echte Erfahrung ge-
wertet werden, sie wird dem Suchenden deshalb auch keine Veranlas-
sung geben, den christlichen Glauben als den wahren Glauben anzuneh-
men. Muss der Glaubende aber überhaupt auf eine solch problematische 
Erfahrung zurückgreifen, um andere von der Wahrheit seines religiösen 
Glaubens zu überzeugen? Wäre es nicht naheliegender, dass er auf jene 
Gründe verweist, die ihn selbst veranlasst haben, an die christliche Bot-
schaft zu glauben, zumal er sich damit auf die gleiche Argumentations-
ebene stellt, auf der auch der Suchende steht, nämlich auf den Stand-
punkt der allgemein menschlichen Erfahrung und der allgemein mensch-
lichen Vernunft? Nichts scheint leichter als dies – doch auf diese ganz of-
fensichtliche Ursache des Glaubens zu verweisen, verbietet sich für den 
Apologeten selbstverständlich. Denn die religiöse Erziehung, die bei den 
meisten Menschen der tatsächliche Grund ihres Glaubens ist, wäre natür-
lich kein gutes Argument, um den Glauben, v.a. den Glauben an die 
christliche Botschaft, zu rechtfertigen. Können die Apologeten die Tatsa-
che und Bedeutung der religiösen Erziehung denn aber in Abrede stel-
len? Nein, dies können sie selbstverständlich nicht; sie deuten die religiö-
se Unterweisung, das Bekanntmachen mit der christlichen Botschaft, des-
halb anders, nämlich nicht als Glaubensvermittlung, sondern als ein 
Heilsangebot bzw. als eine Aufforderung, das Glaubenswagnis selbst 
einzugehen. Wie aber wollen sie erklären, dass Menschen sich zu diesem 
Schritt bereit finden? Welchen Grund sollten die Menschen nach ihrer 
Auffassung denn haben, dieses Hilfsangebot anzunehmen, was sollte sie 
veranlassen, diese historische Nachricht von Jesus überhaupt ernst und 
wichtig zu nehmen, ja ihr sogar heilsrelevante Bedeutung beizumessen? 
Ist der von Theologen und Apologeten immer wieder behauptete freie 
Entschluss zum Glauben ohne die zuvor stattgefundene religiöse Indokt-
rination überhaupt realistisch denkbar? Ist der 'Graben' zwischen der 
christlichen Botschaft und dem Menschen, der mit dieser Botschaft heute 
konfrontiert wird, nicht so breit, dass sich ein Mensch ohne vorausgegan-

                                              
35 Ebd.: 188f. 



 27

gene religiöse Indoktrination noch nicht einmal veranlasst sehen würde, 
den Sprung in den Glauben auch nur ernsthaft zu erwägen? Helmut 
Gollwitzer hat auch für dieses Problem eine Lösung gefunden: Die christ-
liche Botschaft bezieht sich nicht einfach auf vergangene Ereignisse und 
sie handelt auch nicht einfach von einer gestorbenen Person, sie berichtet 
vielmehr auch vom auferstandenen Christus und davon, dass dieser sich 
den Menschen zu erkennen gibt, sich ihnen zuwendet.36 Könnte es also 
nicht sein, fragt Gollwitzer, dass das Objekt des Glaubens eine eigene 
Kraft entwickelt und sich dem Menschen aufdrängt, dass nicht der 
Mensch mit seinem Akzeptieren oder auch Springen die Verbindung ge-
winnt zu dem, was hier gesagt wird, sondern sein Akzeptieren ein nach-
trägliches Bejahen wird, ein Reagieren, dem die Aktion der anderen Seite 
vorausgegangen ist, so dass sich nun die Frage: wie komme ich dorthin? - 
gar nicht mehr stellt, sondern sich wandelt zu der Frage: wie werde ich 
dem gerecht, was zu mir gekommen ist? Und Gollwitzer bejaht diese 
Möglichkeit ganz eindeutig, indem er klarstellt: „Auf die Frage, wie wir zu 
ihm kommen können, können sie im Grunde nur die sehr schlichte Antwort ge-
ben: dadurch, daß er zu uns kommt.“37 Und er ergänzt: „In Wirklichkeit hat 
doch noch kein Mensch diesen 'Sprung' in den Glauben vermocht; in Wirklich-
keit war doch auch das Akzeptieren, wo es erfolgte, immer die Reaktion eines 
Menschen darauf, daß eine Unüberhörbarkeit und eine Nicht-Ablehnbarkeit der 
zu ihm gesagten Verkündigung entstanden war“.38  

Das Problem, wie der Mensch zum Glauben an jene historische Nach-
richt und den dort Bezeugten kommt, scheint damit gelöst. - Gelöst hat 
Gollwitzer dieses Problem allerdings um den Preis, dass er das bisherige 
Glaubensverständnis geradezu auf den Kopf gestellt hat. Haben Theolo-
gen, Apologeten und auch er selbst stets den Wagnischarakter des Glau-
bens betont und beschworen, so hat sich dieses nun grundlegend geän-
dert: Glaube wird nun erklärt als 'Erfahrung in Begegnung',39 der dem be-
treffenden Menschen 'eine gewißheitssschenkende Evidenz des Gegenübers' 
gewährt.40 

Wie nun, so möchte man fragen, was ist der Glaube nun tatsächlich: 
ein Wagnis, das man eingehen muss und von dem man bestenfalls im 
Nachhinein erfährt, dass es sich lohnt, oder aber ein unverdientes Ge-
schenk Gottes? Stellt man Theologen vor diese Alternative, so kann man 
sich fast sicher sein, dass sie antworten werden: der Glaube ist beides. 
Der Widerspruch, der hier vorliegt, scheint Theologen ebenso wenig zu 

                                              
36 Vgl. Gollwitzer in: Gollwitzer/Weischedel (1965): 176f. 
37 Ebd.: 176 
38 Ebd.: 110 
39 Vgl. ebd.: 180 
40 Vgl. ebd.: 111 



 28

stören wie das Paradox einer 'vermittelten Unmittelbarkeit',41 der Wider-
spruch nämlich, dass der Mensch auf der einen Seite nur zum Glauben an 
die christliche Botschaft gelangt, wenn ihm diese Nachricht durch andere 
Menschen vermittelt wird – er andererseits aber nur durch unmittelbare 
Begegnung mit Gott zum Glauben an diese Nachricht gelangt.42 

Auch die meisten Gläubigen dürften an diesen Widersprüchen, sofern 
sie sich ihrer überhaupt bewusst sind, kaum Anstoß nehmen. Bei einem 
Menschen, der seinen Glauben kaum reflektiert, ist dies auch nicht ver-
wunderlich: Wer seinen Glauben lebt und also auch betet, weiß sich im 
Dialog mit seinem 'Herrn'. Für ihn bestätigt sich die Wahrheit des Glau-
bens mit jedem Gebet aufs Neue. Dass er eigentlich etwas ganz Unerhör-
tes glaubt (ein Gott, der mit einem sterblichen Weib ein Kind zeugt, die-
ses Kind aber schließlich ans Kreuz schlagen lässt, um die Welt wieder 
mit sich zu versöhnen43), ist ihm durch die Vertrautheit der Glaubensin-
halte von Kindesbeinen an in aller Regel überhaupt nicht mehr bewusst. 

Für den Betrachter von außen stellt sich die Sache erheblich anders dar. 
In seiner nüchternen und sachlichen Betrachtung kann er sich nur wun-
dern, welchen Glauben jene unglaubliche Botschaft bei vielen Menschen 
tatsächlich findet. Hätten die Gläubigen nicht allen Grund, diese sachli-
che Haltung ebenfalls, zumindest von Zeit zu Zeit, einzunehmen, um aus 
kritischer Distanz zu prüfen, ob ihr gläubiges Engagement wirklich ge-
rechtfertigt ist? H. Gollwitzer weist dieses Ansinnen zurück und begrün-
det dies damit, dass die nüchtern-sachliche Haltung gegenüber der Glau-
bensfrage der Wahrheitserkenntnis nicht förderlich wäre: Gerade weil 
das Urteil eines unabhängigen, unvoreingenommenen und unbeteiligten 
Betrachters in aller Regel sachgerechter ausfällt als das eines unmittelbar 
Beteiligten und Betroffenen, kann es in dieser Angelegenheit nicht maß-
geblich sein. Dem Außenstehenden, dem nüchtern Analysierenden fehlt 
nämlich das unmittelbare Verhältnis zu dem, der in der christlichen Bot-
schaft bezeugt wird. Ihm muss die Wahrheit und Wirklichkeit des Be-
zeugten verborgen bleiben.44 

Hierauf ließe sich leicht einwenden: Nicht jeder, der über den christli-
chen Glauben von außen urteilt, kennt diesen Glauben auch nur von au-
ßen. Viele Kritiker dieses Glaubens waren einst selbst gläubige, ja sogar 
sehr gläubige Christen, denen auch das Bewusstsein um religiöse Erfah-
rung und existentielle Glaubensgewissheit nicht ganz fremd ist. Wenn sie 
diese 'Erfahrungen' dennoch nicht als Beweis für die Wahrheit der christ-

                                              
41 Vgl. Weischedel in: Gollwitzer/Weischedel (1965): 217 
42 Vgl. Gollwitzer in: Gollwitzer/Weischedel (1965).: 177 
43 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Werke in 3 Bänden, hrsg. von Karl Schlechta, 

München 1954-56, Bd. I, S. 525 
44 Vgl. Gollwitzer in: Gollwitzer/Weischedel (1965): 175-177 



 29

lichen Lehre gelten lassen, so deshalb, weil sie diese Erfahrungen und 
Gewissheiten mittlerweile als Schein und Täuschung durchschaut haben. 

Es versteht sich von selbst, dass sich der Verteidiger des Glaubens 
durch eine solche Kompetenzbehauptung des Religionskritikers nicht in 
seiner Überzeugung beirren lässt. Wie aber wird er darauf reagieren? 
Wird er in Abrede stellen, dass jene Glaubenskritiker tatsächlich einmal 
von der Wahrheit des christlichen Glaubens überzeugt waren und religi-
öse Erfahrungen und Gewissheiten am eigenen Leib verspürt haben? 
Nein, dieses schwache, weil leicht angreifbare Mittel der Verteidigung 
haben sie nicht nötig. Ihnen steht ein weit weniger angreifbares Argu-
ment zur Verfügung: die These von der Anfechtung. Mögen die Kritiker 
des Glaubens auch einst selbst gläubig gewesen sein, so sagt ihre jetzige 
Ablehnung des Glaubens doch nichts darüber aus, dass ihre jetzige Hal-
tung gegenüber der Glaubensfrage die reifere und richtigere ist. Denn aus 
christlicher Sicht befinden sich diese Kritiker im Zustand der Anfechtung. 
Was aber ist darunter zu verstehen? Anfechtung ist nach christlicher 
Überzeugung ein Zustand, der im Prinzip jeden Gläubigen treffen kann. 
Es meint eine Erfahrung, die den Menschen aus unterschiedlichen Grün-
den in den Gegensatz zu seinem Glauben treten lässt.45 Wer in der An-
fechtung steht, „erfährt nicht mehr die Wahrheit seines Glaubens, sondern die 
Wahrheit all dessen, was gegen seinen Glauben vorgebracht werden kann. […] 
Es kann ihm jetzt von außen nichts Neues mehr gesagt werden. Das Schweigen 
Gottes, der Tod Gottes, die Widervernünftigkeit, Beweislosigkeit und Unglaub-
lichkeit des Glaubens wird von ihm jetzt nicht nur gedacht, sondern erfahren.“46 

Dass der Apologet die Argumente des so eingeschätzten Glaubenskri-
tikers nicht mehr als ernsthafte Herausforderung für seinen Glauben be-
trachtet, versteht sich fast schon von selbst. Hat der Kritiker des Glaubens 
– und zwar auch der ehemals durchaus gläubige Kritiker – also zu 
schweigen, wenn es um Fragen des Glaubens geht, weil er sich durch die 
'Anfechtung' in der Situation befindet, dass er nichts mehr sieht, obgleich 
er meint, sehend geworden zu sein?47 Diese Deutung wird sich natürlich 
kein Glaubenskritiker zu Eigen machen. Er sieht in jener Deutung viel-
mehr einen äußerst trickreichen Versuch, den Glauben gegen jegliche Kri-
tik zu immunisieren: Nur wer glaubt, nur wer in sich die Gewissheit er-
fährt, dass die christliche Botschaft wahr ist, nur dessen Aussagen über 
die christliche Botschaft können als sachkundig und als wahr gelten. Wer 
aber in dieser Weise glaubt, bestätigt natürlich die Wahrheit der christli-
chen Botschaft. Wer aber die Wahrheit der christlichen Verkündigung in 
Abrede stellt, ist in Unkenntnis über die Sache, eben weil er sich ja im Zu-

                                              
45 Vgl. ebd.: 96 
46 Ebd.: 97 
47 Vgl. ebd.: 98 


