Wilfried Stiitz

DIE FRAGLICHKEIT
VON RELIGION
UND MORAL

Eine systematische Untersuchung
und eine kurze Geschichte
moderner Ethik

X
B .




Wilfried Stiitz

Die Fraglichkeit von
Religion und Moral






Wilfried Stiitz

Die Fraglichkeit von Religion
und Moral

Eine systematische Untersuchung und eine
kurze Geschichte moderner Ethik

Tectum Verlag



Wilfried Stiitz

Die Fraglichkeit von Religion und Moral. Eine systematische
Untersuchung und eine kurze Geschichte moderner Ethik

© Tectum Verlag Marburg, 2015
ISBN: 978-3-8288-6228-9

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter
der ISBN 978-3-8288-3511-5 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlagabbildung: Fotolia.com © HieroGraphic
Umschlaggestaltung: Norman Rinkenberger | Tectum Verlag

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind
im Internet {iber http://dnb.ddb.de abrufbar.



Fiir Ayla, Kenan und Pelin






INHALTSVERZEICHNIS

Kapitel 1: Der Glaube an geoffenbarte Wahrheiten - legitim, weil
unvermeidlich, oder unverantwortlich? ... 14

Kapitel 2: Die Nichtigkeit aller objektiven Einwande gegen den
Glauben. Kierkegaards Rechtfertigung des christlichen Glaubens..... 34

Kapitel 3: Gott - eine vernlinftige Idee oder ein naives
GedankenkonstruKE? ... 48

3.1. Das Gewissen als Hinweis auf die Existenz Gottes ............. 48
3.2. Die Welt-Wirklichkeit als Hinweis auf die Existenz Gottes....52
3.3. Das Sinn-Verlangen des Menschen als Hinweis auf die

EXIStENZ GOtLES...ui i 60
3.4. Die religiése Erfahrung als Hinweis auf die
EXistenz Gottes......oviiiiiiii 69
Kapitel 4: Zu einer Religion innerhalb der Grenzen bloBer
Vernunft. Kants Rechtfertigung des Gottesglaubens ...................... 85

Kapitel 5: Die Erschiitterung durch den Tod Gottes und die
Versuche zu seiner Bewaltigung durch Fr. Nietzsche und A. Camus...99

Kapitel 6: Die Aufhebung der Absurditat des menschlichen
In-der-Welt-Seins durch Einsicht in seine Nichtigkeit.

Der Buddhismus und sein ,Apologet" Arthur Schopenhauer.......... 104
Kapitel 7: Die Interessen des Individuums und die Interessen

der Gesellschaft - ein unaufhebbarer Konflikt? ...........cccooiviieininnns 121
Kapitel 8: Wohlwollen und Mitgefiuhl als verbindende Elemente
zwischen den Menschen. Die Ethik David Humes .............ccceennene 136
Kapitel 9: Die Unzuldnglichkeit aller Geflihle zur Erkléarung des
Sittlichen. Die Ethik Immanuel Kants ..........ccooiiiiiiiiiiiieen 155
Kapitel 10: Die phanomenologische Suche nach dem Fundament

der Moral. Die materiale Wertethik Nicolai Hartmanns ................. 172

Kapitel 11: Man kann Moral zwar erkléren, aber nicht begrtinden.
Die moralphilosophische Position des Non-Kognitivismus und
EMOtiViSMUS . e e 187

Kapitel 12: Sittlichkeit - bloBer Gehorsam gegen gesellschaftliche
Normen? Eine Infragestellung des Subjektivismus

UNd RelatiVISMUS ..o e 199
Kapitel 13: Freud und Leid als MaBstab richtigen Handelns.

Die Ethik des UtilitariSmus ... ...ccoviiiiiiiici e 205
Kapitel 14: Sympathie als Basis einer normativen Moraltheorie.

Die Ethik Adam Smiths .....ciiiiii 228



Kapitel 15: Das Prinzip der Verallgemeinerung.

Die Ethik Marcus G. SINGEIS....c.iiuiiiiiiiiiiii i eeaaeas 243
Kapitel 16: Fairness als Fundament der Moral.

Die Moraltheorie John Rawls ........cooiiiiiiiii e 251
Kapitel 17: Diskurs-begriindeter Konsens als Grundlage

der Moral. Die Ethik Jlirgen Habermas'............oooviiiiiiiiiiiiiinnnn, 268
Kapitel 18: Der Kontrakt als Basis einer rationalen

Moralbegriindung. Die Ethik Peter Stemmers..........cccviiiiieennn. 277

Kapitel 19: Die Idee von einem Gesellschaftsvertrag, der die
Interessen aller Betroffenen gleichermaBen berlicksichtigt.

Tugendhats Versuch eines humanen Kontraktualismus................. 299
Kapitel 20: Das Problem der praktischen Vernunft. Eine
Auseinandersetzung mit der Ethik Thomas Nagels.............coceevnns 315
Kapitel 21: Musste Raskolnikov zum Mdérder werden?

Die Diskussion zwischen Determinismus und Indeterminismus...... 335
Kapitel 22: Die intellektuelle Redlichkeit als Schliissel zum
Verstandnis von Freiheit und praktischer Vernunft....................... 360

Kapitel 23: Die Infragestellung von Intentionalitdt und
Willensfreiheit durch den Kausalnexus. Eine Auseinandersetzung
mit zentralen Aspekten des Leib-Seele-Problems ...........ccccvvvvnnen. 378

Kapitel 24: Veranlagung und Pragung als bestimmende Antriebe
menschlichen Verhaltens. Eine erneute Infragestellung der

Willensfreiheit. . ..o 400
Kapitel 25: Sittliche Freiheit und Erziehung zu Gewissen und

Moral - ein Widerspruch in sich? .......ccoiiiiiiiiii e 413
Kapitel 26: Die Achtung als zentrales Prinzip der Moral .............. 427
Kapitel 27: Der moralische Status der Tiere. Eine
Auseinandersetzung mit der Ethik Peter Singers..........c.covvviivinnns 439
Kapitel 28: Die moralische Forderung als Anfrage an das
Selbstverstandnis des MensChen .......c.cooviiiiiiiiiiiciie e 459

Kapitel 29: Das Gute - oder das rechte Leben? Das Streben
des Menschen nach Selbstverwirklichung in einem schwierigen

SPaNNUNGSTEIA ... e e 471
Kapitel 30: Zur Sinnhaftigkeit weltanschaulicher Sinnangebote.

Eine Kritik politischer und religidser Ideologien.............cccccvuvnennn. 485
Kapitel 31: Anspruch und Berechtigung der Philosophie angesichts
ihrer Infragestellung durch Religion und Wissenschaft ................. 507
Literaturverzeichnis ... 539



Einleitung

Geht es um eine Geldanlage, um den Abschluss einer Versicherung
oder gar um den Kauf eines Hauses, so halten wir es fiir angebracht, uns
umfassend zu informieren und alle Argumente sorgsam gegeneinander
abzuwédgen, um ja keinen Fehler zu machen. Geht es aber um die Frage:
Wofiir will ich leben, worauf will ich mein Leben bauen, so verhalten wir
uns oft ganz merkwiirdig irrational. Was wir in viel unwichtigeren Ange-
legenheiten niemals machen wiirden, dazu sind wir hier nur allzu schnell
bereit: Wir vertrauen unserem blofsen Gefiihl, wir glauben, dass die Reli-
gion bzw. die Weltanschauung wahr ist, von der wir uns emotional ange-
sprochen, zu der wir uns gerade hingezogen fiihlen, oder wir verharren
gleich bei jener religios-weltanschaulichen Deutung, die man uns als
Kind angewohnt hat. Als Erklarung und Rechtfertigung fiir dieses irrati-
onale Verhalten fiithren wir in aller Regel an, dass wir von der Wahrheit
des Geglaubten zutiefst tiberzeugt sind, auch wenn wir diese Uberzeu-
gung nicht begriinden kénnen.

Fiir die meisten von uns sind die religits-weltanschaulichen Fragen
damit erledigt, noch bevor sie ein echtes Problem waren. Man ist Christ,
oder zumindest ein an Gott Glaubender, wie man Deutscher oder Euro-
péer ist, quasi durch Geburt. Genau dies galt lange Zeit auch fiir mich
selbst. Ich war Christ von Kindheit an und Christ aus tiefster Uberzeu-
gung, bis eine absolute Nebensichlichkeit - die von Hans Kiing aufge-
worfene Debatte um die Unfehlbarkeit des Papstes - mir den Anstofs zu
einer kritischen Auseinandersetzung mit dem eigenen Glauben gab. Bei
dem blofien Zweifel an der Unfehlbarkeit blieb es nicht. Denn aufgeweckt
durch diesen ersten Zweifel, verloren auch andere Glaubensinhalte bald
ihre bisherige Selbstverstindlichkeit. Den drohenden Glaubensverlust
empfand ich zu jenem Zeitpunkt keineswegs als befreiend, sondern als
beédngstigend, da mir der Glaube nach wie vor viel, ja sogar sehr viel be-
deutete. Ignorieren konnte ich die aufgekommenen Zweifel aber nicht
mehr, da ich dies als Selbstbetrug empfunden hitte. Ich musste mich
meinen Zweifeln stellen. Zu diesem Zweck verbrachte ich ein halbes Jahr
ausschliefilich damit, theologische Schriften zu lesen und das Neue Tes-
tament zu studieren. Diese Beschiftigung fiihrte mich aber nicht zum
Glauben zuriick, sie entfremdete mich dem christlichen Glauben viel-
mehr noch weiter. Um der Sache auf den Grund zu gehen und um ja kei-
ne Argumente, die fiir die Wahrheit des christlichen Glaubens sprechen,
zu iibersehen, entschloss ich mich, ein Theologiestudium aufzunehmen.
Hatte ich zu diesem Zeitpunkt insgeheim noch gehofft, dass sich meine
Glaubenszweifel durch das Studium legen wiirden, so wurde ich ent-
tauscht. Denn tatsdchlich fand ich meine Zweifel hier nur noch bestatigt,
ja mehr noch, sie weiteten sich durch das Kennenlernen philosophischer
Argumente noch aus und erstreckten sich bald auch auf die Existenz Got-

9



tes. Es blieb nicht beim blofien Zweifel; schon nach einigen Semestern
war ich mir sicher: Ich kann, ja ich darf nicht mehr an Gott glauben, wenn
ich zu mir selbst ehrlich sein will.

In weltanschaulicher Hinsicht war ich jetzt ohne jegliche Orientierung.
Ohne Orientierung aber konnte und wollte ich nicht bleiben. Ich wandte
mich deshalb der Philosophie zu, wohl wissend, dass ich dort nicht die
Antwort auf alle meine Fragen wiirde finden konnen, v.a. nicht die Ant-
wort auf die Frage 'Woher komme ich?' und 'Wohin gehe ich?' Bekam ich
in der Philosophie aber zumindest doch plausible Antworten auf die
ganz praktischen weltanschaulichen Fragen, die Fragen 'Was soll ich
tun?', 'Wie muss ich leben, wenn ich ein gutes und sinnerfiilltes Leben
fithren will?' 'Wer bin ich selbst, zu welcher Freiheit und Erkenntnis bin
ich tiberhaupt befdhigt?' Antworten auf diese Fragen fand ich in der Phi-
losophiegeschichte sehr wohl; das Problem war allerdings, dass sich die
Antworten von Philosoph zu Philosoph oft erheblich unterschieden. Die
Warnung eines ehemaligen Lehrers vor der Philosophie schien also nicht
ganz unberechtigt: 'Jeder sagt was anderes und alle wollen recht haben'.
Sind plausible Antworten auf die Grundfragen des Menschseins in der
Philosophie also genauso wenig zu finden wie in den Religionen? Auch
wenn ein erster Blick in die Philosophiegeschichte diesen Eindruck er-
weckt, so besteht zwischen Philosophie und Religionslehren doch ein
sehr entscheidender Unterschied: Der Wahrheitsanspruch der Religionen
griindet sich auf Heilslehren und Offenbarungen, die philosophischen
Theorien aber auf Argumenten. Die religiosen Botschaften kann man
glauben oder auch nicht glauben, mit philosophischen Argumenten aber
kann man sich kritisch auseinandersetzen. Sich mit einer philosophischen
Position auseinandersetzen aber bedeutet, dass man sie bejaht, sofern sie
einsichtig ist, sie aber verwirft, sofern sie nicht tiberzeugend und schliis-
sig begriindet ist. Dies aber bedeutet zugleich, dass man sich philosophi-
schen Positionen gegeniiber sehr differenziert verhalten kann. Man muss
sie nicht pauschal akzeptieren oder ablehnen (wie es bei Glaubenslehren
der Fall ist), man kann vielmehr auch bestimmte Aspekte bejahen, andere
aber verneinen.

Warum aber ist es tiberhaupt notwendig, sich in dieser differenzierten
Weise mit philosophischen Theorien auseinanderzusetzen? Oder anders
gefragt: Wie kann es {iberhaupt dazu kommen, dass Philosophen in Be-
zug auf ein und dasselbe Problem zu ganz unterschiedlichen Ergebnissen
kommen, obwohl ihre Uberlegungen dem eigenen Anspruch nach doch
auf rationalen Argumenten beruhen? Die Antwort auf diese Frage wurde
mir umso deutlicher, je intensiver ich mich mit den unterschiedlichsten
Philosophen auseinandersetzte: Die Probleme der Philosophie sind &du-
Berst vielschichtig und sie sind oft aufs Engste miteinander verwoben. In
dieser engen Verflechtung der Probleme aber liegt ein grofses Gefahren-
potential, und zwar v.a. deshalb, weil Philosophie verstindlicherweise

10



dazu tendiert, allgemeine und grundsétzliche Aussagen zu treffen: Be-
riicksichtigt ein Philosoph nicht alle Aspekte eines Problems oder sieht er
nicht den Zusammenhang der unterschiedlichen Probleme in rechter
Weise, so muss seine Sicht des Ganzen notwendig verzerrt werden. Das
aber bedeutet, dass er zu ganz anderen Ergebnissen gelangt als sein Kol-
lege, obgleich er sich nach bestem Wissen und Gewissen bemiiht hat, der
Sache gerecht zu werden.

Das philosophische Grundproblem ist damit skizziert. Wie aber ldsst es
sich beheben? Losen ldsst es sich m.E. nur dadurch, dass jeder Philosoph
sich standig bemiiht, sein eigenes Problembewusstsein immer stdrker zu
entgrenzen. Dies aber erreicht er, indem er sich der Sichtweise und den
Argumenten anderer Philosophen und Wissenschaftler nicht verschlief3t,
sondern diese als Anregung begreift, sein eigenes Denken zu hinterfragen
und gegebenenfalls auch zu korrigieren. Damit aber wird deutlich: Die
Kenntnis alternativer Denkansétze ist eine ganz unverzichtbare Voraus-
setzung kritischen Philosophierens. Die Kenntnis der Philosophiege-
schichte bewahrt den Philosophierenden namlich davor, langst begange-
ne Fehler aufs Neue zu begehen, sie hilft ihm, sein beschrénktes Prob-
lembewusstsein zu erweitern und sie macht ihn schliefdlich auch bekannt
mit einem Reichtum an philosophischen Losungsversuchen. Auch wenn
Philosophieren selbststindiges Denken meint und auf eigenverantwortli-
ches Handeln zielt, bedeutet dies nicht, dass man dies ganz ohne die Hil-
fe, d.h. ohne die Anregung anderer tun sollte.

Fiir mich, der ich v.a. an den praktischen weltanschaulichen Fragen in-
teressiert war, war somit klar, dass ich mich mit den wichtigsten und z.T.
auch duflerst kontroversen ethischen Positionen vertraut machen musste.
Bedeutet dies, dass ich mich anstelle der mich eigentlich interessierenden
systematischen Fragen fiir lange Zeit nur noch mit der Geschichte der
Ethik zu befassen hatte? Nein, diese strikte Trennung zwischen philoso-
phiegeschichtlichem und systematischem Denken schien mir weder not-
wendig noch sinnvoll. Viel angemessener schien mir das folgende Vorge-
hen: Ich suchte auch weiterhin an nach systematischen Antworten auf
meine Fragen, aber ich tat dies nicht losgelost von der Philosophiege-
schichte, sondern in der lebendigen Auseinandersetzung mit ihr. Dabei
blieb es natiirlich nicht aus, dass ich ein Konzept, das ich fiir plausibel
hielt, immer wieder modifizieren oder ganz verwerfen musste, eben weil
ich durch die Kenntnis neuer Argumente, Gesichtspunkte oder Einwande
eines Besseren belehrt wurde. Besteht bei einem solchen Vorgehen aber
nicht die Gefahr, dass man in seiner Suche nach einer tiberzeugenden
und stimmigen Theorie nie an ein Ende kommt? Durchaus, und genau
diese Tatsache ist es auch, die die Philosophie fiir viele Menschen so un-
befriedigend erscheinen lédsst oder gar unertraglich macht.

Ich selbst bin im Laufe meiner Auseinandersetzung mit den Problemen
der praktischen Philosophie schliefilich aber doch noch zu einer mir zu-

11



mindest bislang plausibel erscheinenden Position gelangt. Die wichtigste
Anregung hierfiir verdanke ich dem amerikanischen Philosophen Tho-
mas Nagel. In den auf Thomas Nagel folgenden Kapiteln finden sich
dann auch meine Antworten auf die Frage nach dem Grund moralischer
Verbindlichkeit, dem Prinzip moralischer Verpflichtung; ich zeige, dass
es moralisch relevante Freiheit gibt und in welchem Umfang sie besteht,
und ich gebe schliefllich auch eine Erkldrung dafiir, warum ein gutes und
ein rechtes Leben keinen Widerspruch bilden.

Ob die hier vorgestellten Losungsversuche plausibler oder noch un-
plausibler sind als die von mir dargestellten und kritisierten Moraltheo-
rien, dartiber kann und soll sich jeder Leser nach einer detaillierten Aus-
einandersetzung selbst ein Urteil bilden. Nicht wenige Denker aber wer-
den vermutlich der Ansicht sein, sich diese detaillierte Arbeit sparen zu
konnen, weil fiir sie ohnehin bereits feststeht, dass es einsichtige Antwor-
ten auf die von uns gesuchten praktischen weltanschaulichen Fragen
nicht geben kann. Hinsichtlich dieser Auffassung stimmen im Ubrigen SO
gegensitzliche Denker wie analytisch orientierte Philosophen, Wissen-
schaftstheoretiker und Theologen tiberein. Ihrem grundsétzlichen Zweifel
an der Moglichkeit praktischer Erkenntnis begegne ich in meinem letzten
Kapitel, in dem ich nun theoretisch begriinde, was ich im Vorausgegan-
genen anhand konkreter Fragen und Probleme bereits gezeigt habe, nam-
lich dass und warum praktisches Philosophieren durchaus Erkenntnis-
wert haben kann.

Die hier angesprochenen Themen betreffen jeden Menschen und soll-
ten deshalb auch fiir jeden von Interesse sein. Kann man, dieses Interesse
einmal vorausgesetzt, aber wirklich annehmen, dass auch philosophisch
unbedarfte Leser die hier anstehenden Fragen und Probleme nachvoll-
ziehen und die angebotenen Losungsansitze verstehen konnen? Ich den-
ke, dass vorliegende Arbeit dies jedem wirklich Interessierten durchaus
ermoglicht. Zum einen, weil sie keine Vorkenntnisse erwartet, den Leser
vielmehr dort abholt, wo er steht, bei seinen Fragen und Problemen. Er-
leichtert wird das Verstandnis der durchaus anspruchsvollen Thematik
aber auch durch die Art der Darstellung. Die Abfolge der behandelten
Probleme orientiert sich auch in den philosophiegeschichtlichen Teilen
namlich nicht an chronologischen Gesichtspunkten, sondern wurde so
gewdhlt, dass eine dialektische Entwicklung des Erkenntnisprozesses,
man konnte auch sagen: ein fruchtbarer zeittibergreifender Dialog, ent-
steht. Diese Darstellungsform scheint mir auch bestens geeignet, um Ver-
standnis zu wecken fiir die ganz unterschiedlichen philosophischen Posi-
tionen, wie auch fiir die Tétigkeit des Philosophierens als solche. Der Le-
ser wird namlich mehr und mehr erkennen, dass es in der Begegnung mit
der Philosophiegeschichte nicht um das Kennenlernen fremder und viel-
leicht auch abstrus wirkender Ansichten irgendwelcher verschrobener
Denker geht, sondern um Fragen und Probleme, die ihn selbst ganz un-

12



mittelbar angehen. Der Prozess des Philosophierens wird fiir ihn erleb-
bar, das Unternehmen Philosophie mit ihren oft gegensitzlichen Positio-
nen nachvollziehbar. Indem er die Probleme aus ganz unterschiedlichen
Perspektiven zu sehen bekommt, gewinnt der Leser zudem ein recht um-
fassendes Problembewusstsein, das ihn in die Lage versetzt, sich ein ei-
genes und verantwortbares Urteil zu bilden.

Einige der hier angesprochenen Fragen, Themen und Probleme klingen
in den Ohren von philosophischen Laien moglicherweise trotzdem
furchtbar theoretisch, ja vielleicht sogar abgehoben, und schrecken damit
den einen oder anderen davon ab, sich nidher auf die Philosophie einzu-
lassen - sei es, weil sie glauben, dass sie diese Probleme und Theorien
doch nicht verstehen, oder sei es, dass sie die Beschiftigung damit als
nutzlos und sinnlos erachten. Diesen Personenkreis mochte ich mit die-
sem Buch vom Gegenteil iiberzeugen. Philosophie ist tatsdchlich ndmlich
etwas vollig anderes, als was sie im Bewusstsein vieler zu sein scheint: Sie
ist nicht eine langweilige Beschaftigung mit abgehobenen, trockenen,
sproden und weltfremden Themen, sie ist ganz im Gegenteil ein lebens-
nahes, aufwiihlendes, ja geradezu spannendes Unternehmen, ein geisti-
ges Abenteuer mit sehr ernsthaftem Hintergrund und mit einem sehr un-
gewissen Ausgang.

Etwas von der Faszination, die ich in der Arbeit an jenen existentiellen
Problemen selbst erlebe, hoffe ich im Folgenden auch dem Leser vermit-
teln zu konnen, indem ich ihn mit hineinnehme in den lebendigen Pro-
zess des Philosophierens.

13



Kapitel 1:
Der Glaube an geoffenbarte Wahrheiten - legitim,
weil unvermeidlich, oder unverantwortlich?

., Bedenke ich die kurze Dauer meines Lebens, aufgezehrt von der Ewigkeit
vorher und nachher; bedenke ich das bifichen Raum, den ich einnehme, und selbst
den, den ich sehe, verschlungen von der unendlichen Weite der Riume, von de-
nen ich nichts weifS und die von mir nichts wissen, dann erschaudere ich und
staune, daf3 ich hier und nicht dort bin; [...] weshalb jetzt und nicht dann. Wer
hat mich hier eingesetzt? Durch wessen Anordnung und Verfiigung ist mir die-
ser Ort und diese Stunde bestimmt worden?“1

Der Mensch findet sich hineingeworfen in das Dasein - wissend, dass
er bald wieder aus diesem herausgerissen werden wird. Dazwischen liegt
die Zeitspanne seines Lebens. Dies ist die Grundsituation des Mensch-
seins. Hat der Mensch diese seine Grundsituation erfasst, so kann und
will er nicht mehr einfach in den Tag hinein leben, denn mit aller Macht
dréngen sich ihm die Fragen auf: Woher komme ich? Wohin gehe ich?
Warum bin ich? Wer bin ich? Was ist meine Bestimmung? Wie und wo-
raufhin soll ich leben?

Der Mensch ist sich selbst eine Frage und ein tiefes Geheimnis. Er
braucht aber Antworten auf diese Grundfragen seines Menschseins, denn
er braucht Orientierung. Orientierung zu haben ist ihm ein theoretisches
Bediirfnis, Orientierung zu haben ist fiir ihn aber auch ein praktisches Er-
fordernis. Weif3 er ndmlich nicht, welche Richtung und welches Ziel sein
Leben als Ganzes haben soll, so steht er in Gefahr, sein Leben an Nichtig-
keiten zu verschwenden und dadurch den Sinn seines Lebens zu verfeh-
len.

Wo aber findet er Orientierung, wo Antworten auf jene Fragen, die ihn
so sehr bedringen? In aller Regel findet er diese Antworten im religiosen
Glauben. Was aber verschafft ihm die Gewissheit, dass diese Antworten
wahr sind? Woher weifs er, dass er ihnen trauen und auf diesen Glau-
benslehren sein Leben bauen und ausrichten kann? Verfiigt er etwa tiber
hohere Einsichten oder iibersinnliche Erfahrungen, die ihm diese Ge-
wissheit vermitteln? Nein, wer sich die Lebens- und Glaubensgeschichte
der allermeisten Gldubigen ansieht, wird unschwer feststellen, dass deren
Glaube auf etwas recht Banalem beruht, nimlich auf der Ubernahme tra-
dierter religioser Uberzeugungen. Diese Feststellung gilt keineswegs nur
in Bezug auf die Naiven, Einfiltigen, Ungebildeten oder Uninteressierten
unter den Gldubigen, sondern auch in Bezug auf die geistige Elite der

1  Pascal, Blaise (1670): Uber die Religion und {iber einige andere Gegen-
stande (= Pensées), Ubertragen und herausgegeben von Ewald Wasmuth,
5. Aufl,, Heidelberg 1954, Frgm. 205

14



Glaubigen. So raumt etwa der Theologe Heinz Zahrnt ganz unumwun-
den ein: ,Ich bin, gleich anderen Millionen Europdern, in das Christentum
hineingeboren worden und habe dann, im Mafle des Erwachsenwerdens, meinen
zufilligen religiosen Geburtsstand bewufSt als eigene Glaubensentscheidung
tibernommen. Dabei hat kein Sprung oder Sturz in den Glauben stattgefunden;
[...] diberhaupt nichts Abruptes hat sich ereignet. Vielmehr ist es ganz ,natiir-
lich' und ,alltiaglich' zugegangen, in allmdihlicher Entwicklung und durch
menschliche Vermittlung.”2

Und so kann Zahrnt die Entstehung seines Glaubens denn auch zu-
sammenfassen mit den Worten: , Mein Glaube an Gott ist ein Erzeugnis der
christlich-kirchlichen Tradition.”?

Bestimmen nicht sachliche Griinde, sondern die Tradition, in der man
zufillig aufwichst, die religivsen Uberzeugungen des Menschen, so ist
nattirlich verstandlich, warum Menschen ganz unterschiedliche religiose
Uberzeugungen fiir wahr halten. Dem Kind, das in einer entsprechenden
Tradition aufwichst, fillt das Glauben nicht schwer. Es hilt unbezweifelt
ftir wahr, was seine Eltern und Lehrer es in Glaubensdingen lehren. Mit
zunehmendem Alter, fortschreitendem Ablosungsprozess von den Eltern
und der zwangsldufigen Konfrontation mit unterschiedlichsten religiosen
Sichtweisen erlangt das Kind aber die Befdhigung, seinen Glauben mit
einem gewissen Abstand zu betrachten, wodurch er seinen selbstver-
standlichen und einzigartigen Charakter verliert. Jetzt erst kann es fest-
stellen: Es gibt ihn gar nicht, den einen religiosen Glauben bzw. die eine
Religion, sondern es gibt eine ganze Vielzahl von Religionen bzw. Glau-
bensrichtungen. Und obwohl diese Religionen und Glaubensrichtungen
oft ganz Unterschiedliches lehren, behauptet doch eine jede von ihnen,
die wahre zu sein. Und das ganz Merkwiirdige: Obwohl doch hochstens
eine Religion wahr sein kann, finden doch alle Religionen Glauben. Und
auch wenn so viele Menschen ganz Unterschiedliches glauben, glaubt
doch jeder Gldubige, dass sein Glaube der wahre Glaube ist. Wie ist dies
moglich? Wie kénnen Menschen ganz unterschiedlicher Glaubensrich-
tungen von der Wahrheit des eigenen Glaubens - und nur des eigenen
Glaubens - tiberzeugt sein?

Doch nicht nur der Glaube im Allgemeinen wird dem Heranwachsen-
den zum Problem, sondern auch und gerade der eigene Glaube. Unab-
weisbar stellen sich ihm jetzt die Fragen: Warum glaube ich eigentlich
das, was ich glaube, und mit welchem Recht tue ich dies? Warum glau-
ben andere nicht das Gleiche, und warum glaube ich nicht, was andere
glauben?

2 Zahrnt, Heinz (1977): Warum ich glaube. Meine Sache mit Gott, Miinchen,
S.24
3  Ebd.: 23

15



Was dem Glaubenden bislang so vertraut war - jetzt wird es ihm rat-
selhaft und fraglich. So erging es auch dem jungen Friedrich Engels. Im
Gegensatz zu vielen anderen ignorierte und verdrédngte er aber nicht die
Fraglichkeit seines Glaubens, sondern setzte sich mit ihr auseinander. Die
Konsequenz war, dass sich seine Glaubenszweifel noch vertieften: ,Ich
beschiiftige mich jetzt sehr mit Philosophie und kritischer Theologie. Wenn man
18 Jahre alt wird, Strauf, die Rationalisten und die , Kirchen-Zeitung” kennen-
lernt, so muf§ man entweder alles ohne Gedanken lesen oder anfangen, an seinem
Wouppertaler Glauben zu zweifeln. Ich begreife nicht, wie die orthodoxen Predi-
ger so orthodox sein kinnen, da sich doch offenbare Widerspriiche in der Bibel
finden.”

Und Engels” Kritik am eigenen Glauben wird noch grundsitzlicher
und radikaler: , Wer gibt uns das Recht, der Bibel blindlings zu glauben? Nur
die Autoritit derer, die es vor uns getan haben. Ja, der Koran ist ein organische-
res Produkt als die Bibel, denn er fordert Glauben an seinen ganzen fortlaufen-
den Inhalt. Die Bibel aber besteht aus vielen Stiicken vieler Verfasser, von denen
viele nicht einmal selbst Anspriiche auf Gottlichkeit machen. Und wir sollen sie,
unserer Vernunft zuwider, glauben, blof$ weil unsere Eltern es uns sagen?“s

Der aus seiner naiv-gutgldubigen Haltung Erwachte nimmt seinen
Glauben nicht mehr lidnger einfach hin, sondern hinterfragt ihn auf seine
Berechtigung: Was aufser meiner Gewohnheit verbindet mich denn mit
den Glaubensinhalten meiner Religion? Welche Veranlassung habe ich,
objektiv gesehen, denn tiberhaupt, mich dieser und nicht jener Glaubens-
gemeinschaft anzuschlieSen? Ist es nicht blinder Zufall, welcher Religi-
onsgemeinschaft ich angehore, welches Glaubensbekenntnis ich spreche?
Kann und darf ich denn von der Wahrheit meiner Religion tiberhaupt
tiberzeugt sein, wenn Religion eine blofse Sache des Glaubens ist? Betriige
ich mich nicht selbst, wenn ich trotzdem die Wahrheit meines Glaubens
behaupte und bezeuge? Lisst sich das weitere Festhalten am Glauben al-
so tiberhaupt rechtfertigen und verantworten?

So gesehen, ist es nur allzu verstiandlich, dass ein nachdenklicher
Mensch wie Engels traurig feststellen muss: , Ja, es gibt wahrhaftig Zweifel,
schwere Zweifel, die ich nicht widerlegen kann.”6 Und an seinen Freund Fr.
Graeber gerichtet, fahrt Engels fort: , Ich hoffe, Du denkst zu gut von mir,
dergleichen einer frevlerischen Zweifelsucht und Renommisterei zuzuschreiben;
ich weifs, ich komme in die gréfiten Unannehmlichkeiten dadurch, aber was sich
mir tiberzeugend aufdringt, kann ich, so gern ich’s mdchte, nicht zuriickdrin-
gen.”7

Marx, Karl, Engels, Friedrich (1976): Uber Religion, 2. Aufl., Berlin, S. 208f.
Ebd.: 210

Ebd.: 211.

Ebd. : 211f.

N O U1



Engels zweifelt nicht deshalb, weil er nicht glauben will, sondern allein
deshalb, weil er nicht mehr glauben kann. Das Zweifeln bedeutet ihm
nicht Vergniigen, sondern ist ihm eine schmerzhafte Angelegenheit: ,Ich
bete tiglich, ja fast den ganzen Tag um Wahrheit, habe es getan, sobald ich an-
fing zu zweifeln und komme doch nicht zu Eurem Glauben zuriick; und doch
steht geschrieben: Bittet, so wird Euch gegeben. Ich forsche nach Wahrheit, wo
ich nur Hoffnung habe, einen Schatten von ihr zu finden; und doch kann ich Eu-
re Wahrheit nicht als die ewige anerkennen.”8

Wie man weifs, ist Fr. Engels schliefslich von seinem Glauben ganz ab-
gefallen. War dies unvermeidlich, nachdem er erst einmal angefangen
hatte, seinen Glauben radikal zu hinterfragen? Zumindest moderne Theo-
logen werden dies kaum gelten lassen konnen - zu sehr sind sie doch der
Auffassung, dass Glauben und kritisches Denken sich nicht zu wider-
sprechen brauchen. Wie aber kénnen sie diese Position vertreten - sehen
sie nicht die Widerspriiche und Ungereimtheiten, die sich in der Bibel
finden? Merken sie nicht, dass hier Mythen erzihlt werden, die vielleicht
ein Mensch vor 2000 Jahren noch glauben konnte, ohne Anstofd zu neh-
men, nicht aber ein Mensch unserer Zeit? Als Bibelkenner sind ihnen die-
se Tatsachen nattirlich nicht fremd; anders als Engels, fiir den das Auf-
finden eines einzelnen Widerspruchs schon ein Beweis dafiir war, dass
die Bibel nicht gottlichen Ursprungs sein kann, stiirzen dhnliche Entde-
ckungen moderne Theologen nicht mehr in eine Glaubenskrise. Als histo-
risch-kritisch Gebildete haben sie es namlich langst aufgegeben, die Bibel
fiir ein wortlich inspiriertes Wort Gottes zu halten. Sie sehen die bibli-
schen Schriften auch nicht als historische Tatsachenberichte an, sondern
als Glaubenserfahrungen, m.a.W., sie werten sie nicht als 'Reports', son-
dern als 'Credos" Gilt die Heilige Schrift aber nicht mehr als wortlich in-
spiriertes Wort Gottes, sondern als Dokument der Glaubensiiberzeugung
von Menschen, so kann, ja muss sie wie jeder geschichtlich tiberlieferte
Text historisch und kritisch gelesen und interpretiert werden. Das aber
heifsit: Die Ungereimtheiten und Widerspriiche sucht der moderne Theo-
loge nicht mehr durch raffinierte theologische Deutung wegzuinter-
pretieren, sondern erklart sie vielmehr aus der geschichtlichen Situation,
in der die jeweiligen biblischen ﬂberlieferungen entstanden und durch
die sie bedingt und geprégt sind. Nach Auffassung Zahrnts deckt die his-
torisch-kritische Bibelkritik damit den menschlichen Anteil am gottlichen
Offenbarungsgeschehen auf und leistet so einen Beitrag zur theologi-
schen Entlastung Gottes. Dem denkenden Menschen von heute aber er-
moglicht sie damit, allen Ungereimtheiten in der Bibel zum Trotz, an der
in der Bibel erschlossenen Wahrheit festzuhalten.l® Und so bemerkt

8  Ebd.: 216
9 Vgl. Zahrnt (1977): 106
10  Vgl. ebd.: 93

17



Zahrnt im Blick auf sich selbst denn auch: ,Ich wiifite nicht, wie ich ohne
historisch-kritisches Bibelverstindnis hitte Christ bleiben konnen.” 11

Wire die Kenntnis der historisch-kritischen Methode auch geeignet
gewesen, die Glaubenszweifel Fr. Engels zu zerstreuen und ihn vor dem
Glaubensabfall zu bewahren? Wohl kaum, denn ein radikaler Denker wie
er hitte sich auf Dauer vermutlich nicht mit dem Verweis darauf zufrie-
den gegeben, dass sich die Widerspriiche und Ungereimtheiten in der Bi-
bel historisch-kritisch erkldren lassen. Vermutlich wire er schon sehr bald
auf die Fragen gestofsen: Wenn die Bibel nicht das verbiirgte Wort Gottes
ist, warum sollte ich sie dann noch so wichtig nehmen? Wenn die Bibel
nur ein Dokument des Glaubens irgendwelcher Menschen ist, warum
sollte ich dann gerade dieses Glaubensdokument ernster nehmen als die
tiberlieferten Glaubensdokumente anderer Menschen und Religionen?
Wenn nicht die ganze Bibel recht hat, warum sollte ich dann glauben,
dass bestimmte Teile in ihr die Wahrheit darstellen? Gesetzt aber einmal
den Fall, bestimmte Aussagen in der Bibel sind wahr - ldsst sich mit Hilfe
der historisch-kritischen Methode wirklich feststellen, welche Aussagen
es sind, die als wahr gelten diirfen? Besteht, allem historisch-kritischen
Aufwand zum Trotz, nicht die Gefahr, dass sich die Theologen oder auch
die einfachen Gldubigen aus der Bibel das als Wahrheit herauspicken,
was sie gerne fiir wahr halten méchten? Wird die Berufung auf die histo-
risch-kritische Methode also nicht als Legitimation fiir eine Zurecht-
stutzung des christlichen Glaubens missbraucht - eines Glaubens nam-
lich, der zeitgemafs ist, der den eigenen Bediirfnissen und Wiinschen ent-
spricht und der v.a. nicht anstofsig ist? Woher will beispielsweise Zahrnt
wissen, dass der Rache- und Kriegsgott eine geschichtlich bedingte Got-
tesinterpretation ist, der barmherzige, zuvorkommende, liebende Gott
aber als das angemessene Bild von Gott gelten kann?12 Durch historisch-
kritische Forschung gewiss nicht. Zahrnt wiirde vermutlich klarstellen:
Historisch-kritische Forschung kann natiirlich niemals beweisen, dass
Gott ein liebender Gott ist, sie kann aber nachweisen, dass die Botschaft
vom liebenden Gott das zentrale Anliegen Jesu war. Damit aber stellt sich
sogleich die Frage: Was berechtigt uns, an die Wahrheit der Botschaft Je-
su zu glauben? Gibt es denn Griinde dafiir, dass die Aussagen Jesu not-
wendig wahr sind? Gewiss nicht - ein sehr eindeutiges Beispiel dafiir,
dass Jesus sich geirrt hat, gibt es hingegen sehr wohl, erwartete er doch,
dass das Kommen des Reiches Gottes nahe bevorsteht.13

11 Ebd.: 93

12 Vgl. ebd.: 96, 129-132

13 Vgl. Schweitzer, Albert (1911): Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, 3.
Aufl.. des Taschenbuches, Giitersloh 1977, Bd. 2, S. 413-423

18



Wenn sich Jesus aber in dieser Sache getduscht hat, muss man dann
nicht auch mit der Méglichkeit rechnen, dass er sich auch in anderen An-
gelegenheiten - z.B. auch in seiner 'Abba-Erfahrung', d.h. in seiner Auf-
fassung vom unendlich liebenden Gott - geirrt hat? Macht man es sich
denn nicht zu leicht, wenn man die enttduschte Naherwartung Jesu als
zeitgeschichtlich bedingte Vorstellung abtut, der eben auch Jesus erlegen
war? Zahrnt wiirde vielleicht antworten: Worauf es ankommt, ist nicht,
ob sich Jesus in Nebenséchlichkeiten getduscht hat oder nicht; auf was es
ankommt, ist letztlich nur, ob seine zentrale Botschaft fiir uns glaubhaft
ist oder nicht. Nach Auffassung Zahrnts aber ist diese Botschaft glaubhaft
und bleibt diese Botschaft trotz enttduschter Naherwartung glaubhaft,
weil Gott diese Botschaft gutgeheifien und beglaubigt hat durch das, was
der Glaube als , Auferweckung Jesu” gedeutet hat. ,Ohne diese Glaubens-
erfahrungen wire nicht nur der Tod Jesu, sondern auch sein Leben vergessen,
und von seiner Botschaft hitte man niemals etwas vernommen. 14

Dieses Argument ist nicht ganz von der Hand zu weisen. Denn auch
wer das Neue Testament unvoreingenommen liest und bedenkt, muss
einrdumen, dass sich die Jinger nach Jesu Tod anders verhielten, als es
nach der Vorgeschichte eigentlich zu erwarten war: Die gleichen Jiinger,
die ihren Lehrer verleugnet und in schandlicher Flucht verlassen haben,
die sich in ihrem Glauben an Jesus betrogen und getduscht sahen und de-
ren Hoffnung am Boden zerstort war - die gleichen Jiinger bekennen sich
plétzlich offentlich zu Jesus und sind bereit, fiir ihn ins Gefédngnis und in
den Tod zu gehen. Als Grund fiir diese umwiélzende Verdanderung nennt
das Neue Testament die Erscheinungen des lebendigen Jesus. Durch sie
kamen die Jiinger zur ﬂberzeugung: Jesus hatte recht, denn Gott hat sich
durch seine Auferweckung zu ihm bekannt.

Den radikalen Gesinnungswechsel der Jiinger bald nach dem Tode Je-
su kann man ein Wunder nennen, wenn man damit ausdriicken will, dass
hier etwas vollig Unerwartetes eingetreten ist. Gibt uns dieses Wunder
einen Grund, an die Auferweckung Jesu und damit auch an die Wahrheit
der christlichen Botschaft zu glauben? Der Philosoph Walter Kaufmann
verneint diese Frage mit einem guten Argument:

, Wenn ein Wunder definitionsgemdfs etwas duflerst Unwahrscheinliches ist,
dann ist es viel wahrscheinlicher, dafl unsere Sinne uns getiuscht haben oder daf
diejenigen, auf deren Zeugnis hin wir an ein Wunder glauben, entweder uns ge-
tiuscht oder aber selbst von ihren Gewdhrsleuten oder von ihren eigenen Sinnen
getiuscht worden sind.

Uberdies gibt es im Neuen Testament, im Alten Testament oder im Koran
kein Wunder, das auch nur halb so gut bezeugt wire wie die vielen Wunder, die
angeblich in Lourdes und an anderen katholischen Wallfahrtsstitten geschehen

14  Zahrnt (1977): 143

19



sein sollen, und dennoch lassen sich Juden, Protestanten und Moslems von die-
sen 'katholischen Wundern' nicht iiberzeugen. Ebenso wenig lassen sich die Ka-
tholiken durch die Wunder beirren, die man von einigen chassidischen Rabbis
erzihlt. Und jeder, der einer dieser drei Religionen angehort, wird solche Wun-
der leugnen, wie sie uns Zauberkiinstler, Medizinmdnner, Medien und Jogis
vorfiihren.

Mit anderen Worten: Ein Wunder ist keine blanke Tatsache; die Bezeichnung
"Wunder' ist nicht gleichbedeutend mit 'wunderbares Ereignis'. Es gibt einige
Ereignisse, die von bestimmten Leuten als Wunder gewertet werden; von den
gleichen wird aber gleichzeitig eine Unzahl anderer wunderbarer Ereignisse
nicht so gewertet.

Zum Wunder gehort Glaube: Fiir den, der keinen Glauben hat, ist es kein
Wunder. Wer sich auf Wunder beruft, um damit Glaubensmeinungen zu bewei-
sen, bewegt sich also im Kreis.”15

Sehen Theologen und Religionsapologeten dies vollig anders? Nicht
unbedingt, denn die Auffassung Kaufmanns wird von manchen Theolo-
gen durchaus bestatigt. So schreibt etwa Hans Kiing: ,, Schon die Erstzeu-
gen kamen am Glauben nicht vorbei. Als Prediger des Glaubens waren sie vom
Glauben wie am Anfang so erst recht in der Folge nicht zugunsten eines einfa-
chen Sehens dispensiert. Von ihnen wurde kein unbeteiligtes, sondern ein glau-
bendes Sehen erwartet”.16

Wenn die Auferweckung aber schon fiir die Urzeugen keine objektive
Tatsache ist, die auch ohne den Auferweckungsglauben sinnvoll gedacht
werden kann,'” wie soll diese Botschaft dann fiir uns Menschen von heu-
te, die tiber keinerlei Ostererfahrungen verfiigen, einen Grund abgeben,
an Jesus Christus zu glauben? Was wissen wir denn von jenem Osterer-
eignis, das das Fundament der christlichen Botschaft darstellt, wirklich?
Wir wissen, dass vor ca. zweitausend Jahren geistig tiberwiegend sehr
einfach strukturierte Menschen, einige von ihnen wohl auch ziemlich la-
bil, aufgrund &duflerst sonderbarer, nicht nachvollziehbarer Ereignisse
und ihrer vielleicht naiven Deutung oder lediglich durch unkontrollierte
Berichte, wohl bloier Geriichte, zum Glauben an die Auferstehung ihres
Rabbi Jesus gelangt waren.’8 Was aber hat das mit uns zu tun? Warum
sollten wir als selbststindig denkende und einigermafien kritische Men-
schen unserer Zeit die Glaubensiiberzeugung jener Menschen ernst, ja
sogar wichtig nehmen? Was sollte uns veranlassen, von diesen Behaup-
tungen unser Heil zu erwarten, ja unser Leben von den Uberzeugungen

15 Kaufmann, Walter (1966): Religion und Philosophie, Miinchen, S. 156
16  Kiing, Hans (1974): Christ sein, Miinchen, S. 459
17 Vgl. ebd.: 457

18  Vgl. Groos, Helmut (1987): Christlicher Glaube und intellektuelles Gewis-
sen. Christentumskritik am Ende des 2. Jahrtausends, Tiibingen, S. 303

20



jener Menschen bestimmen zu lassen? Wére es nicht verantwortungslos,
blind darauf zu vertrauen, dass es schon wahr sein wird, was jene Men-
schen von Jesus berichteten? Nein, ihr braucht nicht blind glauben und
ihr diirft es gar nicht, gibt der Theologe Gollwitzer zu verstehen. , Und in
einem Volk, dem ein ,Glaubensrausch' zum schlimmsten Verhingnis geworden
ist, wird Erziehung zum kritischen Fragen und Warnung vor jeder Leichtgliu-
bigkeit hochst wichtig sein.”1° Dann aber fahrt Gollwitzer fort: Die Auffor-
derung des Evangeliums zum Glauben an Gott unterscheidet sich aber
grundlegend von einer Aufforderung zur Leichtgldubigkeit, die auf jed-
wede unbegriindete Behauptung und Verfithrung hereinfillt.20 Diese Be-
hauptung aus der Feder eines Theologen kann uns nicht tiberraschen.
Wie aber rechtfertigt er seine These? Wie praktisch alle Theologen, so
stellt auch Gollwitzer klar: Glauben im christlichen Sinn meint nicht ein
Fiir-wahr-Halten von irgendwelchen Lehren oder Sachverhalten. Schon
das hebrdische Wort fiir Glauben bedeutet: sich festmachen, festhalten,
trauen.?! Glauben, wie Theologen es verstanden wissen wollen, meint al-
so ein Festhalten an den VerheifSungen Gottes in der Weise des Vertrau-
ens, ein Sich-Festmachen an der Treue und Verldsslichkeit des Bundes-
partners.22  Es geht” nach Gollwitzer ,also nicht darum, 'an' die einzelnen
Vorkommnisse dieser Geschichte, von denen das Evangelium erzihlt, zu 'glau-
ben', sondern aus diesen Vorkommnissen das Sich-Verheiffen Gottes zu horen,
dieses Sich-Verheiffen mit Dank zu empfangen und sich darauf zu verlassen.”?
Man glaubt an Gott also nicht, wie man an eine Zeitungsmeldung glaubt.
Glauben, wie es im christlichen Glaubensbekenntnis gemeint ist, heifst
vielmehr: , seine ganze Existenz auf die Freundschaft und das Kénnen eines an-
deren stellen, einem anderen vollkommenen Kredit des Zutrauens gewdihren.”2*

Nun kann man dem Theologen durchaus zugestehen, dass der Glaube
sich nicht in einem Fiir-wahr-Halten erschopft, aber ebenso klar gilt es
den Theologen darauf hinzuweisen, dass jenes Vertrauende-sich-
Einlassen auf den Gott des Alten und Neuen Testaments ein Fiir-wahr-
Halten impliziert und voraussetzt. Dass ich mich zu diesem Gott beken-
ne, ihm vertraue, setzt doch voraus, dass ich dessen Existenz fiir wirklich
halte und dass ich fiir wahr halte, dass er sich in Jesus Christus geoffen-
bart hat usw.

19  Gollwitzer in: Gollwitzer Helmut, Weischedel, Wilhelm (1965): Denken
und Glauben. Ein Streitgesprach, 2. Aufl,, Stuttgart, S. 44

20 Vgl.ebd.: 44
21 Vgl ebd.: 48
22 Vgl. ebd.: 48f.
23 Ebd.:77

24 Ebd..77

21



Mit seinen Feststellungen dartiber, was der 'Glaube' ist oder auch was
er nicht ist, hat Gollwitzer im Hinblick auf die Verantwortbarkeit des
christlichen Glaubens somit nichts gewonnen. Seine Uberlegungen lassen
die Problematik sogar noch schérfer hervortreten: Ich soll meine ganze
Existenz auf die Freundschaft und das Kénnen eines anderen stellen und
ihm vollkommenen Kredit des Zutrauens gewédhren - obwohl mir nach
wie vor nicht einsichtig gemacht werden konnte, dass dieser andere exis-
tiert, und wabhr ist, was tiber ihn gelehrt wird. Kénnen die Glaubenden
keine wirklichen Griinde angeben, die fiir die Wahrheit ihres Glaubens
sprechen, so verbindet mich sachlich betrachtet nichts mit ihm, ja, ich
kann ihn im Grunde tiberhaupt nicht ernst nehmen.

Das ist deine Entscheidung, wird mir der Theologe entgegnen, aber du
sollst wissen, was diese Entscheidung fiir oder gegen den vom Christen-
tum verkiindigten Gott bedeutet. Die Entscheidung ist , keine neutrale, d.h.
nicht eine, nach der man unverindert weiterleben konnte nach dem Motto des
Drei-Groschen-Oper-Songs: 'Es geht auch anders, doch so geht es auch!' Die
Antwort bedeutet vielmehr Leben oder Tod. Denn die positive Antwort ist ja als
Bejahung auf die Frage: 'Ist dieser wahr?' zugleich die Beantwortung der Fra-
gen: 'Wovon leben wir?' und 'Wofiir leben wir?' und 'Wie kommen wir iiber die
Einsamkeit unseres Ichs hinaus?' Die menschlichen Grundfragen der Wahrheit,
des Lebens und der Gemeinschaft sind hier in einem beantwortet, also aufs engste
verbunden. Die negative Beantwortung der Wahrheitsfrage ist darum, wenn die-
se in dieser Beziehung gestellt wird, zugleich negative Antwort auf die Frage
nach der Quelle und dem Sinn des Lebens und nach der Gemeinschaft.”?

Wenn Gollwitzer angesichts der heillosen und haltlosen Welt-
Wirklichkeit auf Gott als einen moglichen Garanten von Sinn verweist, so
ist dies ganz ohne Zweifel ein bedenkenswerter Gesichtspunkt. Die Frage
ist nur: Lasst sich von daher fiir die Botschaft des Christentums argumen-
tieren? Ist es denn nicht so, dass die Verheifsung von Heil nichts charakte-
ristisch Christliches ist, sondern den Menschen von allen Religionen, zu-
mindest aber von allen Hochreligionen, in Aussicht gestellt wird? Nach
den letzten Uberlegungen Gollwitzers habe ich zwar einen Grund, die
christliche Botschaft zu bedenken, diese Uberlegungen geben mir aber
genauso gut einen Grund, den Lehren der anderen Heils- und Erlosungs-
lehren Bedeutung beizumessen.

Wenn man nicht annehmen will, dass die Wahrheit einer VerheifSlung
mit der Schonheit oder Grofle der Verheiflung korrespondiert, d.h., wenn
man nicht unterstellt, dass eine VerheifSung je glaubwiirdiger ist, desto
mehr sie eine Erfiillung der menschlichen Sehnstichte verspricht, muss
man zum Schluss kommen, dass die alles entscheidende Frage von Goll-
witzer noch immer nicht beantwortet ist, die Frage ndmlich: Welchen

25 Ebd.:79

22



Grund habe ich, gerade der christlichen Botschaft - und nicht irgendeiner
anderen Religionslehre - mein Vertrauen zu schenken?

Gerade weil die Sache, die hier auf dem Spiel steht, so ungeheuer wich-
tig ist, wie Gollwitzer vollig zu Recht vermerkt, kann und darf ich es mir
nicht so einfach machen, kann und darf ich nur ja sagen zur christlichen
Botschaft, wenn mir deren Wahrheit plausibel gemacht werden kann.
Dieses Argument will Gollwitzer nicht gelten lassen: Wenn man wirklich
offen sein will fiir die Glaubenswahrheit, so darf man fiir das, was als ak-
zeptabler Grund angesehen werden kann, nicht apriorische Bedingungen
aufstellen, durch die schon dogmatisch entschieden ist, wie Wahrheit sich
zu offenbaren hat - und also auch: wie Gott sich préasentieren muss, um
von uns als Wahrheit und als Gott anerkannt zu werden. Wenn es wirk-
lich um die Wahrheit geht, muss man die Moglichkeit offenhalten, dass
Gott sich uns anders prasentiert, als wir es vorgesehen und vorausgese-
hen haben.2 Der Einwand Gollwitzers scheint nicht ganz unberechtigt:
Wem es wirklich um die Wahrheit geht, der darf nicht von vornherein
festlegen, welche Kriterien erfiillt sein miissen, damit etwas als wahr gel-
ten kann, er muss sich frei halten fiir die Moglichkeit, dass es verschiede-
ne Weisen der Bewahrheitung gibt, je nach der Eigenart dessen, was be-
wahrheitet werden soll.?” Ist diese Feststellung aber tatsédchlich geeignet,
die Forderung nach einem einsichtigen Grund fiir die Annahme des
christlichen Glaubens zurtickzuweisen? Nein, die Forderung nach Ein-
sichtigkeit ist keine ungebiihrliche, dogmatische oder ideologische Forde-
rung, sie ist nur legitim und billig. Dieser Auffassung ist auch Wilhelm
Weischedel: , Ich kann nicht verstehen, wie es als dogmatische Vorentscheidung
bezeichnet werden kann, wenn ich den Theologen darum bitte, dass er mir seine
Sache einleuchtend mache, und zwar so, dass er sich dabei auf meine
Verstehensmaoglichkeiten einlifit, die denn doch, wie ich meine, keine anderen als
die des Menschen tiberhaupt sind.”? Und Weischedel erklédrt und begriindet
diese seine Position noch niher, indem er an spiterer Stelle ausfiihrt:
,, Damit keine Miffverstindnisse entstehen, will ich deutlich sagen, was ich unter
Einsicht und Einsichtigmachen verstehe. Es ist keineswegs so, wie Gottwitzer
vermutet, dass hinter der Forderung nach Einsichtigkeit ein a priori angenom-
mener Katalog von Kriterien steht, die erfiillt sein miifSten, damit etwas als ein-
sichtig bezeichnet werden kann [...] Das einzige Postulat, das ich in den Prozef§
des Einsehens mitbringe, ist dies, daf$ ich meine Zustimmung nicht unter Aus-
schaltung des fragenden und kritisch fragenden Denkens zu geben gendtigt wer-
de, daf3 ich kein sacrificium intellectus zu bringen habe. Aber diese Vorausset-
zung ist mir erstens vom Theologen selber konzediert, und zweitens ist sie nichts
anderes als die Voraussetzung der philosophischen Existenz als solcher. Aber

26 Vgl Ebd.: 137
27  Vgl. Weischedel in: Gollwitzer/Weischedel (1965) : 210
28  Ebd.: 143

23



noch nicht einmal an ihr halte ich dogmatisch fest. Ich lasse die Moglichkeit of-
fen, dafs ich eines Tages gezwungen sein konnte, sie aufzugeben; dann aber nur
so, dafy mir eben diese Selbstaufgabe ihrerseits einsichtig gemacht wird, und zwar
mir als dem philosophierenden Menschen.”?

Hitten wir Einsicht in die Wahrheit des christlichen Glaubens, so wire
nicht der Glaube, sondern die Erkenntnisfihigkeit des Menschen gefor-
dert, gibt der Theologe zu bedenken. Glaube ist in seinem Wesen Wagnis.
Dieses Wagnis besteht in einem Vertrauensvorschuss, den es hier zu leis-
ten gilt. Es ist deshalb ungerechtfertigt, von den Glaubenden einen Be-
weis fiir die Wahrheit ihres Glaubens zu fordern.

Spétestens hier scheint ein weiteres Gespréach zwischen dem Philoso-
phierenden und Verteidiger des Glaubens sinnlos zu werden, da ihre
Postionen ganz diametral auseinanderliegen: Der eine beharrt auf Ein-
sicht, der andere aber hat keine einsichtigen Argumente anzubieten und
fordert stattdessen Glauben ein. Tédte der nach Wahrheit und Klarheit Su-
chende also nicht gut daran, das Gespréach mit dem Christen zu beenden,
um anderswo nach Antworten auf seine Fragen Ausschau zu halten?
Nein, antwortet Gollwitzer als Vertreter des Glaubens mit aller Entschie-
denheit. Fir den nach Wahrheit fragenden und suchenden Menschen
lohnt das Gesprich mit den Glaubenden dennoch. Denn er kann sich von
ihnen tiber ihre Glaubenserfahrungen berichten lassen. Die Glaubenser-
fahrungen anderer kénnen fiir den noch Suchenden eine Einladung dar-
stellen, es mit der Treue der Verheiflung und des Verheifienden selbst
auch ernsthaft zu wagen und zu probieren. Das Erzdhltwerden der Glau-
benserfahrungen hat also den Sinn, dazu zu reizen, das gleiche Vertrauen
zu wagen.30

Welche Erfahrung aber ist es denn ganz konkret, die der Glaubende
macht und die den Noch-nicht-Glaubenden zum Glaubenswagnis er-
muntern soll? Es ist die Erfahrung des Glaubenden, dass der Glaube sich
in seinem Leben bislang bewihrt hat, verbunden mit der zuversichtlichen
Hoffnung, dass er sich auch in Zukunft bewahren wird.3! Mit diesem Ar-
gument der 'Lebensbewdhrung' soll nicht kurzschliissig von einer be-
haupteten Vorziiglichkeit christlichen Lebens auf die Wahrheit der christ-
lichen Botschaft geschlossen werden; das Argument will lediglich sagen,
., daf$ die Lebensmdglichkeiten, die diese Botschaft, wo sie Ernst genommen wird,
erschliefit, Hinweis auf ihren lebensspendenden Charakter sind. Daf8 mit einer
Botschaft gelebt werden kann, daf$ sie uns positiv iiber uns hinausfiihrt, spricht

29  Ebd.:211
30 Vgl Gottwitzer in: Gollwitzer/ Weischedel (1965): 94f.
31 Vgl ebd.: 180

24



fiir sie, es ist Hinweis darauf, daf8 hier nicht Absurditit, nicht blofle Behauptung,
sondern ernstzunehmende Antwort auf unsere Lebensfragen vorliegt.”32

Den fiir die Rechtfertigung des Glaubens so wichtigen Gedanken, dass
sich die Richtigkeit der positiven Glaubensentscheidung zwar nicht be-
weisen lésst, sich fiir den, der das Wagnis des Glaubens eingegangen ist,
aber erschliefit, betont auch H. Kiing: , Aber wie das Grundvertrauen, so ist
auch das Gottvertrauen keineswegs irrational. Wenn ich mich der Wirklichkeit
nicht verschliefle, sondern mich ihr dffne, wenn ich mich dem allerletzten - aller-
ersten Grund, Halt und Ziel der Wirklichkeit nicht entziehe, sondern es wage,
mich dran- und hinzugeben: so erkenne ich zwar nicht bevor, aber auch nicht
nur erst nachher, sondern indem ich dies tue, dafs ich das Richtige, ja im Grunde
das 'Allerverniinftigste' tue. Denn was sich im voraus nicht beweisen lifit, das
erfahre ich im Vollzug, im Akt des anerkennenden Erkennens selbst: Die Wirk-
lichkeit vermag sich in ihrer eigentlichen Tiefe zu manifestieren; ihr erster
Grund, tiefster Halt, letztes Ziel, thr Ursprung, Ursinn, Urwert schlieflen sich
mir auf, sobald ich mich selber aufschliefle.”3

Der Glaubende hat, wie es scheint, dem Nicht-Glaubenden eine wich-
tige Erfahrung voraus - eine Erfahrung, die er dem Nicht-Glaubenden
zwar nicht direkt vermitteln kann, die aber auch diesem offensteht -
wenn er sich nur dazu entschliefen kann, das Wagnis des Glaubens ein-
zugehen. Muss man es also nicht als Voreingenommenheit oder Trotz
deuten, wenn der Nicht-Glaubende noch immer einsichtige Argumente
fiir den Glauben fordert? Oder zeugt es nicht von Vermessenheit, wenn
der Nicht-Glaubende mit dem Glaubenden iiber die Echtheit von dessen
Erfahrungen meint streiten zu miissen? Muten die Argumentationen des
Nicht-Glaubenden so gesehen nicht an wie der Disput eines Blinden mit
einem Sehenden tiber die Erfahrung von Licht?

Und doch sieht sich der Nicht-Glaubende zu einigen kritischen An-
merkungen veranlasst: Die von Kiing beschriebene Glaubenserfahrung
scheint eine Bewahrheitung des religiosen Glaubens zum Ausdruck brin-
gen zu wollen; demgegentiber aber muss sehr klar betont werden, dass
die Bewahrheitung jenes Glaubens erst in der Zukunft erwartet werden
kann, weil sich die christlichen Verheiflungen ja auf die Zukunft richten.3
Kann man die Uberzeugung des Glaubenden, dass sich der Glaube im
alltdglichen Leben bewihrt, aber zumindest doch als Hinweis fiir die
Wahrheit des Geglaubten gelten lassen? Auch diese Frage ist, wie
Weischedel richtig erkennt, eindeutig zu verneinen: , Nun ist es unbestreit-
bar, daf$ der Glaube die Existenz dessen, der zum Glauben gelangt, entscheidend

32 Ebd.: 203

33  Kiing, Hans (1978): Existiert Gott? Antwort auf die Gottesfrage der Neu-
zeit, Miinchen, S. 630

34 Vgl Weischedel in: Gollwitzer/ Weischedel (1965): 241

25



verdndert. Aber das Problem ist doch, ob damit etwas fiir die Frage nach der Be-
wahrheitung des Glaubens gewonnen ist. Auch Illusionen, wenn sie nur kriftig
genug ergriffen sind, kénnen das Dasein eines Menschen grundlegend dndern,
die moderne Psychologie bietet hierfiir geniigend Beispiele.”3 M.a.W., die Tat-
sache, dass sich mit dem christlichen Glauben getrost und zuversichtlich
leben lasst (dass der Glaubende sich in noch so grofsen Noten wunderbar
geborgen fiihlt), beweist nichts fiir die Wahrheit des Geglaubten, denn
auch andere Weltanschauungen, ja sogar Illusionen kénnen das Gleiche
bewirken, wenn deren Verheiffungen nur inniglich genug geglaubt wer-
den.

Eine Glaubenserfahrung, die den Glauben voraussetzt, statt ihn zu be-
griinden, beweist also sehr wenig, sie kann nicht als echte Erfahrung ge-
wertet werden, sie wird dem Suchenden deshalb auch keine Veranlas-
sung geben, den christlichen Glauben als den wahren Glauben anzuneh-
men. Muss der Glaubende aber tiberhaupt auf eine solch problematische
Erfahrung zuriickgreifen, um andere von der Wahrheit seines religiosen
Glaubens zu tiberzeugen? Wire es nicht naheliegender, dass er auf jene
Griinde verweist, die ihn selbst veranlasst haben, an die christliche Bot-
schaft zu glauben, zumal er sich damit auf die gleiche Argumentations-
ebene stellt, auf der auch der Suchende steht, ndmlich auf den Stand-
punkt der allgemein menschlichen Erfahrung und der allgemein mensch-
lichen Vernunft? Nichts scheint leichter als dies - doch auf diese ganz of-
fensichtliche Ursache des Glaubens zu verweisen, verbietet sich fiir den
Apologeten selbstverstandlich. Denn die religicse Erziehung, die bei den
meisten Menschen der tatsidchliche Grund ihres Glaubens ist, wire natiir-
lich kein gutes Argument, um den Glauben, v.a. den Glauben an die
christliche Botschaft, zu rechtfertigen. Koénnen die Apologeten die Tatsa-
che und Bedeutung der religiosen Erziehung denn aber in Abrede stel-
len? Nein, dies konnen sie selbstverstandlich nicht; sie deuten die religio-
se Unterweisung, das Bekanntmachen mit der christlichen Botschaft, des-
halb anders, ndmlich nicht als Glaubensvermittlung, sondern als ein
Heilsangebot bzw. als eine Aufforderung, das Glaubenswagnis selbst
einzugehen. Wie aber wollen sie erkldren, dass Menschen sich zu diesem
Schritt bereit finden? Welchen Grund sollten die Menschen nach ihrer
Auffassung denn haben, dieses Hilfsangebot anzunehmen, was sollte sie
veranlassen, diese historische Nachricht von Jesus iiberhaupt ernst und
wichtig zu nehmen, ja ihr sogar heilsrelevante Bedeutung beizumessen?
Ist der von Theologen und Apologeten immer wieder behauptete freie
Entschluss zum Glauben ohne die zuvor stattgefundene religiose Indokt-
rination tiberhaupt realistisch denkbar? Ist der 'Graben' zwischen der
christlichen Botschaft und dem Menschen, der mit dieser Botschaft heute
konfrontiert wird, nicht so breit, dass sich ein Mensch ohne vorausgegan-

35 Ebd.: 188f.

26



gene religiose Indoktrination noch nicht einmal veranlasst sehen wiirde,
den Sprung in den Glauben auch nur ernsthaft zu erwédgen? Helmut
Gollwitzer hat auch fiir dieses Problem eine Losung gefunden: Die christ-
liche Botschaft bezieht sich nicht einfach auf vergangene Ereignisse und
sie handelt auch nicht einfach von einer gestorbenen Person, sie berichtet
vielmehr auch vom auferstandenen Christus und davon, dass dieser sich
den Menschen zu erkennen gibt, sich ihnen zuwendet.3¢ Konnte es also
nicht sein, fragt Gollwitzer, dass das Objekt des Glaubens eine eigene
Kraft entwickelt und sich dem Menschen aufdrdngt, dass nicht der
Mensch mit seinem Akzeptieren oder auch Springen die Verbindung ge-
winnt zu dem, was hier gesagt wird, sondern sein Akzeptieren ein nach-
tragliches Bejahen wird, ein Reagieren, dem die Aktion der anderen Seite
vorausgegangen ist, so dass sich nun die Frage: wie komme ich dorthin? -
gar nicht mehr stellt, sondern sich wandelt zu der Frage: wie werde ich
dem gerecht, was zu mir gekommen ist? Und Gollwitzer bejaht diese
Moglichkeit ganz eindeutig, indem er klarstellt: , Auf die Frage, wie wir zu
ihm kommen kénnen, kénnen sie im Grunde nur die sehr schlichte Antwort ge-
ben: dadurch, daf er zu uns kommt.”3 Und er ergéanzt: ,In Wirklichkeit hat
doch noch kein Mensch diesen 'Sprung' in den Glauben vermocht; in Wirklich-
keit war doch auch das Akzeptieren, wo es erfolgte, immer die Reaktion eines
Menschen darauf, dafi eine Uniiberhdrbarkeit und eine Nicht-Ablehnbarkeit der
zu thm gesagten Verkiindigung entstanden war” 38

Das Problem, wie der Mensch zum Glauben an jene historische Nach-
richt und den dort Bezeugten kommt, scheint damit gelost. - Gelost hat
Gollwitzer dieses Problem allerdings um den Preis, dass er das bisherige
Glaubensverstandnis geradezu auf den Kopf gestellt hat. Haben Theolo-
gen, Apologeten und auch er selbst stets den Wagnischarakter des Glau-
bens betont und beschworen, so hat sich dieses nun grundlegend ge&n-
dert: Glaube wird nun erklart als 'Erfahrung in Begegnung',?® der dem be-
treffenden Menschen ‘eine gewifSheitssschenkende Evidenz des Gegentibers'
gewdahrt.40

Wie nun, so mochte man fragen, was ist der Glaube nun tatséchlich:
ein Wagnis, das man eingehen muss und von dem man bestenfalls im
Nachhinein erfihrt, dass es sich lohnt, oder aber ein unverdientes Ge-
schenk Gottes? Stellt man Theologen vor diese Alternative, so kann man
sich fast sicher sein, dass sie antworten werden: der Glaube ist beides.
Der Widerspruch, der hier vorliegt, scheint Theologen ebenso wenig zu

36 Vgl. Gollwitzer in: Gollwitzer/Weischedel (1965): 176f.
37 Ebd.: 176

38 Ebd.: 110

39 Vgl ebd.: 180

40 Vgl ebd.: 111

27



storen wie das Paradox einer 'vermittelten Unmittelbarkeit',*! der Wider-
spruch namlich, dass der Mensch auf der einen Seite nur zum Glauben an
die christliche Botschaft gelangt, wenn ihm diese Nachricht durch andere
Menschen vermittelt wird - er andererseits aber nur durch unmittelbare
Begegnung mit Gott zum Glauben an diese Nachricht gelangt.42

Auch die meisten Gldubigen diirften an diesen Widerspriichen, sofern
sie sich ihrer tiberhaupt bewusst sind, kaum Anstofs nehmen. Bei einem
Menschen, der seinen Glauben kaum reflektiert, ist dies auch nicht ver-
wunderlich: Wer seinen Glauben lebt und also auch betet, weif sich im
Dialog mit seinem 'Herrn'. Fiir ihn bestitigt sich die Wahrheit des Glau-
bens mit jedem Gebet aufs Neue. Dass er eigentlich etwas ganz Unerhor-
tes glaubt (ein Gott, der mit einem sterblichen Weib ein Kind zeugt, die-
ses Kind aber schliefSlich ans Kreuz schlagen ldsst, um die Welt wieder
mit sich zu verséhnen?®), ist ihm durch die Vertrautheit der Glaubensin-
halte von Kindesbeinen an in aller Regel tiberhaupt nicht mehr bewusst.

Fiir den Betrachter von aufSen stellt sich die Sache erheblich anders dar.
In seiner niichternen und sachlichen Betrachtung kann er sich nur wun-
dern, welchen Glauben jene unglaubliche Botschaft bei vielen Menschen
tatsdchlich findet. Hitten die Glaubigen nicht allen Grund, diese sachli-
che Haltung ebenfalls, zumindest von Zeit zu Zeit, einzunehmen, um aus
kritischer Distanz zu priifen, ob ihr gldubiges Engagement wirklich ge-
rechtfertigt ist? H. Gollwitzer weist dieses Ansinnen zuriick und begriin-
det dies damit, dass die niichtern-sachliche Haltung gegentiber der Glau-
bensfrage der Wahrheitserkenntnis nicht forderlich ware: Gerade weil
das Urteil eines unabhéngigen, unvoreingenommenen und unbeteiligten
Betrachters in aller Regel sachgerechter ausfillt als das eines unmittelbar
Beteiligten und Betroffenen, kann es in dieser Angelegenheit nicht maf3-
geblich sein. Dem Auflenstehenden, dem niichtern Analysierenden fehlt
namlich das unmittelbare Verhéltnis zu dem, der in der christlichen Bot-
schaft bezeugt wird. Ihm muss die Wahrheit und Wirklichkeit des Be-
zeugten verborgen bleiben.#

Hierauf liefSe sich leicht einwenden: Nicht jeder, der tiber den christli-
chen Glauben von aufden urteilt, kennt diesen Glauben auch nur von au-
fsen. Viele Kritiker dieses Glaubens waren einst selbst glaubige, ja sogar
sehr glaubige Christen, denen auch das Bewusstsein um religiose Erfah-
rung und existentielle Glaubensgewissheit nicht ganz fremd ist. Wenn sie
diese 'Erfahrungen' dennoch nicht als Beweis fiir die Wahrheit der christ-

41  Vgl. Weischedel in: Gollwitzer/Weischedel (1965): 217

42 Vgl. Gollwitzer in: Gollwitzer/ Weischedel (1965).: 177

43 Vgl. Nietzsche, Friedrich: Werke in 3 Banden, hrsg. von Karl Schlechta,
Miinchen 1954-56, Bd. I, S. 525

44  Vgl. Gollwitzer in: Gollwitzer/Weischedel (1965): 175-177

28



lichen Lehre gelten lassen, so deshalb, weil sie diese Erfahrungen und
Gewissheiten mittlerweile als Schein und Tduschung durchschaut haben.
Es versteht sich von selbst, dass sich der Verteidiger des Glaubens
durch eine solche Kompetenzbehauptung des Religionskritikers nicht in
seiner Uberzeugung beirren ldsst. Wie aber wird er darauf reagieren?
Wird er in Abrede stellen, dass jene Glaubenskritiker tatsdchlich einmal
von der Wahrheit des christlichen Glaubens {iberzeugt waren und religi-
ose Erfahrungen und Gewissheiten am eigenen Leib verspiirt haben?
Nein, dieses schwache, weil leicht angreifbare Mittel der Verteidigung
haben sie nicht nétig. Thnen steht ein weit weniger angreifbares Argu-
ment zur Verfiigung: die These von der Anfechtung. Mogen die Kritiker
des Glaubens auch einst selbst glaubig gewesen sein, so sagt ihre jetzige
Ablehnung des Glaubens doch nichts dariiber aus, dass ihre jetzige Hal-
tung gegentiber der Glaubensfrage die reifere und richtigere ist. Denn aus
christlicher Sicht befinden sich diese Kritiker im Zustand der Anfechtung.
Was aber ist darunter zu verstehen? Anfechtung ist nach christlicher
Uberzeugung ein Zustand, der im Prinzip jeden Gldubigen treffen kann.
Es meint eine Erfahrung, die den Menschen aus unterschiedlichen Griin-
den in den Gegensatz zu seinem Glauben treten ldsst.*> Wer in der An-
fechtung steht, , erfihrt nicht mehr die Wahrheit seines Glaubens, sondern die
Wahrheit all dessen, was gegen seinen Glauben vorgebracht werden kann. [...]
Es kann ihm jetzt von auflen nichts Neues mehr gesagt werden. Das Schweigen
Gottes, der Tod Gottes, die Widerverniinftigkeit, Beweislosigkeit und Unglaub-
lichkeit des Glaubens wird von ihm jetzt nicht nur gedacht, sondern erfahren.”4

Dass der Apologet die Argumente des so eingeschitzten Glaubenskri-
tikers nicht mehr als ernsthafte Herausforderung fiir seinen Glauben be-
trachtet, versteht sich fast schon von selbst. Hat der Kritiker des Glaubens
- und zwar auch der ehemals durchaus gldaubige Kritiker - also zu
schweigen, wenn es um Fragen des Glaubens geht, weil er sich durch die
'Anfechtung' in der Situation befindet, dass er nichts mehr sieht, obgleich
er meint, sehend geworden zu sein?¥’ Diese Deutung wird sich nattirlich
kein Glaubenskritiker zu Eigen machen. Er sieht in jener Deutung viel-
mehr einen duflerst trickreichen Versuch, den Glauben gegen jegliche Kri-
tik zu immunisieren: Nur wer glaubt, nur wer in sich die Gewissheit er-
fahrt, dass die christliche Botschaft wahr ist, nur dessen Aussagen tiber
die christliche Botschaft konnen als sachkundig und als wahr gelten. Wer
aber in dieser Weise glaubt, bestitigt natiirlich die Wahrheit der christli-
chen Botschaft. Wer aber die Wahrheit der christlichen Verkiindigung in
Abrede stellt, ist in Unkenntnis tiber die Sache, eben weil er sich ja im Zu-

45 Vgl ebd.: 96
46  Ebd.: 97
47  Vgl. ebd.: 98

29



