


Jorge Bucay

Das Buch der Weisheit

Wege zum Wissen

Geschichten

Aus dem Spanischen von Lisa Griineisen

% |E-BOOKS



Uber dieses Buch

Jorge Bucay geht unseren Vorstellungen von der Welt auf den
Grund. Er befragt unsere kulturellen Pragungen und Mythen
und regt an, lieb gewordene Uberzeugungen und
Gewohnheiten auf den Prifstand zu stellen. Dabei verfuhrt er
uns durch Geschichten, die wir alle zu kennen meinen, und die
durch seine eigenwillige Interpretation ein verbluffend neues
Gesicht erhalten - von der Schopfungsgeschichte der Bibel, tiber
den Mythos des Sisyphos bis hin zur Geschichte des Prinzen
Siddharta, der nach seiner Erleuchtung Buddha genannt
wurde. Jorge Bucay stellt westliches und 0Ostliches Denken
einander gegenuiber und macht uns Mut, Fragen zu stellen, alte
Denkmuster abzulegen und den Weg zu beschreiten, der von
der Ignoranz zum Wissen fuhrt.

»In Wirklichkeit ist Weisheit dort zu finden, wo sich Wissen,
Erfahrung, personliche Veranderung und innere Befreiung
vereinen.« Jorge Bucay

Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de


https://www.fischerverlage.de/

Biografie

Jorge Bucay, 1949 in Buenos Aires geboren, ist einer der
einflussreichsten Gestalttherapeuten Argentiniens. Mit »Komm,
ich erzahl dir eine Geschichte« gelang ihm der internationale
Durchbruch als Autor. Bucays Bucher wurden in mehr als
dreifsig Sprachen ubersetzt und haben sich weltweit iiber zehn
Millionen Mal verkauft.

Lisa Gruneisen, 1967 geboren, arbeitet seit ihrem Studium
der Romanistik, Germanistik und Geschichte als Ubersetzerin.
Sie ubersetzte unter anderem Bucher von Carlos Ruiz Zafon,
Carlos Fuentes, Miguel Delibes, Alberto Manguel und Frida
Kahlo.



Impressum

Erschienen bei FISCHER E-Books

Die spanische Originalausgabe erschien 2003 unter dem Titel
»Shimriti. De la ignorancia a la sabiduriac

© 2003, Editorial Sudamericana S.A.

und Editorila Nuevo Extremo S.A.

The translation follows the edition by Editorial Sudamericana
S.A., Buenos Aires 2003

Published by arrangement with UnderCover Literary Agents
Fur die deutsche Ausgabe:

© S. Fischer Verlag GmbH, Frankfurt am Main 2015
Covergestaltung: hifSmann, heilmann, hamburg
Coverabbildung: Marcelino Truong

Die Illustration im Kapitel »Intelligenter Gehorsam« von N.
Andry gehort zu einer Abhandlung uber Orthopddie aus dem
13. Jahrhundert

ISBN 978-3-10-402826-2

Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschutzt.

Die Nutzung unserer Werke fir Text- und Data-Mining im
Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.



Hinweise des Verlags

Abhangig vom eingesetzten Lesegerdt kann es zu
unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen
Textes kommen.

Im Text enthaltene externe Links begriunden keine inhaltliche
Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem
jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die
verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der
Buchveroffentlichung sorgfaltig uberpruft, mogliche
Rechtsverstofse waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht
erkennbar. Auf spdtere Verdnderungen besteht Kkeinerlei
Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

Dieses E-Book enthalt moglicherweise Abbildungen. Der Verlag
kann die korrekte Darstellung auf den unterschiedlichen E-
Book-Readern nicht gewdhrleisten.

Wir empfehlen Thnen, bei Bedarf das Format Ihres E-Book-
Readers von Hoch- auf Querformat zu dndern. So werden
insbesondere Abbildungen im Querformat optimal dargestellt.
Anleitungen finden sich i.d.R. auf den Hilfeseiten der Anbieter.



Inhalt

[Widmung]

Vorwort

Vorbemerkung des Autors

Einleitung

Eine Bestandsaufnahme

Die vielen Seiten einer Medalille

Der Mensch und seine Mythen

Der Mensch gegen die Kultur

Der Mythos und seine Probleme

Der Mythos dessen, was wir sind

Das gewonnene Paradies

Der Segen der Bestrafung

Mythos und Zivilisation

Der Drache der Kultur




Die angebliche Nutzlosigkeit des Wissens

Der Sisyphosmythos

Die Unwissenheit

Der Traum des Unwissenden

Die Abhangigkeit der Ignoranten

Die Identitat aufgeben

Der imaginare Kerker

Die Guten oder die Gerechten?

Denken und Fuhlen

Die Unwissenheit hinter sich lassen

Das Gift des Vergleichs

Die Lust am Spionieren und Urteilen

Kalendergeschichten

Der Suchende

Das Aufbegehren des Suchenden

Der Ungehorsam

Intelligenter Gehorsam

Erfahrung als Gefahr




Die Arbeiten des Herkules

Die Irrwege

Werteskala. Die Reihenfolge

Eitelkeit und Hochmut

Der Meister

Identitat: Schein oder Wirklichkeit?

Wissen oder Glauben

Vom Erwachen

Von der Notwendigkeit koharent zu sein

Braucht man einen Lehrmeister?

Die Weisheit

Individuelle und gesellschaftliche Genese

der

Weisheit

Die duale Konzeption der Welt

Der weise Einsiedler

Wie ein wahrer Weiser ist

Weise werden

Bibliographie




All denen, die suchen ...
und suchen ...
und suchen ...



Vorwort

Jahrelang verschob ich immer wieder meine Pline, tiber das
Gluck zu schreiben. 2002 erschien schliefdlich die Serie Hojas de
Ruta (Wegweiser), in der ich versuchte, eine Karte der Wege zu
zeichnen, die ich fiir unerlasslich halte, um sich selbst zu
verwirklichen, das heifst, um ein gliickliches Leben fiihren zu
konnen. Das Gluck, so schrieb ich im letzten der Wege, besteht
nicht darin, in einem Zustand standiger Gliickseligkeit zu leben,
sondern in dem Gefiihl innerer Gelassenheit, das sich einstellt,
wenn wir die Gewissheit haben, uns auf dem Weg zu befinden,
fir den wir uns entschieden haben.

Als ich das Manuskript zu Gliicklich sein. Wege zu einem
erfiillten Leben ablieferte, empfand ich etwas, das ich zuletzt
achtzehn Jahre zuvor empfunden hatte, als ich noch einmal die
Texte Uberarbeitete, aus denen dann meine erste
Buchpublikation wurde, Cartas para Claudia (Briefe an Claudia):
das Gefiihl des »das war’s«, das Bewusstsein, dass alles
geschrieben war, was zu schreiben war.

1984 allerdings war es das — durchaus angenehme - Gefiihl
gewesen, alles zu Papier gebracht zu haben, was ich zum
damaligen Zeitpunkt wusste; verbunden mit der Erleichterung,
eine Arbeit zu Ende gebracht zu haben, die mir urspriinglich
nicht zu bewaltigen schien. Diesmal hingegen hatte ich das



Gefuhl, keine Ideen mehr zu haben. Schliefdlich konnte man
sich nur noch wiederholen, wenn man vom letzten Weg sprach.

Mittlerweile ist mehr als ein Jahr vergangen, seit ich mein
letztes Buch abgegeben habe. Und ich habe in dieser
Ruhephase, die auf eine getane Arbeit folgt, einiges gelernt.
Zum einen, dass Schreiben keine harte Arbeit ist, sondern
vielmehr Vergnigen und innere Notwendigkeit; tatsachlich
fihlt es sich fur mich seltsam an, wenn ich mir nicht die Zeit
nehme, meine Gedanken zu Papier zu bringen oder im
Computer festzuhalten. Zum anderen sagen mir die Menschen,
die ich liebe, meine Freunde, meine Familie, meine Leser,
meine wenigen Patienten, dass ich doch weiterschreiben solle.
Sie bitten mich darum und beteuern, dass ihnen das Gelesene
helfe.

Vielleicht aus diesen beiden Grunden — aber sicher nicht nur
deswegen — bin ich zu dem Schluss gekommen, dass das Gluck -
das hochste Ziel eines jeden Menschen — zwar tatsachlich der
Gipfel des Berges ist, aber nicht zwangslaufig das Ende des
Weges bedeuten muss.

In diesen Monaten bin ich auf eine Sufi-Weisheit gestofden:

Erleuchtung heifst, den Gipfel des Berges zu erreichen und von
dort immer hohere Hohen zu erklimmen.

Immer weiter nach oben steigen.
Man mausste in der Lage sein, etwas zu sehen, das nicht alle
sehen, um nach dem Gipfel noch hohere Hohen zu erklimmen.



Man musste weise sein, um erleuchtet zu werden.
Oder man musste erleuchtet werden, um zu einem Weisen
Zzu werden ...

Und ich erkannte, dass es noch einen weiteren Weg gab, dessen
Karte ich noch nicht gezeichnet hatte. Einen Weg, der auf
keiner Karte auftaucht, weil er nicht zwingend ist, sondern
lediglich eine Moglichkeit. Nicht mehr und nicht weniger.

Und ich freute mich, als ich merkte, dass es weitergeht, auch
nachdem man den Gipfel erreicht hat.

Ein neues Projekt ging mir durch den Kopf und bahnte sich
seinen Weg auf den Bildschirm meines PCs: eine Studie tber
die Weisheit. Ich wollte herausfinden, ob dieser neue Weg allen
offensteht, die ihn gehen wollen, oder lediglich einigen wenigen
Auserwahlten: den Klugen und Gelehrten, den Geistesarbeitern,
Mystikern, Philosophen, Hochbegabten ...

Ich wollte die Geschichte einer imagindaren Reise schreiben.
Einer Reise weg von der Unwissenheit, die bei uns allen am
Anfang steht, hin zur Weisheit, die wir niemals erreichen
werden, auch wenn wir ihr mit jedem Tag naher kommen. Die
Protagonistin dieser Reisenotizen ist eine Frau, die in meinem
Kopf zuerst Marta hiefs, dann Maria und zwischendurch Marie,
um schliefslich zu Shimriti zu werden. So heifst nun die Frau,
die sich auf den Weg zu hoherer Weisheit macht und uns auf
ihre Reise mitnimmt, so wie es ihr Meister mit ihr tat.



Thr Name ist nicht zufallig gewahlt, sondern setzt sich aus
zwel Sanskrit-Wortern zusammen: »Shruti« und »Smriti«. [1]

Die Idee, diese beiden Worter zusammenzuziehen, soll
versinnbildlichen, dass das, was du hier liest, nichts Neues ist.
Es wurde von den Weisen erzahlt, gesungen und gehort und in
den heiligen Buchern nahezu aller ostlichen und westlichen
Kulturen niedergeschrieben, gelesen und bewahrt.

Shimriti verweist auf unsere einzige Aufgabe: uns auf der
Suche nach uns selbst, die Worte anderer zu eigen zu machen,
denn sich selbst zu finden, ist die grofdte Weisheit von allen.



Vorbemerkung des Autors

Die Richtung, welche die Philosophie in unserer Kultur
eingeschlagen hat, sollte uns nicht vergessen lassen, dass diese
sechshundert Jahre vor Christus im antiken Griechenland ihren
Ausgang nahm, [2] nicht nur als ein Wissen um die Grundlagen
unserer Wirklichkeit, sondern auch als Lebenskunst, als ein
Weg, in Harmonie zu leben und zu einem erfullten Sein zu
finden.

In dieser Philosophie gab es keine Trennung von Theorie
und Praxis, von Wissen und Wandel. Die antiken Philosophen
wussten, dass ein Kklarer, wacher Geist die Quelle innerer
Befreiung und tiefer Verdnderung ist und sich aus der taglichen
Verpflichtung zum inneren Wachstum néhrt.

Die feste Uberzeugung, dass die Weisheit und das Leben
untrennbar miteinander verbunden sind, machte aus der
Philosophie das therapeutische Wissen par excellence und ein
Mittel zur Heilung und Befreiung bei seelischem Leiden. Die
genaue Kenntnis der Realitdt und unserer selbst war der Weg,
auf dem der Mensch wirklich zum Menschen werden konnte.
In diesem Kontext wurde das Leiden in all seinen Formen
letztendlich als unerwiinschte Folge der Unwissenheit
verstanden.



Der Weise war also das Abbild eines glucklichen Menschen und
ein Vorbild an innerer Fulle, Ausdruck des menschlichen
Potentials.

Wenn in diesem Buch von Weisheit die Rede ist, meine ich
damit stets diese Vorstellung von Wissen, die untrennbar mit
der taglichen Erfahrung verbunden ist, eher erlebbar als
rational begreifbar, eher anregend als erklarend. Es geht mir
nicht um die Anhdufung von Wissen, sondern darum, Zugang
zu einem neuen Bewusstseinszustand zu finden und mit jedem
Tag ein wenig weiser zu werden.

Die Philosophie erweckt den Anschein einer Welt, die
ausschliefSlich gelehrten Spezialisten vorbehalten ist, wahrend
wir Laien nur mihsam Zugang zu ihr finden.

Die Weisheit, verstanden als Wahrheit und vor allem die
Suche nach ihr stehen und standen stets allen offen (falls du
das noch nicht wusstest); denn die Wahrheit ist kein Privileg fiir
Fachleute oder Kenner, sondern allen zuganglich, die
aufrichtig, ausdauernd und ernsthaft nach ihr suchen.

Die Wahrheit war nie Eigentum irgendeines Gelehrten oder
irgendeiner Wissenschaft. Niemand kann sie flir sich
beanspruchen.

In den letzten Jahrzehnten hat die humanistische Psychologie
das wissenschaftliche Feld bestellt, auf dem es am ehesten



gelungen ist, sich dieser von der Philosophie vernachlassigten
Fragen wieder anzunehmen.

Diese Disziplin, auch »dritte Kraft« oder »dritte Schule« der
Psychotherapie genannt — der auch ich angehore — hat sich als
deutliche Alternative zur positivistischen Psychologie und der
klassischen Psychoanalyse etabliert.

Diese »Wachablosung« hat nicht zuféllig stattgefunden;
vielmehr hat die humanistische Psychologie viel mit der
althergebrachten Philosophie gemein.

Unsere Arbeitsmethode besteht im Prinzip darin, auf »Rezepte«
und »Techniken mit sofortiger Wirkung« zu verzichten, weil
wir wissen, dass sie auf lange Sicht nicht funktionieren. Wir
sind vielmehr davon tuberzeugt, dass Erfillung und wahre
Veranderung nur durch die griundliche Kenntnis der eigenen
Personlichkeit erreicht werden konnen. Und diese basiert auf
dem Wissen um den Platz, den jeder Einzelne in der Welt
einnimmt.

Humanistische Therapeuten glauben, dass eine
psychotherapeutische Praxis, die wuns nicht zu mehr
Verstandnis, Bewusstsein und Kongruenz filhrt, sehr begrenzt
und auf Dauer wirkungslos ist. Mit anderen Worten: Wir sind
der Ansicht, dass ein enger Zusammenhang zwischen der
genauen Kenntnis der Realitdit (unserem Wissen), der
Wahrnehmung (unserem Fiihlen und unserer



Vorstellungskraft) und der Entwicklung von Potentialen
(unserem Denken und Handeln) besteht.

Wir wollen unsere Patienten, Klienten oder Schiuler (wie
auch immer man sie nennen will) nicht nach ihrem
Gesundheits- oder Krankheitszustand beurteilen, sondern als
Personen, die Schwierigkeiten, Fehleinstellungen und Konflikte
mitbringen, wie sie auf dem Weg eines jeden Menschen zur
vollstandigen Selbstverwirklichung nur naturlich sind.

Von Anfang an hat dieses psychotherapeutische Modell sein
Augenmerk auf die Weisheit aller Epochen, die Philosophia
perennis, und in meinem Fall ganz besonders auf die
Verbindung von oOstlicher und westlicher Gedankenwelt
gerichtet, die in den jahrtausendealten Geschichten ihren
Ausdruck finden.

Dieses Buch ist eine Moglichkeit, meine Sicht auf diese
Zusammenhange zu teilen, es ist eine Einladung, dieser
Weisheit nachzugehen, die in unserer Kultur weitgehend
exklusiven Kreisen vorbehalten bleibt.

Wege zum Wissen richtet sich an all jene, die sich schon immer
»ein wenig mit Philosophie beschéaftigen« wollten, weil sie
glaubten, es konne ihnen weiterhelfen, und die sich enttduscht,
erntchtert oder ausgeschlossen fiihlten, wenn sie versuchten,
sich diesem Wissen zu ndhern. Aber Vorsicht: Es will keine



erschopfenden Antworten geben, sondern dazu ermutigen
weiterzusuchen.

Wege zum Wissen versucht, eine Einstellung zu verdeutlichen,
die im Widerspruch zu all jenen Denkweisen, ideologischen
Gruppierungen oder pseudoreligiosen Bewegungen steht, die
das Monopol auf spirituelles Wissen fir sich beanspruchen
oder behaupten, den Weg zur inneren Freiheit fir sich
gepachtet zu haben.

Von Anfang an geht es mir darum, die grundsatzliche
Einstellung deutlich zu machen, die meine, aber auch die vieler
anderer ist, die wie ich nichts mit all diesen gelehrten
Dilettanten und Kopfarbeitern anfangen konnen, die sich zu
ausschliefdlichen Hutern der Weisheit und des Gluicks
aufschwingen.

Jorge Bucay



Einleitung

Am 23. Mai 1998 jahrte sich der Abschluss meines
Medizinstudiums an der Universitit von Buenos Aires zum
finfundzwanzigsten Mal. Meine langjahrige Erfahrung als
Therapeut und Patient halfen mir zu begreifen, dass eine enge
Verbindung zwischen der Philosophie besteht, wie sie
ursprunglich angelegt war, der Psychotherapie, wie ich sie
verstehe, und der ewigen Weisheit, von der Aldous Huxley
spricht [31. Alle drei, so finde ich, beschaftigen sich in erster
Linie mit der Freiheit des Individuums, dem Weg zu einem
erfullten Leben und der Erkenntnis der letzten Wahrheiten und
bieten sich deshalb besonders an, etwas uber das Leben zu
lernen.

Dennoch finde ich in den Konzepten, die unsere Gesellschaft
jedem dieser Bereiche zuordnet, allerhand Irrwege,
Schwierigkeiten und Widerspriiche, die mir taglich begegnen.
Was die Psychologie betrifft, so zeigt schon der Umstand,
dass es mehr als vierhundertfinzig verschiedene
psychotherapeutische Schulen gibt, dass es keine einheitliche
Wissenschaft des menschlichen Verhaltens und seiner
Methodologie gibt. Ich personlich misstraue den Hauruck-
Methoden, die entwickelt wurden, um rasche Resultate zu
erzielen. Nicht, weil ich sie fir nutzlos hielte, sondern weil sie



uns nur dabei helfen konnen, erfolgreich oder effizient zu sein,
wohl kaum aber, ein glicklicheres Leben zu fiihren.
Andererseits stehe ich auch solchen Therapien skeptisch
gegenuber, die eine mechanistische Herangehensweise
bevorzugen. Zu oft fordern sie, dass wir unser ganzes Leben
darauf ausrichten, die Grinde fiir unsere Leiden und den
tieferen Ursprung unserer Neurosen zu finden, und
versprechen im Gegenzug, dass uns das mit unserem Schmerz
versohnen wird. Ich verstehe psychologische Hilfe vor allem als
einen Prozess, der im Grunde darauf beruht, einem Menschen
die Mittel an die Hand zu geben, damit er besser leben, sich
besser kennenlernen und vorausschauender sein kann, mit
dem einzigen Ziel, dass dieses Sich-Bewusst-Werden ihm dabei
hilft, nicht so oft in eine Falle zu tappen.

Die Philosophie wiederum erscheint uns oft als ein im
wesentlichen enzyklopadistisches, hermetisches und
spekulatives Wissen, das mit seiner Schwester im Geiste, der
Weisheit, nur noch etymologisch verbunden ist (»Philosophie«
geht auf das Griechische philos und sophos zurtuck, »Liebe zur
Weisheit«). Mit anderen Worten: Sie ist zu einer
selbstreferentiellen Beschaftigung mit dem gelehrten, auf
Bildung beruhenden Wissen geworden, das fast unbemerkt den
Platz seiner Schwester eingenommen hat. Nur wenig hat diese
Wissenschaft von dem bewahrt, was sie urspriinglich einmal
war: eine Schule par excellence, die den Menschen lehrte zu
leben.



Weisheit assoziieren wir meist sofort mit dieser Art von
abstraktem Wissen. Wenn wir dieses Wort horen, denken wir
automatisch an introvertierte, ernsthafte Denker, die sich in
der Stille staubiger, dusterer Bibliotheken vergraben, wahrend
sich auf der anderen Seite des Fensters die wunderbaren
Freuden des Lebens ereignen.

Doch auch wenn unsere Zivilisation das nicht wahrhaben will,
in Wirklichkeit ist Weisheit dort zu finden, wo sich Wissen,
Erfahrung, personliche Veranderung und innere Befreiung
vereinen.

Der Mensch ziindet sich in der Nacht ein Licht an, ganz von sich
aus.

Heraklit

Ein umfassendes Wissen erklart die Realitit nicht, sondern
macht Teilhabe an ihr erfahrbar. Es erbringt den Beweis, dass
ein erfilltes Leben nur dann maoglich ist, wenn wir begreifen,
wer wir sind, nachdem wir in den Ursprungen unserer
Identitat aufgegangen sind.

Es gibt kein wahres Wissen ohne Erkenntnis.

Es gibt keine Erkenntnis ohne eine griindliche Veranderung
der inneren Sichtweise.

Es gibt Kkeine zuverldssige Sichtweise ohne eine
verbindliche Wahrheit.



Und es gibt keine grofdere Wahrheit als jene, die wir in uns
selbst finden. [4]

Wenn es diese Verbindung zum eigenen Leben nicht gibt, ist
alles Wissen nutzlos und verkehrt sich in ein blofSes Argument,
um Missstdnde zu rechtfertigen und vorldufige Antworten auf
Fragen zu finden, fir die die Menschheit noch keine Losung
gefunden hat. Vielleicht ist diese fehlende Bindung an das
eigene Leben der Grund dafiir, dass die antike Weisheit heute
fast keine Bedeutung mehr fiir den Menschen hat.

So mancher, der sie sich dennoch zu erschliefSen hoffte,
landete im sterilen Labyrinth spekulativen Denkens oder in den
Fangen einer zweifelhaften Religion. Und so haftete der
Weisheit irgendwann zu Unrecht eine Aura des
Geheimbtundlerischen oder Esoterischen an.

Andere suchten und suchen ihre Antworten in der
Wissenschaft und ihrer engsten Verbliindeten, der Technologie.
Eine Verbindung, die heute zur dominierenden Kraft in der
modernen westlichen Welt geworden ist und die, so Stanislav
Grof, Mitbegrinder der transpersonalen Psychologie, als
Sinnbild fir Fortschritt und Entwicklung gesehen wird, so dass
alles Vergangene als eine Zeit infantiler Unreife begriffen wird.
Eine Auffassung, die nur allzu hdufig auf jede Kultur, die sich
von unserer unterscheidet, angewendet wird und Einstellungen
wie diese zur Folge hat: »Wir sind die kultivierten,
fortschrittlichen, reifen Menschen; alle anderen sind unwissend
und zuruckgeblieben ...«



In einem Zug sitzen sich ein beruhmter, international
anerkannter Biologe und ein fast analphabetischer Bauer aus
der Gegend gegenuber. Der Erste in einem tadellosen,
dunkelgrauen Anzug, der andere in einer zerschlissenen, aber
sauberen Leinenhose. Der Wissenschaftler sitzt inmitten von
Bucherstapeln, der Bauer hat lediglich ein kleines
Kleiderbuindel dabei.

»Wollen Sie all diese Blicher auf der Fahrt lesen?«, fragt der
Bauer.

»Nein, aber ich verreise niemals ohne sie«, antwortet der Biologe.
»Und wann lesen Sie sie?«

»Ich habe sie bereits gelesen ... Mehr als einmal. «

»Und Sie wissen nicht mehr, was drinsteht?«

»Doch, in diesen und vielen anderen mehr ...«

»Unglaublich ... Und um was geht es in diesen Blichern?«

»Um Tiere ...«

»Was fiir ein Segen fiir Ihre Nachbarn! Haben einen Tierarzt
gleich nebenan ...«

»Ich bin kein Tierarzt. Ich bin Biologe.«

»Aha ... Und wozu ist Ihr ganzes Wissen gut, wenn Sie keine Tiere
heilen?«

»Es geht darum, immer mehr zu wissen ... Mehr zu wissen als alle
anderen.«

»Und wozu?«

»Schau ... Ich erklare es dir. Das macht die Reise gleichzeitig ein
bisschen produktiver. Angenommen, du und ich schlossen eine
Wette ab. Angenommen, fiir jede Frage tlber Tiere, die ich dir



stelle und auf die du keine Antwort weifst, gibst du mir, sagen wir
mal, einen Peso. Und angenommen, fiir jede Frage, die du mir
stellst und die ich nicht beantworten kann, gebe ich dir hundert
Pesos ... Durch mein Wissen wiirde sich die Waage zu meinen
Gunsten neigen und am Ende der Reise hdtte ich ein bisschen Geld
dazugewonnen.«

Der Bauer denkt und denkt, wahrend er mit den Fingern
imagindre Zahlen abzdhlt. Schliefslich fragt er:

»Sind Sie sicher?«

»Vollig sicher«, antwortet der Biologe.

Der Bauer greift in seine Hosentasche und vergewissert sich, ob
er eine Peso-Miinze dabeihat (Er wettet nie, wenn er seine
Wettschuld nicht begleichen kann).

»Ich zuerst?«, fragt er dann.

»Nur zu«, ermuntert thn der Biologe selbstsicher.

»Uber Tiere?«

»Uber Tiere.«

»Mal sehen ... Was ist das fiir ein Tier? Es hat Federn, legt keine
Eier, wird mit zwei Kopfen geboren, erndhrt sich ausschliefslich
von griinen Blattern und stirbt, wenn man ihm den Schwanz
abschneidet?«

»Wie bitte?«, fragt der Biologe.

»Wie heifst das Tier, das Federn hat, keine Eier legt, mit zwei
Kopfen geboren wird, griine Blitter frisst und stirbt, wenn man
thm den Schwanz abschneidet?«

Der Wissenschaftler ist verdutzt und bittet um ein wenig
Bedenkzeit. Dann sucht er in seinem Geddchtnis nach der



richtigen Antwort. Die Minuten vergehen. Schliefslich fragt er:
»Darfich meine Biicher benutzen?«

»Nattirlich!«, antwortet der Bauer.

Der Wissenschaftler breitet mehrere Binde auf dem Sitz aus,
blattert in den Inhaltsverzeichnissen, betrachtet die
Illustrationen, nimmt ein Blatt Papier und macht sich Notizen.
Dann wuchtet er einen grojfsen Koffer von der Gepdckablage und
nimmt drei dicke, schwere Wiilzer heraus, die er nun ebenfalls
konsultiert.

Ein, zwei Stunden vergehen. Der Biologe blattert und blittert,
schaut und murmelt vor sich hin, wihrend er seltsame Zeichen in
sein Notizheft kritzelt.

Schliefslich kommt die Durchsage, dass der Zug nun in den
Zielbahnhof einfahre. Der Biologe sucht schneller, er schwitzt
und atmet schwer, aber er hat keinen Erfolg. Als der Zug
langsamer wird, greift der Biologe in seine Hosentasche, nimmt
einen nagelneuen Hundert-Peso-Schein heraus und reicht ihn dem
Bauern mit den Worten:

»Sie haben gewonnen. Nehmen Sie.«

Der Bauer steht auf, nimmt den Schein, betrachtet ihn zufrieden
und steckt ihn ein.

»Vielen Dank«, sagt er. Damit nimmt er sein Blindel und wendet
sich zum Gehen.

»Warten Sie, warten Sie!«, halt ithn der Biologe zuriick. »Wie
heifst denn nun dieses Tier ?«

»Ach so ... Das weifs ich auch nicht«, antwortet der Bauer. Er
nimmt die Ein-Peso-Mtinze aus der Tasche und reicht sie dem



[13] Hinsichtlich Darwins Theorien konnten wir genauso
denken: Hatte der Affe sich nicht weiterentwickelt, hatte er sich
nicht aufgerichtet. Er wére ein Affe geblieben und hétte sich
damit einige Probleme erspart. Aber in diesem hypothetischen
Fall hatte es auch die Menschheit nicht gegeben.

[14] Erkenntnistheoretisch: Kultur = Wissen.
[15] Soziologisch: Kultur = Gesellschaft.
[16] Frankfurt am Main, Suhrkamp 1994.

[17] A. Camus, Der Mythos von Sisyphos. Ubers. Hans Georg
Brenner und Wolfdietrich Rasch.

[18] Aber er legt auch nahe — warum es nicht aussprechen? —,
dass die Unsterblichkeit letztendlich aus allem Tun eine
nutzlose, sinnlose Anstrengung machen KkoOnnte, die
Ausgrenzung, Zerstorung und Chaos nach sich zieht.

[19] Wir haben bereits gesehen, dass eine selbstreferentielle,

hermetische Weisheit, die in den Handen einiger weniger
Spezialisten liegt, zu einem »Orchideenfach« wirde (so wie es
der Philosophie erging), die sich in den Dienst von
Ausgrenzung, Zerstorung und Chaos stellt.

[20] Das soll keineswegs heifSen, dass sich Gehorsam und
Vertrauen auf die Unwissenden beschrankt.



[21] Als Schauspieler, Sanger oder Redner hast du diese
Panik, bevor du vor Publikum trittst. Diese Angst trifft nicht nur
Anfanger, sondern auch jene, die schon ein Leben lang auf der
Buhne stehen. Bevor du die Buhne betrittst, iuberkommt dich
das grofde Zittern, diese Angst, ob du auch diesmal bestehen
wirst oder nicht.

[22] Schon der Gedanke an den Entwurf eines Gefangnis- und
Uberwachungskonzepts namens Panoptikum ldsst mich
schaudern.

[23] Es gibt auch abschreckende Namen: Drogen, Alkohol,
Phobien, Obsessionen, Gefangnis, Wahnsinn.

[24] Gerechtigkeit meint hier: jedem das, was er verdient.
[25] Erfolgswahn.

[26] Manche glauben, dass diese Versuchung immer gegeben
ist ... Ich glaube das nicht.

[27] In den fernodstlichen Lehren ist der Tod nur ein dufderes
Ereignis. Das Innere hingegen ist ewig.

[28] Siehe hierzu die Theorie von Sheldrake, S. 28.
[29] Platon, Thedtet, ein fiktiver Dialog Sokrates’ mit Theatet.

[30] »Das Zeitalter der Kritik«, wiirde Immanuel Kant sagen.



[31] In den meisten Landern war auch der Schullehrer ein
geachteter und anerkannter Mann, dem eine Vorbildfunktion
zukam. In jedem Dorf und in jeder Schule wurde der Lehrer als
Trager der Weisheit verehrt. Man wandte sich nicht nur in
Bildungsfragen an ihn, sondern bat auch in familidren,
gesellschaftlichen oder politischen Dingen um seinen Rat.

[32] In der fernodstlichen Philosophie ist dies der Zustand des
Satori.

[33] In Argentinien holt das Mauschen Pérez die
herausgefallenen Milchzdhne ab und legt dafiir Geld unter die
Kopfkissen der Kinder.

[34] Wie oft hast du dich schon geérgert ... Und was hast du
daraus gelernt? Wie oft hast du dich ohnmaéchtig gefiihlt ... und
welche Erfahrung hast du daraus gewonnen? Wie oft hast du
die dufleren Umstdnde durch einen Wutanfall zu dndern
versucht?

[35] Bei dem anderen Ziel geht es darum, dem Patienten
dabei zu helfen, Verwundungen ans Tageslicht zu bringen und
zu akzeptieren, dass es Schatten gibt, damit beide heilen
konnen.

[36] Essays, Erste Reihe, Diogenes 1983, Ubers. Harald Kiczka.

[37] Eingefihrt wurde der Begriff durch den Psychiater und
Denker C.G. Jung, der im hermetischen taoistischen Denken
eine der Hauptquellen seiner Inspiration fand.



[38] Auch Vergil schreibt in seiner Aeneis: »Excudent alii
spirantia mollius aera, vivos ducent de marmore vultus«, was
ubersetzt soviel heifst wie »Herausbilden werden andere
geschmeidiger atmende Bronzen, werden lebendige Mienen

abgewinnen dem Marmor ...«

[39] Matthaus. 18,3



