


Jorge Bucay

Das Buch der Weisheit

Wege zum Wissen

Geschichten

 

Aus dem Spanischen von Lisa Grüneisen

 



Über dieses Buch

 
 
Jorge Bucay geht unseren Vorstellungen von der Welt auf den

Grund. Er befragt unsere kulturellen Prägungen und Mythen

und regt an, lieb gewordene Überzeugungen und

Gewohnheiten auf den Prüfstand zu stellen. Dabei verführt er

uns durch Geschichten, die wir alle zu kennen meinen, und die

durch seine eigenwillige Interpretation ein verblüffend neues

Gesicht erhalten - von der Schöpfungsgeschichte der Bibel, über

den Mythos des Sisyphos bis hin zur Geschichte des Prinzen

Siddharta, der nach seiner Erleuchtung Buddha genannt

wurde. Jorge Bucay stellt westliches und östliches Denken

einander gegenüber und macht uns Mut, Fragen zu stellen, alte

Denkmuster abzulegen und den Weg zu beschreiten, der von

der Ignoranz zum Wissen führt.
 

»In Wirklichkeit ist Weisheit dort zu finden, wo sich Wissen,

Erfahrung, persönliche Veränderung und innere Befreiung

vereinen.« Jorge Bucay
 

 
Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de

https://www.fischerverlage.de/


Biografie

 
 
Jorge Bucay, 1949 in Buenos Aires geboren, ist einer der

einflussreichsten Gestalttherapeuten Argentiniens. Mit »Komm,

ich erzähl dir eine Geschichte« gelang ihm der internationale

Durchbruch als Autor. Bucays Bücher wurden in mehr als

dreißig Sprachen übersetzt und haben sich weltweit über zehn

Millionen Mal verkauft.

Lisa Grüneisen, 1967 geboren, arbeitet seit ihrem Studium

der Romanistik, Germanistik und Geschichte als Übersetzerin.

Sie übersetzte unter anderem Bücher von Carlos Ruiz Zafón,

Carlos Fuentes, Miguel Delibes, Alberto Manguel und Frida

Kahlo.



Impressum

 
 

Erschienen bei FISCHER E-Books

 

Die spanische Originalausgabe erschien 2003 unter dem Titel

›Shimriti. De la ignorancia a la sabiduria‹

© 2003, Editorial Sudamericana S.A.

und Editorila Nuevo Extremo S.A.

The translation follows the edition by Editorial Sudamericana

S.A., Buenos Aires 2003

Published by arrangement with UnderCover Literary Agents

Für die deutsche Ausgabe:

© S. Fischer Verlag GmbH, Frankfurt am Main 2015

Covergestaltung: hißmann, heilmann, hamburg

Coverabbildung: Marcelino Truong

Die Illustration im Kapitel »Intelligenter Gehorsam« von N.

Andry gehört zu einer Abhandlung über Orthopädie aus dem

13. Jahrhundert

ISBN 978-3-10-402826-2

 

Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt.

 

Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im

Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.



Hinweise des Verlags

 
 

Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu

unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen

Textes kommen.

 

Im Text enthaltene externe Links begründen keine inhaltliche

Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem

jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die

verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der

Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft, mögliche

Rechtsverstöße waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht

erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht keinerlei

Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

 
 

Dieses E-Book enthält möglicherweise Abbildungen. Der Verlag

kann die korrekte Darstellung auf den unterschiedlichen E-

Book-Readern nicht gewährleisten.

 

Wir empfehlen Ihnen, bei Bedarf das Format Ihres E-Book-

Readers von Hoch- auf Querformat zu ändern. So werden

insbesondere Abbildungen im Querformat optimal dargestellt.

Anleitungen finden sich i.d.R. auf den Hilfeseiten der Anbieter.



Inhalt

[Widmung]

Vorwort

Vorbemerkung des Autors

Einleitung

Eine Bestandsaufnahme

Die vielen Seiten einer Medaille

Der Mensch und seine Mythen

Der Mensch gegen die Kultur

Der Mythos und seine Probleme

Der Mythos dessen, was wir sind

Das gewonnene Paradies

Der Segen der Bestrafung

Mythos und Zivilisation

Der Drache der Kultur



Die angebliche Nutzlosigkeit des Wissens

Der Sisyphosmythos

Die Unwissenheit

Der Traum des Unwissenden

Die Abhängigkeit der Ignoranten

Die Identität aufgeben

Der imaginäre Kerker

Die Guten oder die Gerechten?

Denken und Fühlen

Die Unwissenheit hinter sich lassen

Das Gift des Vergleichs

Die Lust am Spionieren und Urteilen

Kalendergeschichten

Der Suchende

Das Aufbegehren des Suchenden

Der Ungehorsam

Intelligenter Gehorsam

Erfahrung als Gefahr



Die Arbeiten des Herkules

Die Irrwege

Werteskala. Die Reihenfolge

Eitelkeit und Hochmut

Der Meister

Identität: Schein oder Wirklichkeit?

Wissen oder Glauben

Vom Erwachen

Von der Notwendigkeit kohärent zu sein

Braucht man einen Lehrmeister?

Die Weisheit

Individuelle und gesellschaftliche Genese der

Weisheit

Die duale Konzeption der Welt

Der weise Einsiedler

Wie ein wahrer Weiser ist

Weise werden

Bibliographie



All denen, die suchen …

und suchen …

und suchen …



Vorwort

Jahrelang verschob ich immer wieder meine Pläne, über das

Glück zu schreiben. 2002 erschien schließlich die Serie Hojas de

Ruta (Wegweiser), in der ich versuchte, eine Karte der Wege zu

zeichnen, die ich für unerlässlich halte, um sich selbst zu

verwirklichen, das heißt, um ein glückliches Leben führen zu

können. Das Glück, so schrieb ich im letzten der Wege, besteht

nicht darin, in einem Zustand ständiger Glückseligkeit zu leben,

sondern in dem Gefühl innerer Gelassenheit, das sich einstellt,

wenn wir die Gewissheit haben, uns auf dem Weg zu befinden,

für den wir uns entschieden haben.

Als ich das Manuskript zu Glücklich sein. Wege zu einem

erfüllten Leben ablieferte, empfand ich etwas, das ich zuletzt

achtzehn Jahre zuvor empfunden hatte, als ich noch einmal die

Texte überarbeitete, aus denen dann meine erste

Buchpublikation wurde, Cartas para Claudia (Briefe an Claudia):

das Gefühl des »das war’s«, das Bewusstsein, dass alles

geschrieben war, was zu schreiben war.

1984 allerdings war es das – durchaus angenehme – Gefühl

gewesen, alles zu Papier gebracht zu haben, was ich zum

damaligen Zeitpunkt wusste; verbunden mit der Erleichterung,

eine Arbeit zu Ende gebracht zu haben, die mir ursprünglich

nicht zu bewältigen schien. Diesmal hingegen hatte ich das



Gefühl, keine Ideen mehr zu haben. Schließlich konnte man

sich nur noch wiederholen, wenn man vom letzten Weg sprach.

Mittlerweile ist mehr als ein Jahr vergangen, seit ich mein

letztes Buch abgegeben habe. Und ich habe in dieser

Ruhephase, die auf eine getane Arbeit folgt, einiges gelernt.

Zum einen, dass Schreiben keine harte Arbeit ist, sondern

vielmehr Vergnügen und innere Notwendigkeit; tatsächlich

fühlt es sich für mich seltsam an, wenn ich mir nicht die Zeit

nehme, meine Gedanken zu Papier zu bringen oder im

Computer festzuhalten. Zum anderen sagen mir die Menschen,

die ich liebe, meine Freunde, meine Familie, meine Leser,

meine wenigen Patienten, dass ich doch weiterschreiben solle.

Sie bitten mich darum und beteuern, dass ihnen das Gelesene

helfe.

Vielleicht aus diesen beiden Gründen – aber sicher nicht nur

deswegen – bin ich zu dem Schluss gekommen, dass das Glück –

das höchste Ziel eines jeden Menschen  – zwar tatsächlich der

Gipfel des Berges ist, aber nicht zwangsläufig das Ende des

Weges bedeuten muss.

 

In diesen Monaten bin ich auf eine Sufi-Weisheit gestoßen:

Erleuchtung heißt, den Gipfel des Berges zu erreichen und von

dort immer höhere Höhen zu erklimmen.

Immer weiter nach oben steigen.

Man müsste in der Lage sein, etwas zu sehen, das nicht alle

sehen, um nach dem Gipfel noch höhere Höhen zu erklimmen.



Man müsste weise sein, um erleuchtet zu werden.

Oder man müsste erleuchtet werden, um zu einem Weisen

zu werden …

 

Und ich erkannte, dass es noch einen weiteren Weg gab, dessen

Karte ich noch nicht gezeichnet hatte. Einen Weg, der auf

keiner Karte auftaucht, weil er nicht zwingend ist, sondern

lediglich eine Möglichkeit. Nicht mehr und nicht weniger.

Und ich freute mich, als ich merkte, dass es weitergeht, auch

nachdem man den Gipfel erreicht hat.

 

Ein neues Projekt ging mir durch den Kopf und bahnte sich

seinen Weg auf den Bildschirm meines PCs: eine Studie über

die Weisheit. Ich wollte herausfinden, ob dieser neue Weg allen

offensteht, die ihn gehen wollen, oder lediglich einigen wenigen

Auserwählten: den Klugen und Gelehrten, den Geistesarbeitern,

Mystikern, Philosophen, Hochbegabten …

 

Ich wollte die Geschichte einer imaginären Reise schreiben.

Einer Reise weg von der Unwissenheit, die bei uns allen am

Anfang steht, hin zur Weisheit, die wir niemals erreichen

werden, auch wenn wir ihr mit jedem Tag näher kommen. Die

Protagonistin dieser Reisenotizen ist eine Frau, die in meinem

Kopf zuerst Marta hieß, dann María und zwischendurch Marie,

um schließlich zu Shimriti zu werden. So heißt nun die Frau,

die sich auf den Weg zu höherer Weisheit macht und uns auf

ihre Reise mitnimmt, so wie es ihr Meister mit ihr tat.



Ihr Name ist nicht zufällig gewählt, sondern setzt sich aus

zwei Sanskrit-Wörtern zusammen: »Shruti« und »Smriti«. [1]

 

Die Idee, diese beiden Wörter zusammenzuziehen, soll

versinnbildlichen, dass das, was du hier liest, nichts Neues ist.

Es wurde von den Weisen erzählt, gesungen und gehört und in

den heiligen Büchern nahezu aller östlichen und westlichen

Kulturen niedergeschrieben, gelesen und bewahrt.

 

Shimriti verweist auf unsere einzige Aufgabe: uns auf der

Suche nach uns selbst, die Worte anderer zu eigen zu machen,

denn sich selbst zu finden, ist die größte Weisheit von allen.



Vorbemerkung des Autors

Die Richtung, welche die Philosophie in unserer Kultur

eingeschlagen hat, sollte uns nicht vergessen lassen, dass diese

sechshundert Jahre vor Christus im antiken Griechenland ihren

Ausgang nahm, [2]  nicht nur als ein Wissen um die Grundlagen

unserer Wirklichkeit, sondern auch als Lebenskunst, als ein

Weg, in Harmonie zu leben und zu einem erfüllten Sein zu

finden.

In dieser Philosophie gab es keine Trennung von Theorie

und Praxis, von Wissen und Wandel. Die antiken Philosophen

wussten, dass ein klarer, wacher Geist die Quelle innerer

Befreiung und tiefer Veränderung ist und sich aus der täglichen

Verpflichtung zum inneren Wachstum nährt.
 

Die feste Überzeugung, dass die Weisheit und das Leben

untrennbar miteinander verbunden sind, machte aus der

Philosophie das therapeutische Wissen par excellence und ein

Mittel zur Heilung und Befreiung bei seelischem Leiden. Die

genaue Kenntnis der Realität und unserer selbst war der Weg,

auf dem der Mensch wirklich zum Menschen werden konnte.

In diesem Kontext wurde das Leiden in all seinen Formen

letztendlich als unerwünschte Folge der Unwissenheit

verstanden.
 



Der Weise war also das Abbild eines glücklichen Menschen und

ein Vorbild an innerer Fülle, Ausdruck des menschlichen

Potentials.
 

Wenn in diesem Buch von Weisheit die Rede ist, meine ich

damit stets diese Vorstellung von Wissen, die untrennbar mit

der täglichen Erfahrung verbunden ist, eher erlebbar als

rational begreifbar, eher anregend als erklärend. Es geht mir

nicht um die Anhäufung von Wissen, sondern darum, Zugang

zu einem neuen Bewusstseinszustand zu finden und mit jedem

Tag ein wenig weiser zu werden.
 

Die Philosophie erweckt den Anschein einer Welt, die

ausschließlich gelehrten Spezialisten vorbehalten ist, während

wir Laien nur mühsam Zugang zu ihr finden.

Die Weisheit, verstanden als Wahrheit und vor allem die

Suche nach ihr stehen und standen stets allen offen (falls du

das noch nicht wusstest); denn die Wahrheit ist kein Privileg für

Fachleute oder Kenner, sondern allen zugänglich, die

aufrichtig, ausdauernd und ernsthaft nach ihr suchen.
 

Die Wahrheit war nie Eigentum irgendeines Gelehrten oder

irgendeiner Wissenschaft. Niemand kann sie für sich

beanspruchen.
 

In den letzten Jahrzehnten hat die humanistische Psychologie

das wissenschaftliche Feld bestellt, auf dem es am ehesten



gelungen ist, sich dieser von der Philosophie vernachlässigten

Fragen wieder anzunehmen.

Diese Disziplin, auch »dritte Kraft« oder »dritte Schule« der

Psychotherapie genannt – der auch ich angehöre – hat sich als

deutliche Alternative zur positivistischen Psychologie und der

klassischen Psychoanalyse etabliert.

Diese »Wachablösung« hat nicht zufällig stattgefunden;

vielmehr hat die humanistische Psychologie viel mit der

althergebrachten Philosophie gemein.
 

Unsere Arbeitsmethode besteht im Prinzip darin, auf »Rezepte«

und »Techniken mit sofortiger Wirkung« zu verzichten, weil

wir wissen, dass sie auf lange Sicht nicht funktionieren. Wir

sind vielmehr davon überzeugt, dass Erfüllung und wahre

Veränderung nur durch die gründliche Kenntnis der eigenen

Persönlichkeit erreicht werden können. Und diese basiert auf

dem Wissen um den Platz, den jeder Einzelne in der Welt

einnimmt.
 

Humanistische Therapeuten glauben, dass eine

psychotherapeutische Praxis, die uns nicht zu mehr

Verständnis, Bewusstsein und Kongruenz führt, sehr begrenzt

und auf Dauer wirkungslos ist. Mit anderen Worten: Wir sind

der Ansicht, dass ein enger Zusammenhang zwischen der

genauen Kenntnis der Realität (unserem Wissen), der

Wahrnehmung (unserem Fühlen und unserer



Vorstellungskraft) und der Entwicklung von Potentialen

(unserem Denken und Handeln) besteht.

Wir wollen unsere Patienten, Klienten oder Schüler (wie

auch immer man sie nennen will) nicht nach ihrem

Gesundheits- oder Krankheitszustand beurteilen, sondern als

Personen, die Schwierigkeiten, Fehleinstellungen und Konflikte

mitbringen, wie sie auf dem Weg eines jeden Menschen zur

vollständigen Selbstverwirklichung nur natürlich sind.
 

Von Anfang an hat dieses psychotherapeutische Modell sein

Augenmerk auf die Weisheit aller Epochen, die Philosophia

perennis, und in meinem Fall ganz besonders auf die

Verbindung von östlicher und westlicher Gedankenwelt

gerichtet, die in den jahrtausendealten Geschichten ihren

Ausdruck finden.
 

Dieses Buch ist eine Möglichkeit, meine Sicht auf diese

Zusammenhänge zu teilen, es ist eine Einladung, dieser

Weisheit nachzugehen, die in unserer Kultur weitgehend

exklusiven Kreisen vorbehalten bleibt.
 

Wege zum Wissen richtet sich an all jene, die sich schon immer

»ein wenig mit Philosophie beschäftigen« wollten, weil sie

glaubten, es könne ihnen weiterhelfen, und die sich enttäuscht,

ernüchtert oder ausgeschlossen fühlten, wenn sie versuchten,

sich diesem Wissen zu nähern. Aber Vorsicht: Es will keine



erschöpfenden Antworten geben, sondern dazu ermutigen

weiterzusuchen.
 

Wege zum Wissen versucht, eine Einstellung zu verdeutlichen,

die im Widerspruch zu all jenen Denkweisen, ideologischen

Gruppierungen oder pseudoreligiösen Bewegungen steht, die

das Monopol auf spirituelles Wissen für sich beanspruchen

oder behaupten, den Weg zur inneren Freiheit für sich

gepachtet zu haben.
 

Von Anfang an geht es mir darum, die grundsätzliche

Einstellung deutlich zu machen, die meine, aber auch die vieler

anderer ist, die wie ich nichts mit all diesen gelehrten

Dilettanten und Kopfarbeitern anfangen können, die sich zu

ausschließlichen Hütern der Weisheit und des Glücks

aufschwingen.

Jorge Bucay



Einleitung

Am 23.  Mai 1998 jährte sich der Abschluss meines

Medizinstudiums an der Universität von Buenos Aires zum

fünfundzwanzigsten Mal. Meine langjährige Erfahrung als

Therapeut und Patient halfen mir zu begreifen, dass eine enge

Verbindung zwischen der Philosophie besteht, wie sie

ursprünglich angelegt war, der Psychotherapie, wie ich sie

verstehe, und der ewigen Weisheit, von der Aldous Huxley

spricht [3] . Alle drei, so finde ich, beschäftigen sich in erster

Linie mit der Freiheit des Individuums, dem Weg zu einem

erfüllten Leben und der Erkenntnis der letzten Wahrheiten und

bieten sich deshalb besonders an, etwas über das Leben zu

lernen.

 

Dennoch finde ich in den Konzepten, die unsere Gesellschaft

jedem dieser Bereiche zuordnet, allerhand Irrwege,

Schwierigkeiten und Widersprüche, die mir täglich begegnen.

Was die Psychologie betrifft, so zeigt schon der Umstand,

dass es mehr als vierhundertfünzig verschiedene

psychotherapeutische Schulen gibt, dass es keine einheitliche

Wissenschaft des menschlichen Verhaltens und seiner

Methodologie gibt. Ich persönlich misstraue den Hauruck-

Methoden, die entwickelt wurden, um rasche Resultate zu

erzielen. Nicht, weil ich sie für nutzlos hielte, sondern weil sie



uns nur dabei helfen können, erfolgreich oder effizient zu sein,

wohl kaum aber, ein glücklicheres Leben zu führen.

Andererseits stehe ich auch solchen Therapien skeptisch

gegenüber, die eine mechanistische Herangehensweise

bevorzugen. Zu oft fordern sie, dass wir unser ganzes Leben

darauf ausrichten, die Gründe für unsere Leiden und den

tieferen Ursprung unserer Neurosen zu finden, und

versprechen im Gegenzug, dass uns das mit unserem Schmerz

versöhnen wird. Ich verstehe psychologische Hilfe vor allem als

einen Prozess, der im Grunde darauf beruht, einem Menschen

die Mittel an die Hand zu geben, damit er besser leben, sich

besser kennenlernen und vorausschauender sein kann, mit

dem einzigen Ziel, dass dieses Sich-Bewusst-Werden ihm dabei

hilft, nicht so oft in eine Falle zu tappen.

 

Die Philosophie wiederum erscheint uns oft als ein im

wesentlichen enzyklopädistisches, hermetisches und

spekulatives Wissen, das mit seiner Schwester im Geiste, der

Weisheit, nur noch etymologisch verbunden ist (»Philosophie«

geht auf das Griechische philos und sophos zurück, »Liebe zur

Weisheit«). Mit anderen Worten: Sie ist zu einer

selbstreferentiellen Beschäftigung mit dem gelehrten, auf

Bildung beruhenden Wissen geworden, das fast unbemerkt den

Platz seiner Schwester eingenommen hat. Nur wenig hat diese

Wissenschaft von dem bewahrt, was sie ursprünglich einmal

war: eine Schule par excellence, die den Menschen lehrte zu

leben.



 

Weisheit assoziieren wir meist sofort mit dieser Art von

abstraktem Wissen. Wenn wir dieses Wort hören, denken wir

automatisch an introvertierte, ernsthafte Denker, die sich in

der Stille staubiger, düsterer Bibliotheken vergraben, während

sich auf der anderen Seite des Fensters die wunderbaren

Freuden des Lebens ereignen.

 

Doch auch wenn unsere Zivilisation das nicht wahrhaben will,

in Wirklichkeit ist Weisheit dort zu finden, wo sich Wissen,

Erfahrung, persönliche Veränderung und innere Befreiung

vereinen.

Der Mensch zündet sich in der Nacht ein Licht an, ganz von sich

aus.

Heraklit

Ein umfassendes Wissen erklärt die Realität nicht, sondern

macht Teilhabe an ihr erfahrbar. Es erbringt den Beweis, dass

ein erfülltes Leben nur dann möglich ist, wenn wir begreifen,

wer wir sind, nachdem wir in den Ursprüngen unserer

Identität aufgegangen sind.

Es gibt kein wahres Wissen ohne Erkenntnis.

Es gibt keine Erkenntnis ohne eine gründliche Veränderung

der inneren Sichtweise.

Es gibt keine zuverlässige Sichtweise ohne eine

verbindliche Wahrheit.



Und es gibt keine größere Wahrheit als jene, die wir in uns

selbst finden. [4]

Wenn es diese Verbindung zum eigenen Leben nicht gibt, ist

alles Wissen nutzlos und verkehrt sich in ein bloßes Argument,

um Missstände zu rechtfertigen und vorläufige Antworten auf

Fragen zu finden, für die die Menschheit noch keine Lösung

gefunden hat. Vielleicht ist diese fehlende Bindung an das

eigene Leben der Grund dafür, dass die antike Weisheit heute

fast keine Bedeutung mehr für den Menschen hat.

So mancher, der sie sich dennoch zu erschließen hoffte,

landete im sterilen Labyrinth spekulativen Denkens oder in den

Fängen einer zweifelhaften Religion. Und so haftete der

Weisheit irgendwann zu Unrecht eine Aura des

Geheimbündlerischen oder Esoterischen an.

Andere suchten und suchen ihre Antworten in der

Wissenschaft und ihrer engsten Verbündeten, der Technologie.

Eine Verbindung, die heute zur dominierenden Kraft in der

modernen westlichen Welt geworden ist und die, so Stanislav

Grof, Mitbegründer der transpersonalen Psychologie, als

Sinnbild für Fortschritt und Entwicklung gesehen wird, so dass

alles Vergangene als eine Zeit infantiler Unreife begriffen wird.

Eine Auffassung, die nur allzu häufig auf jede Kultur, die sich

von unserer unterscheidet, angewendet wird und Einstellungen

wie diese zur Folge hat: »Wir sind die kultivierten,

fortschrittlichen, reifen Menschen; alle anderen sind unwissend

und zurückgeblieben …«



In einem Zug sitzen sich ein berühmter, international

anerkannter Biologe und ein fast analphabetischer Bauer aus

der Gegend gegenüber. Der Erste in einem tadellosen,

dunkelgrauen Anzug, der andere in einer zerschlissenen, aber

sauberen Leinenhose. Der Wissenschaftler sitzt inmitten von

Bücherstapeln, der Bauer hat lediglich ein kleines

Kleiderbündel dabei.

»Wollen Sie all diese Bücher auf der Fahrt lesen?«, fragt der

Bauer.

»Nein, aber ich verreise niemals ohne sie«, antwortet der Biologe.

»Und wann lesen Sie sie?«

»Ich habe sie bereits gelesen … Mehr als einmal.«

»Und Sie wissen nicht mehr, was drinsteht?«

»Doch, in diesen und vielen anderen mehr …«

»Unglaublich … Und um was geht es in diesen Büchern?«

»Um Tiere …«

»Was für ein Segen für Ihre Nachbarn! Haben einen Tierarzt

gleich nebenan …«

»Ich bin kein Tierarzt. Ich bin Biologe.«

»Aha … Und wozu ist Ihr ganzes Wissen gut, wenn Sie keine Tiere

heilen?«

»Es geht darum, immer mehr zu wissen … Mehr zu wissen als alle

anderen.«

»Und wozu?«

»Schau … Ich erkläre es dir. Das macht die Reise gleichzeitig ein

bisschen produktiver. Angenommen, du und ich schlössen eine

Wette ab. Angenommen, für jede Frage über Tiere, die ich dir



stelle und auf die du keine Antwort weißt, gibst du mir, sagen wir

mal, einen Peso. Und angenommen, für jede Frage, die du mir

stellst und die ich nicht beantworten kann, gebe ich dir hundert

Pesos  … Durch mein Wissen würde sich die Waage zu meinen

Gunsten neigen und am Ende der Reise hätte ich ein bisschen Geld

dazugewonnen.«

Der Bauer denkt und denkt, während er mit den Fingern

imaginäre Zahlen abzählt. Schließlich fragt er:

»Sind Sie sicher?«

»Völlig sicher«, antwortet der Biologe.

Der Bauer greift in seine Hosentasche und vergewissert sich, ob

er eine Peso-Münze dabeihat (Er wettet nie, wenn er seine

Wettschuld nicht begleichen kann).

»Ich zuerst?«, fragt er dann.

»Nur zu«, ermuntert ihn der Biologe selbstsicher.

»Über Tiere?«

»Über Tiere.«

»Mal sehen … Was ist das für ein Tier? Es hat Federn, legt keine

Eier, wird mit zwei Köpfen geboren, ernährt sich ausschließlich

von grünen Blättern und stirbt, wenn man ihm den Schwanz

abschneidet?«

»Wie bitte?«, fragt der Biologe.

»Wie heißt das Tier, das Federn hat, keine Eier legt, mit zwei

Köpfen geboren wird, grüne Blätter frisst und stirbt, wenn man

ihm den Schwanz abschneidet?«

Der Wissenschaftler ist verdutzt und bittet um ein wenig

Bedenkzeit. Dann sucht er in seinem Gedächtnis nach der



richtigen Antwort. Die Minuten vergehen. Schließlich fragt er:

»Darf ich meine Bücher benutzen?«

»Natürlich!«, antwortet der Bauer.

Der Wissenschaftler breitet mehrere Bände auf dem Sitz aus,

blättert in den Inhaltsverzeichnissen, betrachtet die

Illustrationen, nimmt ein Blatt Papier und macht sich Notizen.

Dann wuchtet er einen großen Koffer von der Gepäckablage und

nimmt drei dicke, schwere Wälzer heraus, die er nun ebenfalls

konsultiert.

Ein, zwei Stunden vergehen. Der Biologe blättert und blättert,

schaut und murmelt vor sich hin, während er seltsame Zeichen in

sein Notizheft kritzelt.

Schließlich kommt die Durchsage, dass der Zug nun in den

Zielbahnhof einfahre. Der Biologe sucht schneller, er schwitzt

und atmet schwer, aber er hat keinen Erfolg. Als der Zug

langsamer wird, greift der Biologe in seine Hosentasche, nimmt

einen nagelneuen Hundert-Peso-Schein heraus und reicht ihn dem

Bauern mit den Worten:

»Sie haben gewonnen. Nehmen Sie.«

Der Bauer steht auf, nimmt den Schein, betrachtet ihn zufrieden

und steckt ihn ein.

»Vielen Dank«, sagt er. Damit nimmt er sein Bündel und wendet

sich zum Gehen.

»Warten Sie, warten Sie!«, hält ihn der Biologe zurück. »Wie

heißt denn nun dieses Tier?«

»Ach so  … Das weiß ich auch nicht«, antwortet der Bauer. Er

nimmt die Ein-Peso-Münze aus der Tasche und reicht sie dem



[13]

[14]

[15]

[16]

[17]

[18]

[19]

[20]

Hinsichtlich Darwins Theorien könnten wir genauso

denken: Hätte der Affe sich nicht weiterentwickelt, hätte er sich

nicht aufgerichtet. Er wäre ein Affe geblieben und hätte sich

damit einige Probleme erspart. Aber in diesem hypothetischen

Fall hätte es auch die Menschheit nicht gegeben.

Erkenntnistheoretisch: Kultur = Wissen.

Soziologisch: Kultur = Gesellschaft.

Frankfurt am Main, Suhrkamp 1994.

A.  Camus, Der Mythos von Sisyphos. Übers. Hans Georg

Brenner und Wolfdietrich Rasch.

Aber er legt auch nahe – warum es nicht aussprechen? –,

dass die Unsterblichkeit letztendlich aus allem Tun eine

nutzlose, sinnlose Anstrengung machen könnte, die

Ausgrenzung, Zerstörung und Chaos nach sich zieht.

Wir haben bereits gesehen, dass eine selbstreferentielle,

hermetische Weisheit, die in den Händen einiger weniger

Spezialisten liegt, zu einem »Orchideenfach« würde (so wie es

der Philosophie erging), die sich in den Dienst von

Ausgrenzung, Zerstörung und Chaos stellt.

Das soll keineswegs heißen, dass sich Gehorsam und

Vertrauen auf die Unwissenden beschränkt.



[21]

[22]

[23]

[24]

[25]

[26]

[27]

[28]

[29]

[30]

Als Schauspieler, Sänger oder Redner hast du diese

Panik, bevor du vor Publikum trittst. Diese Angst trifft nicht nur

Anfänger, sondern auch jene, die schon ein Leben lang auf der

Bühne stehen. Bevor du die Bühne betrittst, überkommt dich

das große Zittern, diese Angst, ob du auch diesmal bestehen

wirst oder nicht.

Schon der Gedanke an den Entwurf eines Gefängnis- und

Überwachungskonzepts namens Panoptikum lässt mich

schaudern.

Es gibt auch abschreckende Namen: Drogen, Alkohol,

Phobien, Obsessionen, Gefängnis, Wahnsinn.

Gerechtigkeit meint hier: jedem das, was er verdient.

Erfolgswahn.

Manche glauben, dass diese Versuchung immer gegeben

ist … Ich glaube das nicht.

In den fernöstlichen Lehren ist der Tod nur ein äußeres

Ereignis. Das Innere hingegen ist ewig.

Siehe hierzu die Theorie von Sheldrake, S. 28.

Platon, Theätet, ein fiktiver Dialog Sokrates’ mit Theätet.

»Das Zeitalter der Kritik«, würde Immanuel Kant sagen.



[31]

[32]

[33]

[34]

[35]

[36]

[37]

In den meisten Ländern war auch der Schullehrer ein

geachteter und anerkannter Mann, dem eine Vorbildfunktion

zukam. In jedem Dorf und in jeder Schule wurde der Lehrer als

Träger der Weisheit verehrt. Man wandte sich nicht nur in

Bildungsfragen an ihn, sondern bat auch in familiären,

gesellschaftlichen oder politischen Dingen um seinen Rat.

In der fernöstlichen Philosophie ist dies der Zustand des

Satori.

In Argentinien holt das Mäuschen Pérez die

herausgefallenen Milchzähne ab und legt dafür Geld unter die

Kopfkissen der Kinder.

Wie oft hast du dich schon geärgert … Und was hast du

daraus gelernt? Wie oft hast du dich ohnmächtig gefühlt … und

welche Erfahrung hast du daraus gewonnen? Wie oft hast du

die äußeren Umstände durch einen Wutanfall zu ändern

versucht?

Bei dem anderen Ziel geht es darum, dem Patienten

dabei zu helfen, Verwundungen ans Tageslicht zu bringen und

zu akzeptieren, dass es Schatten gibt, damit beide heilen

können.

Essays, Erste Reihe, Diogenes 1983, Übers. Harald Kiczka.

Eingeführt wurde der Begriff durch den Psychiater und

Denker C.G.  Jung, der im hermetischen taoistischen Denken

eine der Hauptquellen seiner Inspiration fand.



[38]

[39]

Auch Vergil schreibt in seiner Aeneis: »Excudent alii

spirantia mollius aera, vivos ducent de marmore vultus«, was

übersetzt soviel heißt wie »Herausbilden werden andere

geschmeidiger atmende Bronzen, werden lebendige Mienen

abgewinnen dem Marmor …«

Matthäus. 18,3


