


Jorge Bucay

Das Buch der Trauer

Wege aus Schmerz und Verlust

 

Aus dem Spanischen  

von Lisa Grüneisen

 



Über dieses Buch

 
 

›Das Buch der Trauer‹ führt uns nach einem schmerzlichen

Verlust beherzt und einfühlsam zurück ins Leben.

 

Jorge Bucay zeigt, wie Trauerarbeit gelingen kann. In ›Das Buch

der Trauer‹ fächert er die ganze Vielfalt der Verluste auf, mit

denen wir uns im Leben konfrontiert sehen. Und er gibt

anhand seiner profunden psychologischen Erfahrungen eine

Hilfe zur Selbsthilfe. Anschaulich macht er uns bewusst, was es

heißt, den Schmerz anzunehmen, sich der Trauer zu stellen.

Denn nur so – und davon ist er überzeugt – werden wir uns von

unserem Kummer befreien können und die Erfahrung machen,

dass auch nach den größten Verlusten, das Leben wieder auf

uns wartet.

 

»Verluste sind Teil unseres Lebens. Sie sind allgegenwärtige

und unvermeidliche Konstanten. Und wir nennen sie

notwendige Verluste, weil wir an ihnen wachsen. Das, was wir

sind, sind wir durch alles, was wir verloren haben, und

dadurch, wie wir mit diesen Verlusten umgegangen sind.« Jorge

Bucay

 
 

Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de

https://www.fischerverlage.de/


Biografie

 
 
Jorge Bucay, 1949 in Buenos Aires, Argentinien, geboren,

stammt aus einer Familie mit arabisch-jüdischen Wurzeln.

Aufgewachsen ist er in einem überwiegend christlichen Viertel

von Buenos Aires. Er studierte Medizin und Psychoanalyse und

wurde zu einem der einflussreichsten Gestalttherapeuten.

Jorge Bucay ist im wahrsten Sinn des Wortes ein geborener

Geschichtenerzähler. Sein großer internationaler Erfolg

verdankt sich der Erfahrung und Kenntnis unterschiedlichster

kultureller Einflüsse und seinem stupenden Wissen über den

Menschen. Seine Bücher reflektieren alle diese Einflüsse und

seine jahrelange therapeutische Erfahrung.
 

Lisa Grüneisen, 1967 geboren, arbeitet seit ihrem Studium der

Romanistik, Germanistik und Geschichte als Übersetzerin. Sie

übersetzte unter anderem Carlos Fuentes, Miguel Delibes,

Alberto Manguel und Frida Kahlo.



Impressum

 
 
Erschienen bei FISCHER E-Books
 
Zitatnachweis:

Antoine de Saint-Exupéry, ›Der kleine Prinz‹, in der

Übersetzung von Grete und Josef Leitgeb, Karl Rauch Verlag

William Shakespeare, König Johann, 3. Aufzug, 4. Szene, in der

Übersetzung von August Wilhelm Schlegel
 
Die spanische Originalausgabe erschien 2001 unter dem Titel

›El camino de las lágrimas‹

© 2001/2003 Jorge Bucay

The translation follows the edition by Editorial Sudamericana,

S.A., Buenos Aires 2003

Published by arrangement with UnderCover Literary Agents

Für die deutsche Ausgabe:

© 2015 S. Fischer Verlag GmbH, Hedderichstr. 114, 60596

Frankfurt am Main

ISBN 978-3-10-402824-8
 
Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt.
 
Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im

Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.



Hinweise des Verlags

 
 

Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu

unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen

Textes kommen.

 

Im Text enthaltene externe Links begründen keine inhaltliche

Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem

jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die

verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der

Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft, mögliche

Rechtsverstöße waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht

erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht keinerlei

Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

 
 

Dieses E-Book enthält möglicherweise Abbildungen. Der Verlag

kann die korrekte Darstellung auf den unterschiedlichen E-

Book-Readern nicht gewährleisten.

 

Wir empfehlen Ihnen, bei Bedarf das Format Ihres E-Book-

Readers von Hoch- auf Querformat zu ändern. So werden

insbesondere Abbildungen im Querformat optimal dargestellt.

Anleitungen finden sich i.d.R. auf den Hilfeseiten der Anbieter.



Inhalt

Widmung

Kursbuch

Die Allegorie von der Kutsche III

1 Sich auf den Weg machen

Vom Sinn der Tränen

Der Kreislauf des Kontakts

2 Verluste sind notwendig

Verlust als Herausforderung

Große und kleine Verluste

Und was kommt dann?

Warum leiden wir?

Die Trauer um das, was niemals war

Zurücklassen

Der Prozess der Verinnerlichung



3 Traurigkeit und Schmerz Zwei heilsame

Weggefährten

Normale Trauer

Sich der Trauer stellen

4 Was ist Trauer?

Empfehlungen für den Weg der Tränen (und wie man

ihn überlebt)

5 Etappen des Weges

Heilungsphasen einer normalen Wunde

Abstreiten und Leugnen

Der Prozess der Identifikation als Brücke

Die letzte Etappe auf dem Weg der Tränen

6 Die Zeit des Danach

Trauerzeit

Krankhafte Trauer

Phasen chronischer Trauer

Die dritte Ausflucht



7 Verschiedene Arten des Verlustes Trauer in

einem Todesfall

Der Tod eines geliebten Menschen

Trauer um den Verlust des Partners

Scheidung

Der Verlust eines Kindes

8 Trauer um andere Verluste

Älter werden

Trauer um die verlorene Gesundheit

Einige Schlussfolgerungen

9 Jemandem in der Trauer beistehen

Die ersten Stunden. Die Beerdigung und Weiteres

Die nötige Zeit für die Trauer geben

Hilfe von der Gesellschaft Hilfe von Unbekannten

Besondere Situationen Trauern mit jungen Menschen

Den Sterbenden begleiten

10 Ausblicke

Bibliographie



Für Moussy, Susana, Jay und Bachi, deren Abwesenheit mich

den Weg der Tränen lehrte.



Kursbuch

Mit Sicherheit gibt es einen Weg,

der vielleicht

auf vielerlei Weise

individuell und einzigartig ist.

Vielleicht gibt es einen Weg,

der mit Sicherheit

auf vielerlei Weise

für alle derselbe ist.

Mit Sicherheit gibt es

einen irgendwie möglichen Weg.

Diesen Weg zu finden und ihn zu gehen, darum geht es.

Womöglich wird man zunächst alleine sein und überrascht

feststellen, dass man im weiteren Verlauf allen anderen

begegnet, die in dieselbe Richtung gehen.

Es wäre gut, dieses einsame, persönliche Wegstück nicht zu

vergessen. Es ist unsere Brücke zu den anderen, der einzige

Verbindungspunkt, der uns mit der Welt dessen vereint, was

ist.



Nennen wir das endgültige Ziel, wie wir wollen: Glück,

Selbstverwirklichung, Erleuchtung, Erkenntnis, Frieden, Erfolg,

Gipfelpunkt oder einfach nur Ende  … Es ist egal. Wir alle

wissen, dass es nur darum geht, gut dort anzukommen.

Manche trödeln unterwegs und kommen deshalb ein wenig

später ans Ziel, andere entdecken eine Abkürzung und werden

zu erfahrenen Wegbegleitern für die anderen.

Einige dieser Wegbegleiter haben mich gelehrt, dass es viele

Möglichkeiten gibt, ans Ziel zu gelangen, unendlich viele

Routen, Tausende von Optionen, Dutzende Wege, die in die

richtige Richtung führen. Einige Wege aber sind Teil all dieser

Routen.

Wege, denen man nicht ausweichen kann.

Wege, die man gehen muss, wenn man weiterkommen will.

Wege, auf denen wir lernen, was man wissen muss, um das

letzte Wegstück zu erreichen.

 

Für mich sind diese unerlässlichen Wege die folgenden vier:

 

Der erste, der Weg der Verantwortlichkeit für das eigene

Leben. Ich nenne ihn den Weg der Selbstabhängigkeit.

 

Der zweite, der Weg der Entdeckung des anderen, der Liebe

und der Sexualität. Ich nenne ihn den Weg der Begegnung.

 

Der dritte, der Weg der Verluste und der Trauer. Ich nenne ihn

den Weg der Tränen.

 



Und der vierte und letzte, der Weg der Vollendung und der

Sinnsuche. Ich nenne ihn den Weg des Glücks.

 

Im Laufe meiner eigenen Reise habe ich die Aufzeichnungen

studiert, die andere auf ihrer Reise hinterließen, und einen Teil

meiner Zeit damit verbracht, meine eigenen Wegkarten zu

zeichnen.

Meine Karten dieser vier Wege wurden für mich in diesen

Jahren zu einer Art Kursbuch, das mir half, den verlorenen

Weg wiederzufinden.

Vielleicht hilft dieses Kursbuch denen, die wie ich immer

wieder vom Weg abkommen, und vielleicht auch jenen, die in

der Lage sind, Abkürzungen und Nebenwege zu finden. Aber

eine Karte ist immer etwas anderes als das Gelände selbst.

Wenn wir durch unsere eigene Erfahrung einen Fehler des

Kartographen entdecken, müssen wir den Weg stets aufs Neue

korrigieren. Nur so gelangen wir zum Gipfel.

 

Hoffentlich begegnen wir uns dort.

Das würde bedeuten, dass du dort angekommen bist.

Und es würde bedeuten, dass auch ich es geschafft habe …

 

Jorge Bucay



Die Allegorie von der Kutsche III

Als ich nach rechts blicke, erschreckt mich plötzlich ein heftiges

Rucken der Kutsche.

Ich schaue auf den Weg und stelle fest, dass wir auf den

Randstreifen geraten sind.

Ich schreie dem Kutscher zu, dass er aufpassen soll, und er

lenkt sofort auf den Weg zurück.

Ich verstehe nicht, wie er so abgelenkt sein konnte, dass er

nicht bemerkt hat, wie er aus der Spur gerät.

Vielleicht wird er alt.
 

Ich drehe mich nach links, um meinem Reisegefährten zu

signalisieren, dass alles in Ordnung ist  … Aber ich sehe ihn

nicht.

Jetzt ist der Schreck groß; noch nie haben wir uns unterwegs

aus den Augen verloren.

Seit wir uns begegnet sind, waren wir keinen einzigen

Moment getrennt.

Es war eine Übereinkunft ohne Worte.

Wenn der eine stehen blieb, blieb auch der andere stehen.

Wenn der eine seine Schritte beschleunigte, beeilte sich auch

der andere.



Wenn einer von uns beiden beschloss, einen Umweg zu

gehen, tat es ihm der andere nach.

Und jetzt ist er verschwunden.

Ist plötzlich nicht mehr zu sehen.
 

Ich lehne mich hinaus und blicke die Straße rauf und runter.

Nichts.

Ich frage den Kutscher, und er gibt zu, dass er ein Weilchen

auf dem Kutschbock gedöst hat. Da beide Kutschen ständig

gemeinsam unterwegs sind, erklärt er, halte einer der beiden

Kutscher oft ein Nickerchen, im Vertrauen darauf, dass der

andere ein Auge auf den Weg hat.

Meist waren es die Pferde selbst, die sich dem Tempo des

Wagens nebenan anpassten.
 

Wir waren zwei Menschen, die von derselben Sehnsucht

geleitet wurden, zwei Individuen mit einem Verstand. Wir

waren wie zwei Wesen in einem einzigen Körper.

Und plötzlich ist da

die Einsamkeit,

die Stille,

die Bestürzung …

War ihm etwas zugestoßen, während ich abgelenkt war und

nicht hinsah?

Vielleicht hatten die Pferde die falsche Richtung

eingeschlagen, als beide Kutscher schliefen …



Vielleicht war die Kutsche vorausgefahren, ohne überhaupt

zu merken, dass wir nicht mehr da waren, und setzte ihren

Weg, uns ein Stück voraus, fort.

Ich lehne mich erneut aus dem Fenster und rufe:

»Hallo!!!«

Ich warte einige Sekunden und wiederhole dann noch

einmal still für mich:

»Haaallooo!«

Und noch einmal:

»Wo bist du?«
 

Keine Antwort.
 

Soll ich umkehren, um ihn zu suchen?

Oder warte ich lieber, bis er wieder auftaucht?

Oder sollte ich mich beeilen, um ihn weiter vorne wieder

einzuholen?

Es ist lange her, dass ich vor solchen Entscheidungen stand.

Ich hatte irgendwann beschlossen, an seiner Seite zu bleiben,

wohin der Weg uns auch führen mochte.

Doch jetzt …
 

Die Angst, er könne sich verirrt haben, und die Sorge, es könne

ihm etwas zugestoßen sein, machen einer anderen Empfindung

Platz.

Was, wenn er beschlossen hat, nicht länger bei mir zu

bleiben?



Nach einer Weile begreife ich, dass er nie mehr

zurückkehren wird, solange ich auch warte.

Zumindest nicht hierher.
 

Ich habe die Wahl, weiterzugehen oder hier auf den Tod zu

warten.

Auf den Tod warten.

Der Gedanke kommt mir verlockend vor.
 

Ich schirre die Pferde ab und bitte den Kutscher abzusteigen.

Ich betrachte die Kutsche, den Kutscher, die Pferde, mich

selbst …
 

So fühle ich mich: zerrissen, verloren, am Boden zerstört.

Meine Gedanken sagen mir etwas anderes als meine Gefühle,

mein Körper etwas anderes als meine Seele, mein Herz, mein

Verstand, der wie gelähmt ist.
 

Ich blicke auf und betrachte den Weg vor mir.

Von dort, wo ich mich befinde, sieht die Landschaft wie ein

Sumpf aus.

Ein paar Meter weiter wird die Erde morastig.

Hunderte von Pfützen und Schlammlöchern zeigen mir, dass

der Weg, der nun folgt, gefährlich und rutschig ist …

Nicht der Regen hat die Erde aufgeweicht.

Es sind die Tränen aller, die vorher hier entlangkamen,

während sie einen Verlust beweinten.



Auch meine Tränen, fürchte ich, werden bald den Weg

benetzen …



1

Sich auf den Weg machen

So beginnt der Weg der Tränen.

So machen wir Bekanntschaft mit dem Schmerz.

Mit dieser Last, mit dieser Bürde macht man sich auf den

Weg.

Und auch in dem unvermeidlichen, wenngleich fast immer

trügerischen Glauben, der scheinbaren Gewissheit, dass ich das

nicht ertragen werde.

Auch wenn es unglaublich scheint, zu Beginn dieses Weges

denken wir alle, dass es unerträglich ist.
 

Das ist nicht unsere Schuld, oder zumindest nicht nur …

Unsere Erziehung hat uns beigebracht zu glauben, dass wir

nicht in der Lage seien, den Schmerz eines Verlustes

auszuhalten. Dass niemand den Tod eines geliebten Menschen

überstehen könne, dass ein Weiterleben unmöglich ist, wenn

die geliebte Person uns verlässt, und dass wir den

abgrundtiefen Schmerz eines großen Verlusts keinen Moment

ertragen könnten, weil die Trauer so niederschmetternd und

zerstörerisch ist …



Und so leben wir unser Leben in Abhängigkeit von dieser

Vorstellung.

Aber wie so oft ist dieser erlernte, anerzogene »Glaube« ein

gefährlicher Gesellschafter, der sich in den meisten Fällen als

starker Gegner erweist und der uns im Endeffekt viel mehr

kostet, als er uns angeblich erspart. Im Fall der Trauer treibt er

uns beispielsweise zu der ungesunden Entscheidung, von dem

Weg abzukommen, der zu unserer endgültigen Befreiung führt,

von dem, was nicht mehr ist.
 

Die folgende angeblich wahre Geschichte trug sich, so heißt es,

irgendwo in Afrika zu.
 

Sechs Bergleute arbeiteten in einem sehr tiefen Stollen im Inneren

der Erde, um Mineralien zu fördern, als plötzlich ein Steinschlag

den Eingang zum Stollen verschüttete und sie von der Außenwelt

abschnitt. Schweigend sahen sie einander an. Mit einem Blick

schätzten sie ihre Situation ab. Aufgrund ihrer Erfahrung war

ihnen schnell klar, dass das größte Problem der Sauerstoff

werden würde. Wenn sie alles richtig machten, blieben ihnen

ungefähr drei, höchstens dreieinhalb Stunden.

Viele Leute da draußen würden wissen, dass sie hier unten

festsaßen, aber ein solcher Steinschlag bedeutete, dass man einen

neuen Schacht graben musste, um zu ihnen zu gelangen. Würde

das gelingen, bevor ihnen die Luft ausging?

Die Minenarbeiter kamen zu dem Schluss, dass sie so viel

Sauerstoff wie möglich sparen mussten.



Sie beschlossen, jede körperliche Anstrengung zu vermeiden,

löschten die Lampen, die sie dabeihatten, und hockten sich

schweigend auf den Boden.

Stumm und reglos in der Dunkelheit sitzend, war es schwer,

die Zeit abzuschätzen. Zufälligerweise hatte nur einer von ihnen

eine Uhr dabei. Alle Fragen richteten sich an ihn: Wie viel Zeit

war vergangen? Wie viel blieb ihnen noch? Und jetzt?

Die Zeit zog sich endlos hin, Minuten wurden zu Stunden, und

die Verzweiflung angesichts der Antworten ließ die Situation

noch angespannter werden. Dem Vorarbeiter wurde klar, dass

sie, wenn sie so weitermachten, vor lauter Angst schneller atmen

würden, und das konnte sie umbringen. Also wies er den Mann

mit der Uhr an, dass nur noch er die Zeit im Auge behielt. Keiner

sollte mehr Fragen stellen, und er würde jede halbe Stunde

ansagen.

Der Mann gehorchte und schaute auf seine Uhr. Als die erste

halbe Stunde vergangen war, sagte er: »Es ist eine halbe Stunde

vorbei.«

Gemurmel wurde laut, die Angst war förmlich mit Händen zu

greifen.

Dem Mann mit der Uhr wurde klar, dass, je weiter die Zeit

voranschritt, es immer schrecklicher werden würde, ihnen zu

sagen, dass die letzte Minute näher kam. Ohne jemandem

Bescheid zu sagen, entschied er, dass sie es nicht verdient hatten,

vor ihrem Tod so zu leiden. Als er das nächste Mal die halbe

Stunde ansagte, waren in Wirklichkeit fünfundvierzig Minuten

vergangen.



Da man den Unterschied nicht wahrnehmen konnte, wurde

niemand misstrauisch.

Nachdem die Schwindelei erfolgreich gewesen war, machte er

die dritte Ansage erst fast eine Stunde später. Er sagte: »Die

nächste halbe Stunde ist rum« … Und die fünf glaubten, sie seien

insgesamt seit anderthalb Stunden verschüttet, und alle dachten,

wie lang sich die Zeit doch hinzog.

Die Rettungsmannschaft machte sich fieberhaft an die Arbeit.

Man wusste, in welchem Stollen die Männer eingeschlossen

waren und dass es schwer werden würde, vor Ablauf von vier

Stunden zu ihnen zu gelangen.

Nach viereinhalb Stunden hatten sie den Durchbruch

geschafft. Sehr wahrscheinlich würden sie die sechs

Minenarbeiter tot vorfinden.

Doch fünf von ihnen waren noch am Leben.

Nur einer war erstickt … Der mit der Uhr.

 
So viel Einfluss hat der Glaube auf unser Leben.

Das kann Konditionierung aus uns machen.

Sobald wir sicher sind, dass etwas Schlimmes passieren

wird, legen wir es – wissentlich oder unwissentlich – fast darauf

an, dass uns etwas von dem vorhersehbar Schlimmen passiert

(so gering es auch sein mag), oder wir wehren uns zumindest

nicht dagegen.

Allerdings funktioniert der Mechanismus umgekehrt

genauso, wie die obenstehende Geschichte zeigt: Glauben wir

daran und vertrauen darauf, dass es irgendwie weitergeht,



steigen unsere Möglichkeiten, durchzukommen, um ein

Vielfaches.

Natürlich, hätte die Rettungsmannschaft zwölf Stunden

gebraucht, an eine Rettung der Minenarbeiter wäre nicht zu

denken gewesen. Ich behaupte nicht, dass eine positive

Einstellung allein imstande wäre, Unglück abzuwenden oder

Tragödien zu verhindern. Ich behaupte aber, dass ein Glaube,

der sich selbst misstraut, ganz bestimmt die Art und Weise

beeinflusst, wie wir Schwierigkeiten begegnen.
 

Die Geschichte von den Bergleuten sollte uns dazu bringen, an

diese Konditionierung zu denken. Das ist das Erste, was man

lernen muss. Es ist unbedingt nötig, hier anzufangen, denn

einer der folgenreichsten und in die Irre führenden Mythen,

mit denen wir erzogen wurden, ist, dass wir nicht auf Schmerz

und Verlust vorbereitet sind.

Wir beteuern, ohne nachzudenken:

»Ich hätte nicht weiterleben können, wenn ich dies verloren

hätte.«

»Ich kann nicht weiterleben, wenn ich das nicht habe.«

»Ich könnte nicht weiterleben, wenn ich jenes nicht bekomme.«

 
Wenn ich von den Mechanismen spreche, die zu unserer

Abhängigkeit führen, sage ich immer, dass ich im Alter von ein

paar Stunden oder Tagen (auch wenn ich es damals noch nicht

wusste) natürlich nicht ohne meine Mutter überleben konnte –

oder doch wenigstens nicht ohne jemanden, der mir seine



mütterliche Fürsorge schenkte. Meine Mutter war damals im

wahrsten Sinne des Wortes unentbehrlich für mein Dasein,

weil ich ohne sie nicht leben konnte. Mit drei Monaten wurde

ich mir dieser Notwendigkeit sicherlich deutlicher bewusst,

aber ich entdeckte auch meinen Vater und begann zu

begreifen, dass ich wirklich ohne beide nicht leben konnte.

Später dann waren es nicht länger mein Vater und meine

Mutter, meine FAMILIE war der Keim von allem. Sie gab mir

alles, was ich brauchte: Liebe, Gesellschaft, Leichtigkeit, Schutz,

Geschenke, Wertschätzung, Rat …

Zu meiner Familie gehörten viele Menschen: mein Bruder

gehörte dazu, Onkel und Tanten und auch die Großeltern. Ich

liebte sie innig und hatte – daran erinnere ich mich genau – das

Gefühl, nicht ohne meine Familie leben zu können.

Dann kam die Schule und mit ihr meine Lehrer, Fräulein

Angeloz, Herr Almejún, Fräulein Mariano und Herr Fernández,

die ich seinerzeit ebenfalls für unverzichtbar hielt. An der

Schule »Républica del Perú« lernte ich außerdem meinen

ersten Freund kennen, den liebenswerten »Pocho« Valiente,

von dem ich damals dachte, ich könne mich nie, nie, niemals

von ihm trennen.

Dann folgten meine Freunde von der weiterführenden

Schule und natürlich Rosita  … Rosita, meine erste Freundin,

ohne die ich natürlich nicht leben konnte, das WUSSTE ich.

Und dann die Theatergruppe, die Billardkumpels und die

Uni, die Träume von Karriere, Zukunft und Beruf verhieß. Und



natürlich dachte ich, ich könnte ohne meine Karriere nicht

leben.

Bis ich nach ein paar ebenfalls unersetzlichen Freundinnen

Perla kennenlernte.

Ich spürte sofort, was ich zuvor noch nie empfunden zu

haben glaubte: dass ich ohne sie nicht leben konnte.

Vielleicht haben wir deshalb eine Familie gegründet, ohne

die ich nicht leben könnte.

Und so entwickelte ich mich weiter und entdeckte andere

unersetzliche Dinge: das Krankenhaus, meine Patienten, die

Lehre, den einen oder anderen Freund, die Arbeit, finanzielle

Sicherheit, ein eigenes Dach über dem Kopf und noch später

weitere Menschen, Situationen und Umstände, ohne die weder

ich noch ein anderer an meiner Stelle vernünftigerweise hätte

leben können.
 

Bis mir eines Tages – am 23. November 1979, um genau zu sein,

ohne dass es einen bestimmten Grund gab, warum es dieser

Tag war und kein anderer  – klar wurde, dass ich ohne mich

nicht leben konnte.

Niemals, niemals war ich mir dessen bewusst gewesen.

Niemals hatte ich bemerkt, wie unersetzlich ich für mich

selbst war.

Verrückt, oder?
 

Die ganze Zeit wusste ich, ohne wen ich nicht leben konnte, und

hatte mir niemals klargemacht, dass ich vor allem ohne mich



nicht leben konnte.

Interessant ist, dass auch an diesem Punkt sich alltäglich

bestätigte, wie schwer es mir immer wieder fallen würde, ohne

diese Dinge und Menschen zu leben, doch das änderte nicht im

Geringsten den Wert der neuen Erkenntnis.

Es wäre unmöglich für mich, ohne mich zu leben.

Damals begann ich darüber nachzudenken, dass einige der

Dinge, die ich erreicht hatte, und einige Menschen, von denen

ich glaubte, ohne sie nicht leben zu können, eines Tages nicht

mehr da sein würden. Sie konnten sich entscheiden zu gehen;

sie mussten nicht zwangsläufig sterben, nur einfach nicht mehr

in meinem Leben sein. Dinge konnten sich ändern und

Situationen sich völlig anders darstellen, als sie anfangs für

mich gewesen waren. Und ich begann zu begreifen, dass ich

lernen musste, mich auf diese Verluste vorzubereiten.

Es macht natürlich einen Unterschied, ob jemand weggeht

oder ob dieser Jemand stirbt. Genauso ist es nicht dasselbe, von

einer schlechteren in eine bessere Wohnung umzuziehen, wie

andersherum. Nicht anders sieht es aus, wenn man eine alte

Klapperkiste gegen ein neues Auto eintauscht.

Keine Frage, die Erfahrung des Verlusts ist in all diesen

Beispielen verschieden, aber es ist gut, sich von Anfang an

darüber im Klaren zu sein, dass es immer mit Schmerz

verbunden ist, wenn man etwas, das war, auf dem Weg



Glaser, Barney  G./Strauss, Anselm  L.: Time for Dying.

Interaktion mit Sterbenden. Beobachtungen für Ärzte,

Schwestern, Seelsorger und Angehörige.

Glick/Weiss/Parkes: The First Year of Bereavement.

Grollmann, E.A.: Talking About Death: A Dialogue Between

Parent and Child.

Kastenbaum, Robert  J.: Death, Society and Human

Experience.

Kripper, Daniel: La Muerte, el Duelo y la Esperanza.

Krishnamurti, Jiddu: Über Leben und Sterben. Reflexionen

über die letzten Dinge.

Kübler-Ross, Elisabeth: Interviews mit Sterbenden.

Dies.: Das Rad des Lebens.

Dies.: Was können wir noch tun? Antworten auf Fragen

nach Sterben und Tod.

Lacan, Jacques: Das Seminar. Die Ethik der Psychoanalyse.

Liberman, Diana/Alper, Silvia: El duelo de la viudez.

www.duelum.com.ar

Mannoni, Maud: Le Nommé Innommable. Le Dernier Mot de

la Vie.

Minois, Georges: Histoire de la Vieilleisse en Occident. De

l’Antiquité à la Renaissance.

Nabe, Clyde, u.a.: Death and Dying, Life and Living.

Osho: Vom Leben und vom Sterben.

Ders.: Tao. Juwelen des Bewusstseins.

Parkes, Colin  M./Weiss, Robert  S.: Recovery from

Bereavement.



Rando, Therese A.: Treatment of Complicated Mourning.

Schaefer, Dan/Lyons, Christine: How Do We Tell The

Children? A Step-by-Step Guide For Helping Children And

Teens Cope When Someone Dies.

Schnake, Adriana: Los Diálogos del Cuerpo.

Shuchter, Steven  R.: Treatment of Spousal Bereavement:

Multidimensional Approach.

Silverman, Phyllis R.: Widow to Widow.

Slaiken, Karl/Lawhead, Steve: Der Phönix-Faktor. Wie man

Niederlagen und Krisen als Erfolgsstrategie einsetzt.

Sophokles: Ödipus auf Kolonos.

Tiffault, Benette: A Quilt for Elizabeth.

Viorst, Judith: The Tenth Good Thing About Barney.

Dies.: Kontrolle ist gut, Vertrauen ist besser. Der Weg zur

inneren Gelassenheit.

Walker, Alice: To Hell With Dying.

Watzlawick, Paul: Someone Dies.

Wass, Hannelore/Corr, Charles A.: Childhood and Death.

Wolfelt, Alan  D.: Für Zeiten der Trauer. Wie ich Kindern

helfen kann.

Worden, William J.: Children and Grief. When a Parent Dies.

Ders.: Beratung und Therapie in Trauerfällen. Ein

Handbuch.



[1]

[2]

[3]

[4]

[5]

[6]

Fußnoten

Nicht umsonst steckt in »Emotion« »Motion« (= Energie im

Dienst der Bewegung)

Und ich sage »glücklicherweise«, denn noch schlimmer,

wenn nicht gar unerträglich ist der Gedanke, dass die Eltern

den Tod ihres Kindes miterleben müssen.

In Argentinien sind es 75  Jahre für die Frauen und

68  Jahre für die Männer. Quelle: Statistische Division der

Vereinten Nationen, 1998.

Am Rande bemerkt  … Wenn es nicht in deiner Macht

steht, mich leiden zu lassen, solange du mit mir zusammen bist,

wird dies erst recht nicht der Fall sein, wenn wir uns trennen.

Etwas benennen zu können ist symbolisch gesehen

gleichbedeutend damit, die Kontrolle über das Benannte zu

erlangen. Das Fehlen eines entsprechenden Wortes ist vielleicht

der größte Beweis dafür, dass dieser Schmerz unbeherrschbar,

unvorstellbar und absolut außerhalb jeder Kontrolle ist.

Das gilt für Paare aus allen sozialen und kulturellen

Schichten und aus allen Ländern der westlichen Welt.



[7]

[8]

[9]

[10]

[11]

[12]

Einer weiteren Theorie zufolge entstehen altersbedingte

Zellveränderungen dadurch, dass bei der Umwandlung von

Sauerstoff in Energie Moleküle freigesetzt werden (»Freie

Radikale«), die in großen Mengen zellschädigend sind.

Medikamente und Antioxidantien in der Nahrung, etwa in

Brombeeren, Erdbeeren, Spinat, und Vitamin E sollen diesen

Prozess stoppen oder verzögern können.

Die voraussichtliche Lebenserwartung eines Kindes, das

heute in einem der Länder mit den besten schulischen,

medizinischen und technologischen Voraussetzungen zur Welt

kommt, liegt bei über neunzig Jahren.

Das sind besonders schmerzliche Momente, in denen es

sehr wichtig ist, bei dem Trauernden zu sein, weil die Narben

ihn an das »erinnern«, was er verloren hat.

Meiner Erfahrung nach ist es normalerweise sehr

schwer, dem Kind die Todesursache zu verheimlichen,

abgesehen davon, dass es in den meisten Fällen auch völlig

sinnlos ist.

Für mich als Therapeut können ein paar große, dicke

Kissen dabei sehr hilfreich sein.

Hierbei folge ich vor allem der Auffassung von Judith

Viorst, aber auch vielen anderen.


