




Giovanni Boccaccio

Decamerone: 100
Novellen - Gekürzt

Gekürzte Ausgabe
 

Dieses Buch präsentiert den Klassiker der Weltliteratur in
sorgfältig gekürzter Form. Der Text wurde in modernes
Deutsch übertragen, wobei Stil, Ton und Ausdruck des
Originals weitgehend beibehalten wurden. Für alle, die

einen raschen Zugang zu diesem umfangreichen Klassiker
erhalten möchten.



Erste Novelle
Man erzählte von einem gewissen Musciatto Francesi,
einem reichen Kaufmann, der in Frankreich ein Edelmann
geworden war. Er sollte mit Charles von Sansterre, dem
Bruder des Königs von Frankreich, der vom Papst Bonifaz
zu sich berufen worden war, in die Toskana ziehen. Da
Musciatto, wie es Kaufleuten oft erging, sein Vermögen an
vielen Orten untergebracht hatte und es sich nicht rasch
verfügbar machen ließ, fasste er den Entschluss, mehreren
Personen den Auftrag zu geben, mit seinen Schuldnern
abzurechnen. Für fast alles wusste er Rat; nur bei einigen
Burgundern, die ihm Geld schuldeten, war er unschlüssig.
Er kannte sie als hartnäckige, böswillige und betrügerische
Leute und kannte keinen Menschen, den er für listig genug
hielt, um sich ihnen entgegenzustellen.

Nach langem Nachdenken erinnerte er sich eines gewissen
Ser Ciapperello da Prato, der häufig in seinem Haus in
Paris verkehrt hatte. Die Franzosen nannten ihn
Ciappelletto, weil er klein von Gestalt, geschniegelt und
zierlich war. Seinen wahren Namen kannten nur wenige.

Ser Ciappelletto war Notar, hätte sich jedoch geschämt,
wenn unter den wenigen Schriftstücken, die er ausfertigte,
auch nur eines echt gewesen wäre. Falsche Urkunden
stellte er jederzeit aus, falsches Zeugnis legte er mit
Vergnügen ab und da man Eidschwüren großen Glauben
schenkte, gewann er jeden Prozess, in dem er als Zeuge
auftrat. Er stiftete Streit zwischen Familien und Freunden
und freute sich umso mehr, je größeres Unheil daraus
entstand. An Verbrechen beteiligte er sich bereitwillig,



hatte selbst Menschen verletzt und getötet, lästerte Gott
und die Heiligen, mied die Kirche und verspottete ihre
Sakramente. Er hielt sich am liebsten in Kneipen und
liederlichen Orten auf, war maßlos im Essen und Trinken,
betrügerisch im Spiel und in jeder Hinsicht gewissenlos.
Kurz, er galt als einer der größten Bösewichte, die je
geboren worden waren.

Als Musciatto sich nun an ihn erinnerte, hielt er ihn gerade
wegen seiner Arglist für den richtigen Mann. Er ließ ihn
rufen und sagte: „Ciappelletto, ich bin im Begriff, von hier
fortzugehen. Unter anderem habe ich mit einigen
Burgundern zu tun, die ausgefeimte Betrüger sind. Ich
weiß keinen Besseren als dich, um meine Forderungen
einzutreiben. Wenn du dich dieser Sache annimmst, will ich
dir Geleitsbriefe vom Hofe verschaffen und dir von allem,
was du mir einbringst, einen Anteil geben, der dich
zufriedenstellen soll.“

Ciappelletto, der gerade mittellos war, willigte ein. Er
erhielt Vollmacht und Geleit und reiste nach Burgund, wo
ihn kaum jemand kannte. Entgegen seiner Gewohnheit ging
er dort mit Sanftmut vor und forderte die Schulden ein. Er
wohnte bei zwei florentinischen Brüdern, die auf Wucher
liehen und ihn aus Achtung für Musciatto aufnahmen. Dort
wurde er krank. Trotz ärztlicher Pflege verschlechterte sich
sein Zustand täglich, was die Brüder in große Sorge
versetzte. Sie sagten zueinander: „Was sollen wir mit
diesem Menschen tun? Stirbt er hier ohne Beichte, wird
man ihn nicht kirchlich bestatten. Dann hetzt das Volk
gegen uns und wir geraten in größte Gefahr.“

Ciappelletto, der nicht weit von dem Ort lag, wo die beiden
Brüder miteinander gesprochen hatten, besaß, wie Kranke
oft, ein sehr feines Gehör und hatte alles verstanden. Er
ließ sie zu sich rufen und sagte: „Ich möchte nicht, dass ihr



meinetwegen in Verlegenheit geratet oder Schande und
Unglück über euch kommt. Ich habe alles gehört, was ihr
über mich gesagt habt und ihr habt recht: Es würde so
kommen, wie ihr fürchtet, wenn alles seinen gewöhnlichen
Lauf nähme. Aber es wird anders ausgehen. Ich habe in
meinem Leben so oft gegen Gott gesündigt, dass eine
Sünde mehr oder weniger am Rand des Grabes nichts
ändert. Bringt mir also nur den frömmsten und besten
Pater, den ihr finden könnt und lasst mich gewähren. Ihr
werdet sehen, dass ich eure und meine Angelegenheit
ordnen werde, wie es sich gehört und dass ihr zufrieden
sein sollt.“

Die Brüder setzten zwar wenig Vertrauen in diese Worte,
gingen aber dennoch in ein Kloster und baten um einen
klugen und frommen Mann, der die Beichte eines
lombardischen Kranken hören solle. Man gab ihnen einen
alten Ordensbruder mit, der für seinen frommen Wandel,
seine Gelehrsamkeit und seine Ehrwürdigkeit bekannt war.
Sie führten ihn zu Ciappelletto. Der Geistliche setzte sich
an dessen Bett, sprach ihm sanft zu und fragte schließlich,
wie lange es her sei, seit er zuletzt gebeichtet habe.

Ciappelletto antwortete: „Mein Vater, es war immer meine
Gewohnheit, wenigstens einmal in der Woche zu beichten,
oft sogar öfter. Seit meiner Krankheit aber, die nun über
acht Tage dauert, habe ich es noch nicht tun können, so
sehr hat sie mich geschwächt.“

„Das ist wohlgetan, mein Sohn“, sagte der Pater. „Da du so
oft beichtest, werde ich wenig Mühe haben.“

„Sagt das nicht“, entgegnete Ciappelletto. „Ich habe nie so
gebeichtet, dass ich mir nicht gewünscht hätte, alle meine
Sünden von der Geburt an zu bekennen. Befragt mich
daher streng, als hätte ich noch nie gebeichtet und schont



mich nicht wegen meiner Krankheit. Lieber quäle ich
meinen Leib, als meiner Seele zu schaden.“

Diese Worte gefielen dem Geistlichen sehr und er begann
die Beichte. Er fragte, ob Ciappelletto sich der Wollust
schuldig gemacht habe.

Ciappelletto seufzte und sprach: „Ich schäme mich fast, die
Wahrheit zu sagen, aus Furcht, mich zu rühmen.“

„Sprecht frei“, erwiderte der Pater.

„So will ich es sagen“, antwortete Ciappelletto. „Ich bin
noch so rein, wie ich aus dem Mutterleib gekommen bin.“

Der Pater rief: „Gott segne dich! Wie groß ist dein
Verdienst, da es dir freigestanden hätte, anders zu
handeln!“

Auf die Frage nach der Schwelgerei antwortete
Ciappelletto klagend, er habe selbst beim Fasten bisweilen
mit zu großer Lust Wasser getrunken und nach einfacher
Speise Gefallen empfunden. Der Pater tröstete ihn, doch
Ciappelletto beharrte darauf, dass jede Handlung Gott aus
reinem Herzen gefallen müsse. Schließlich fragte der
Geistliche weiter, ob er sich des Geizes schuldig gemacht
habe.

Ciappelletto erwiderte: „Guter Pater, es täte mir leid, wenn
Ihr schlecht von mir dächtet, weil ich hier im Hause dieser
Wucherer wohne. Ich habe mit ihrem Gewerbe nichts zu
schaffen, sondern halte mich nur bei ihnen auf, um sie zu
warnen und von dieser abscheulichen Gewinnsucht
abzubringen. Ich glaube sogar, es wäre mir gelungen, hätte
Gott mich nicht auf diese Weise heimgesucht. Ich muss
Euch jedoch sagen, dass mir mein Vater einst bedeutende
Reichtümer hinterließ, von denen ich nach seinem Tod den



größten Teil den Armen gab. Später betrieb ich eine kleine
Handlung, um mein Leben zu fristen und den Armen Christi
beizustehen. Dabei trachtete ich zwar nach Gewinn, teilte
ihn aber stets mit den Armen, indem ich die eine Hälfte für
mich behielt und die andere den Bedürftigen gab. Gott hat
dieses Verhalten so gesegnet, dass sich meine Umstände
von Tag zu Tag besserten.“

„Du hast wohlgetan“, sagte der Pater. „Aber bist du auch
dem Zorn verfallen?“

„Ach ja“, antwortete Ciappelletto, „das ist mir oft genug
geschehen. Wer könnte sich auch enthalten, wenn er sieht,
wie die Menschen täglich Gottes Gebote missachten? Wie
oft hätte ich mir lieber den Tod als das Leben gewünscht,
wenn ich sah, wie die Jugend dem eitlen Treiben nachläuft,
flucht, schwört, die Wirtshäuser besucht und die Kirchen
meidet.“

„Das ist frommer Eifer“, sprach der Pater. „Doch hat dich
dieser Eifer je zu Gewalttat oder Beleidigung verleitet?“

„Wie könnt Ihr so reden, ehrwürdiger Herr!“, entgegnete
Ciappelletto. „Wenn mir je ein solcher Gedanke gekommen
wäre, glaubt Ihr, Gott hätte mich so lange leben lassen?
Solches ist nur sittenlosen Menschen eigen. Begegneten
mir solche, sagte ich stets: Geh hin, Gott bessere dich.“

Der Pater fuhr fort: „Hast du je falsches Zeugnis abgelegt,
schlecht von jemand gesprochen oder fremdes Gut an dich
genommen?“

„Böses habe ich einmal gesprochen“, sagte Ciappelletto,
„über einen Nachbarn, der sein Weib grausam schlug. Aus
Mitleid klagte ich ihn bei ihren Verwandten an.“

„Und hast du als Kaufmann nie jemanden übervorteilt?“



„Einmal“, antwortete Ciappelletto, „fand ich vier Groschen
zu viel in meinem Kasten. Da ich den Mann nicht
wiederfand, gab ich das Geld den Armen.“

„Das war geringfügig“, meinte der Pater.

Als er zur Absolution schreiten wollte, sagte Ciappelletto:
„Ich habe noch eine Sünde. Ich ließ einmal am
Sonnabendabend fegen.“

„Das ist wenig“, sprach der Pater.

„Nein“, entgegnete Ciappelletto, „der Sonntag ist heilig.“

Er bekannte noch weitere Kleinigkeiten, weinte bitterlich
und sagte schließlich: „Es ist mir noch eine Sünde
geblieben, die ich nie zu bekennen wagte. Ich fürchte, Gott
wird mir nie verzeihen.“

Der Mönch antwortete tröstend: „So groß deine Sünden
auch sind, Gottes Barmherzigkeit ist größer. Sprich frei.“

Ciappelletto antwortete unter beständigem Weinen: „Ach,
Vater, meine Sünde ist zu groß und ich kann kaum glauben,
dass Gott sie mir jemals vergeben wird, wenn Ihr mir nicht
mit Eurem Gebet beisteht.“

„Sprich ohne Scheu“, sagte der Pater, „ich verspreche dir,
Gott für dich zu bitten.“

Ciappelletto hielt ihn lange mit Tränen hin, seufzte
schließlich tief und sprach: „Mein Vater, weil Ihr mir das
versprecht, will ich es bekennen. Wisst, dass ich einst, als
ich noch ein kleines Kind war, meine Mutter gescholten
habe.“

Darauf begann er von Neuem bitterlich zu weinen.



„Scheint dir das eine so große Sünde?“ fragte der
Geistliche. „Die Menschen lästern Gott täglich und doch
vergibt er ihnen, wenn sie reuig sind. Weine nicht. Wäre
einer selbst unter denen gewesen, die Christus ans Kreuz
schlugen und bereute so wie du, Gott würde ihm
verzeihen.“

Ciappelletto erwiderte: „Ach, mein Vater, was sagt Ihr!
Meine Mutter, die mich neun Monate getragen und mich
tausendmal an ihren Busen gedrückt hat – wie schlimm war
es, sie zu schelten! Die Sünde ist zu groß und ohne Euer
Gebet wird sie mir nie vergeben.“

Da der Geistliche nichts Weiteres hörte, erteilte er
Ciappelletto die Absolution und segnete ihn. Er hielt ihn für
einen überaus heiligen Menschen und glaubte alles, was er
gehört hatte. Schließlich sprach er: „Ser Ciappelletto, mit
Gottes Hilfe werdet Ihr bald gesund werden. Sollte Gott
Euch aber dennoch zu sich rufen, so habt Ihr hoffentlich
nichts dagegen, dass man Euch in unserer Kirche
bestattet.“

„Ach nein“, antwortete Ciappelletto, „vielmehr möchte ich
nirgends lieber ruhen. Ich bitte Euch auch, dass Ihr mir
den wahren Leib Christi bringen lasst und mir die letzte
Ölung gebt, damit ich, wenn ich schon als Sünder gelebt
habe, doch als Christ sterbe.“

Der Pater versprach alles und sorgte dafür, dass es
geschah. Die beiden Wirte hatten hinter der Wand alles
mitangehört. Zuerst hatten sie Mühe gehabt, das Lachen zu
unterdrücken, doch nun sahen sie, dass Ciappelletto Wort
hielt und waren beruhigt. Ciappelletto empfing das
Abendmahl, dann die letzte Ölung und starb noch am
selben Tag nach der Vesper.



Die Wirte benachrichtigten das Kloster. Der Pater ließ die
Glocke läuten, versammelte die Mönche und erklärte
ihnen, Ciappelletto sei ein heiliger Mann gewesen. Alle
glaubten ihm. Am Abend hielten sie eine feierliche Vigilie,
am Morgen holten sie den Leichnam ab. Fast die ganze
Stadt folgte.

Im Kloster hielt der Pater eine lange Predigt. Er rühmte
Ciappellettos Fasten, Keuschheit, Unschuld und Einfalt und
erzählte, wie gering seine größte gebeichtete Sünde
gewesen sei. Da rief er den Zuhörern zu: „Und ihr, von Gott
Verworfenen, lästert Gott und alle Heiligen um eines jeden
Strohhalms willen!“

Das Volk glaubte ihm vollkommen. Nach dem Gottesdienst
drängten sich alle, küssten Hände und Füße des Toten und
rissen Stücke aus seinen Kleidern. Man ließ den Sarg
offenstehen, später wurde er ehrenvoll beigesetzt. Schon
am nächsten Tag pilgerten die Menschen zu ihm, legten
Gelübde ab und opferten Wachsbilder. So groß wurde der
Ruf seiner Heiligkeit, dass man ihn Sankt Ciappelletto
nannte und fest glaubte, Gott bewirke durch ihn viele
Wunder.



Zweite Novelle
Wie man erzählte, lebte einst in Paris ein reicher Kaufmann
namens Jeannot de Sévigny. Er war ein rechtschaffener
Mann und führte einen großen Tuchhandel. In enger
Freundschaft lebte er mit einem ebenso reichen Juden
namens Abraham, der ebenfalls als ehrlich und zuverlässig
galt. Je öfter Jeannot die Redlichkeit und Klugheit seines
Freundes betrachtete, desto mehr betrübte es ihn, dass die
Seele eines so guten Mannes nach christlichem Verständnis
wegen mangelnden Glaubens verloren gehen sollte.
Deshalb begann er, Abraham beharrlich zu bitten, sich zur
christlichen Wahrheit zu bekennen.

Abraham entgegnete jedoch, er halte keine Lehre außer
der jüdischen für wahr oder gut; in dieser wolle er leben
und sterben und nichts könne ihn davon abbringen. Jeannot
ließ dennoch nicht nach. Er griff das Thema wieder auf und
versuchte mit schlichten, kaufmännischen Gründen zu
beweisen, weshalb das Christentum der jüdischen Religion
überlegen sei. Obwohl Abraham im mosaischen Gesetz sehr
bewandert war, begannen Jeannots Worte ihn zu bewegen.
Dennoch blieb er zunächst standhaft.

Schließlich sagte Abraham: „Höre, Jeannot. Du wünschst
sehnlich, dass ich Christ werde. Ich bin nicht abgeneigt,
doch will ich zuerst nach Rom reisen. Ich will den Papst
sehen und den Lebenswandel der Kardinäle prüfen. Finden
sich ihre Werke so, wie du mir Eure Religion schilderst, so
werde ich tun, was du verlangst; finde ich es anders, so
bleibe ich Jude.“



Jeannot erschrak innerlich und sprach: „Lieber Freund,
warum willst du dir die Mühe und die Gefahren einer
solchen Reise aufladen? Glaubst du nicht, hier ebenso gute
Lehrer zu finden? Stelle dir die Prälaten in Rom so fromm
wie die hiesigen vor, ja noch frommer.“

Abraham antwortete ruhig: „Ich bin fest entschlossen zu
reisen.“

Jeannot sah ein, dass er ihn nicht umstimmen konnte und
sagte nur:

„So reise glücklich.“

Abraham zog nach Rom und wurde dort ehrenvoll
empfangen. Heimlich beobachtete er Papst, Kardinäle und
Prälaten. Bald erkannte er, dass sie von Wollust,
Maßlosigkeit und Geldgier beherrscht wurden. Geistliche
Ämter, Seelen und Pfründen wurden offen gekauft und
verkauft und schwere Vergehen mit schönen Namen
bemäntelt, als ließe sich Gott durch Worte täuschen.

All dies und noch manches andere missfiel dem Juden
zutiefst. Er meinte, genug gesehen zu haben, entschloss
sich zur Rückreise und kam nach Paris zurück. Jeannot
eilte sofort zu ihm, freute sich über das Wiedersehen. Nach
einigen Tagen fragte er ihn, wie er den Papst und den Hof
gefunden habe.

„Böse habe ich sie gefunden“, antwortete der Jude hastig,
„und Gott vergelte es ihnen! Dort gibt es keine
Frömmigkeit, sondern nur Wollust, Geiz, Betrug, Hochmut
und noch Schlimmeres. Rom erschien mir eher als eine
Werkstatt teuflischer Dinge. Eure Hirten scheinen die
christliche Religion zugrunde richten zu wollen. Da sie sich
aber trotz allem immer weiter ausbreitet und reiner wird,
muss der Heilige Geist selbst ihr Grund sein. Darum will



ich nun Christ werden. Komm mit mir in die Kirche und
lass mich taufen.“

Jeannot war außer sich vor Freude. Er führte ihn in die
Kirche. Dort wurde Abraham getauft, Jeannot stand ihm
Pate und gab ihm den Namen Jean. Danach ließ er ihn
gründlich unterweisen und Jean führte fortan ein frommes
und vorbildliches Leben.



Dritte Novelle
Saladin war eines Tages in großer Geldnot. Kriege hatten
seinen Schatz erschöpft und er brauchte dringend eine
beträchtliche Summe. Da erinnerte er sich an einen reichen
Juden namens Melchisedech, der in Alexandria Geld
verlieh. Saladin wusste jedoch, dass dieser Mann so geizig
war, dass er freiwillig nichts hergeben würde und offene
Gewalt wollte er nicht anwenden. So sann er auf eine List,
um ihn gefügig zu machen.

Er ließ Melchisedech zu sich rufen und sprach: „Trefflicher
Mann, man hat mir gesagt, du seist weise und in
geistlichen Dingen erfahren. Sage mir daher, welche Lehre
du für die wahrhafteste hältst: die jüdische, die
sarazenische oder die christliche.“

Melchisedech erkannte sofort die Gefahr. Er wusste, dass
jede eindeutige Antwort ihm schaden konnte. Ohne zu
zögern, antwortete er: „Mein Herr, um Euch zu sagen, wie
ich darüber denke, erlaubt mir, Euch zuvor eine kleine
Geschichte zu erzählen.“

Er berichtete von einem kostbaren Ring, der von Vater zu
Sohn vererbt wurde und den rechtmäßigen Erben
bestimmte. Als ein Vater drei gleich geliebte Söhne hatte,
ließ er zwei täuschend echte Nachbildungen anfertigen und
gab jedem Sohn heimlich einen Ring. Nach seinem Tod
konnte niemand mehr erkennen, welcher der echte sei und
die Frage des wahren Erben blieb ungelöst.



„Ebenso“, schloss Melchisedech, „verhält es sich mit den
drei Religionen. Jede glaubt, die wahre zu besitzen, doch
welche es wirklich ist, bleibt offen.“

Saladin war beeindruckt. Er gab seine List auf, gestand
Melchisedech offen seine Not und bat ihn um Hilfe. Der
Jude lieh ihm bereitwillig die benötigte Summe. Saladin
zahlte sie später zurück, beschenkte ihn reichlich und hielt
ihn fortan in großer Ehre als Freund an seinem Hof.



Vierte Novelle
In der Lunigiana, nicht weit von Florenz, stand einst ein
Kloster, das früher reicher an Mönchen und an Heiligkeit
gewesen war als zu jener Zeit. Unter den Brüdern lebte ein
junger Mönch von großer Kraft, den weder Fasten noch
Nachtwachen schwächten. Eines Nachmittags, während die
übrigen Mönche schliefen, wandelte er außerhalb der
Klostermauern. Dabei erblickte er ein sehr hübsches junges
Mädchen, vermutlich die Tochter eines Landmannes, das
Kräuter sammelte. Kaum hatte er sie gesehen, als ihn
heftige Begierde ergriff. Er sprach sie an, verstand es
geschickt, ihre Gunst zu gewinnen und führte sie
unbemerkt in seine Zelle.

Von Begierde fortgerissen, vergaß er jedoch jede Vorsicht
und lachte und flüsterte zu laut mit ihr. Der Abt, der eben
aus seinem Mittagsschlaf erwacht war, hörte beim
Vorübergehen das Kichern, schlich zur Tür und erkannte,
dass sich eine Frau in der Zelle befand. Schon wollte er
eingreifen, besann sich aber und ging in sein Zimmer, um
den Mönch später zur Rede zu stellen.

Der Mönch hatte den Abt bemerkt und wusste, dass ihm
eine schwere Strafe drohte. Er fasste rasch einen Plan und
sagte zum Mädchen: „Ich will hinausgehen. Bleib hier, bis
ich wieder da bin.“

Dann verließ er die Zelle, verschloss sie und übergab dem
Abt den Schlüssel mit den Worten: „Hochwürdiger Herr, ich
gehe mit Eurer Erlaubnis in den Wald, um Holz
heimzubringen.“



Der Abt nahm erfreut den Schlüssel. Er beschloss, zunächst
allein zu prüfen, wer das Mädchen sei und öffnete bald
darauf selbst die Zelle. Das Mädchen begann vor Angst zu
weinen. Doch der Abt, der ihre Schönheit bemerkte, fühlte
dieselbe Versuchung wie zuvor der junge Mönch. Er dachte
bei sich, niemand werde von der Sache erfahren. Er
beruhigte das Mädchen und bald gab sie seinem Begehren
nach.

Der Mönch hatte sich versteckt und alles beobachtet.
Nachdem der Abt gegangen war, rief er den Mönch zu sich,
tadelte ihn streng und kündigte Gefängnis an. Da
antwortete der Mönch ruhig: „Hochwürdiger Herr, Ihr habt
mich noch nicht gelehrt, dass wir Mönche die Bürde der
Weiber ebenso tragen müssen wie Fasten und
Nachtwachen. Jetzt aber, da Ihr mir selbst das Beispiel
gegeben habt, verspreche ich, künftig nach Eurem Vorbild
zu handeln, wenn Ihr mir diesmal verzeiht.“

Der Abt erkannte, dass der Mönch alles durchschaut hatte,
schämte sich seines eigenen Vergehens und verzichtete auf
Strafe. Er sagte:

„Schweige darüber.“

Dann ließen sie das Mädchen heimlich gehen, doch wohl
nicht für immer.



Fünfte Novelle
Der Marquis von Montferrat, ein tapferer Ritter, befand
sich auf einem Kreuzzug. Am Hof des französischen Königs
Philipp wurde viel von seiner Tapferkeit gesprochen und
ein Ritter bemerkte, es gebe unter dem Himmel kein
vollkommeneres Paar als den Marquis und seine Gemahlin:
jener überrage alle Männer an ritterlichen Tugenden, diese
alle Frauen an Schönheit und Liebenswürdigkeit. Diese
Worte machten auf den König einen so starken Eindruck,
dass er sich, ohne die Marquise je gesehen zu haben, heftig
in sie verliebte.

Er beschloss daher, sich in Genua einzuschiffen und
während der Abwesenheit des Marquis, einen Besuch bei
der Dame zu machen. Er schickte sein Gefolge voraus und
reiste selbst mit wenigen Begleitern. Als er sich dem Gebiet
des Marquis näherte, ließ er der Marquise ankündigen, sie
solle ihn am folgenden Tag zur Mahlzeit erwarten. Sie
antwortete höflich, es sei ihr eine Ehre, den König zu
empfangen, durchschaute jedoch sofort den Grund seines
Besuches. Dennoch bereitete sie alles mit Klugheit vor,
beriet sich mit ehrbaren Männern und behielt die
Anordnung des Essens allein in der Hand. Sie ließ so viele
Hühner zusammentragen, wie sie bekommen konnte und
befahl, ausschließlich diese in verschiedenster Weise
zuzubereiten. Der König wurde feierlich empfangen und
fand die Marquise noch schöner und würdevoller, als er sie
sich vorgestellt hatte. Beim Mahl bemerkte er jedoch
verwundert, dass alle Speisen aus Hühnerfleisch



bestanden. Schließlich fragte er lächelnd, ob es in dieser
Gegend nur Hühner und keine Hähne gebe.

Die Marquise antwortete ruhig: „Nein, Sire, aber die
Weiber sind hier ebenso beschaffen wie anderswo, auch
wenn sie sich durch Rang und Kleidung unterscheiden.“

Der König verstand den Sinn dieser Worte sofort. Er
erkannte, dass er bei einer solchen Frau nichts erreichen
konnte und hielt es für klüger, seine Leidenschaft zu
unterdrücken. Ohne weitere Andeutungen zu machen,
dankte er für die gastliche Aufnahme, verabschiedete sich
ehrerbietig und setzte seine Reise fort.



Sechste Novelle
In Florenz war einst ein Bruder der Minoriten Inquisitor. Er
gab sich fromm und eifrig im Glauben, verstand es aber
ebenso gut, reiche Leute aufzuspüren. So geriet ihm ein
wohlhabender, jedoch einfältiger Mann in die Hände.
Dieser hatte einst in fröhlicher Runde gesagt, er besitze
einen Wein, den Christus selbst trinken würde. Das wurde
dem Inquisitor gemeldet, der sofort einen Prozess
anstrengte, weniger aus Glaubenseifer als aus Geldgier.

Der Mann gestand. Der Inquisitor fuhr ihn an: „So willst du
Christus zu einem Säufer machen? Du hast den
Scheiterhaufen verdient!“

Der Angeklagte erschrak so sehr, dass er durch Vermittler
eine große Summe spendete. Diese wirkte Wunder: Aus
dem Scheiterhaufen wurde ein Kreuz und als Buße musste
der Mann täglich die Messe hören und sich mittags beim
Inquisitor melden.

Eines Morgens hörte er im Evangelium die Worte: „Es wird
euch alles hundertfältig vergolten werden.“ Diese prägte er
sich ein. Als er mittags erschien, fragte der Inquisitor:
„Hast du die Messe gehört?“

„Ja, Hochwürdiger.“

„Hast du etwas Zweifelhaftes gehört?“

„Nein“, antwortete der Mann, „aber mir ist um Euch und
Eure Brüder bange.“



„Warum?“

„Weil im Evangelium steht: ‚Es wird euch alles
hundertfältig vergolten werden.‘ Ich sehe täglich, wie viele
Kessel mit Spülwasser von Eurer Tafel an die Armen gehen.
Wenn Ihr jeden hundertfach zurückbekommt, müsst Ihr
darin ertrinken.“

Die Tischgäste lachten. Der Inquisitor aber wurde bleich
vor Zorn, schickte den Mann fort und befahl ihm, nie mehr
zurückzukehren



Siebte Novelle
Herr Cane della Scala galt weithin als einer der
vornehmsten und freigiebigsten Herren Italiens seit der
Zeit Kaiser Friedrichs II. Einst hatte er in Verona ein
überaus prächtiges Fest veranstaltet, zu dem Gäste aus
allen Gegenden und von hohem Rang herbeiströmten.
Plötzlich jedoch besann er sich anders, ließ für die
Anwesenden zwar noch sorgen, entließ sie aber bald darauf
wieder. Nur Bergamino, ein Mann von außerordentlicher
Beredsamkeit und Geistesschärfe, blieb zurück, ohne
Abschied oder Gabe zu erhalten. Er hoffte dennoch, man
werde ihn später nicht vergessen.

Herr Cane jedoch hielt alles, was er Bergamino hätte
zukommen lassen können, für verschwendet. Er ließ ihm
nichts ausrichten und sagte ihm auch selbst kein Wort.
Bergamino hatte inzwischen mit Gefolge und Pferden sein
Geld verbraucht. Dennoch hielt er es für unschicklich,
einfach abzureisen. Er hatte drei kostbare Kleider bei sich,
Geschenke anderer Herren. Zuerst gab er eines davon
seinem Wirt, dann auch das zweite, um weiter bleiben zu
können. Schließlich verkaufte er auch das dritte,
entschlossen, erst dann abzureisen, wenn nichts mehr
übrig wäre.

Eines Tages saß Bergamino, inzwischen sichtbar bedrückt,
Herrn Cane bei Tisch gegenüber. Dieser fragte ihn
spöttisch: „Bergamino, was fehlt dir? Du siehst so
niedergeschlagen aus. Sage uns doch etwas.“



Ohne zu zögern begann Bergamino zu erzählen: „Ihr wisst,
mein Herr, dass Primasseau ein berühmter Dichter und
Gelehrter war. Einst hörte er in Paris vom Abt von Bligny,
dessen Gastfreundschaft man in höchsten Tönen rühmte.
Neugierig machte er sich auf den Weg, nahm drei Brote mit
und kam noch vor Mittag an. Er sah reich gedeckte Tafeln
und dachte: ‚Wahrlich, der Abt ist so gastfrei, wie man
sagt.‘

Als jedoch der Abt ihn in ärmlicher Kleidung sah, dachte er
bei sich: ‚Sieh da, wem ich das Meinige zu verzehren gebe!‘
und zog sich zurück. Primasseau begann inzwischen, sein
eigenes Brot zu essen. Der Abt ließ nachsehen und sagte:
‚Wenn er eigenes Brot hat, mag er es essen, von dem
meinigen soll er nichts bekommen.‘

So verzehrte Primasseau Brot um Brot. Endlich dachte der
Abt: ‚Welch ein Geiz hat mich heute befallen? Dieser
Mensch muss von Bedeutung sein, da mich sein Anblick so
bewegt.‘ Als er erfuhr, dass es Primasseau sei, schämte er
sich und ließ ihn herrlich bewirten, kleiden und
beschenken.“

Als Bergamino geendet hatte, verstand Herr Cane den Sinn
der Erzählung und sagte lächelnd: „Bergamino, du hast
meine Knickerei klar genug gezeigt. Ich will sie mit
demselben Stock vertreiben, den du mir gereicht hast.“

Er ließ den Wirt bezahlen, gab Bergamino seine drei
Kleider zurück, beschenkte ihn reich, gab ihm ein Reitpferd
und stellte es ihm frei, zu bleiben oder zu reisen.



Achte Novelle
Vor langer Zeit lebte in Genua ein überaus reicher Mann
namens Ermino de’ Grimaldi. An Vermögen übertraf er alle
anderen Bürger, an Geiz jedoch ebenso. Er half
niemandem, kleidete sich armselig und lebte äußerst
kärglich, nur um kein Geld auszugeben. Daher nannte man
ihn allgemein nicht mehr Grimaldi, sondern Ermino
Avarizia.

Eines Tages kam ein angesehener Hofmann nach Genua,
Guglielmo Borsiere genannt, ein Mann von feinen Sitten
und klugen Reden, der von allen Edlen gern gesehen
wurde. Als er vom ungeheuren Geiz Erminos hörte, wurde
er neugierig und suchte ihn auf.

Ermino hatte ebenfalls von Guglielmos Ruf gehört und
empfing ihn ungewöhnlich freundlich. Er unterhielt sich
lange mit ihm und führte ihn schließlich in ein neues,
prächtiges Haus, das er hatte bauen lassen. Nachdem er
ihm alles gezeigt hatte, fragte er: „Guglielmo, Ihr habt viel
gesehen und gehört. Könnt Ihr mir etwas nennen, das man
noch nie gesehen hat, damit ich es hier malen lasse?“

Guglielmo antwortete ruhig: „Mein Herr, etwas völlig
Ungesehenes wüsste ich kaum zu nennen. Doch kann ich
Euch etwas nennen, das Ihr selbst, wie ich glaube, noch nie
gesehen habt.“

„Und was wäre das?“ fragte Ermino.

Guglielmo erwiderte: „Lasst die Leutseligkeit malen.“



Diese Worte trafen Ermino so tief, dass er sich schämte. Er
sagte: „Herr Guglielmo, ich will sie so malen lassen, dass
mir niemand mehr vorwerfen kann, ich hätte sie nie
gekannt.“

Von diesem Tag an änderte Ermino sein Leben völlig. Er
wurde freigebig, freundlich und gastfreundlich und nahm
Fremde wie Einheimische mit größerer Großmut auf als
jeder andere in Genua.



und man pries Gualtieris Weisheit. Nach einiger Zeit
brachte Griselda eine Tochter zur Welt.

Da fasste Gualtieri den grausamen Entschluss, die Geduld
seiner Frau zu prüfen. Er sagte ihr, seine Leute seien
wegen ihrer Herkunft unzufrieden und murrten über das
Kind. Griselda antwortete ohne Klage: „Mein Herr, verfahre
mit mir, wie es deiner Ehre und Ruhe dient. Ich bin mit
allem zufrieden.“

Kurz darauf schickte er einen Diener, der ihr das Kind
abforderte. Griselda erkannte, was man verlangte, küsste
das Kind, segnete es und sagte: „Hier ist es. Tue, was dein
Herr befiehlt, nur überlasse es nicht den Tieren.“ Das Kind
wurde heimlich zu Verwandten nach Bologna gebracht.

Später gebar Griselda einen Sohn. Auch dieses Mal quälte
Gualtieri sie mit harten Worten und drohte, sie zu
verstoßen. Griselda blieb standhaft und sagte nur: „Mein
Herr, denke allein an dein Wohl. Nichts ist mir teurer, als
dich glücklich zu sehen.“

Nach einigen Tagen ließ Gualtieri auch den Sohn auf
dieselbe Weise von Griselda abfordern wie zuvor die
Tochter. Er schickte auch dieses Kind heimlich nach
Bologna und ließ die Mutter im Glauben, es sei getötet
worden. Griselda zeigte weder in Worten noch in ihrem
Betragen einen anderen Schmerz als zuvor. Gualtieri
verwunderte sich darüber zutiefst und musste sich
eingestehen, dass kein anderes Weib eine solche
Standhaftigkeit besäße. Er wusste, wie zärtlich sie ihre
Kinder geliebt hatte, solange er es duldete und erkannte
nun, dass ihr Verhalten aus Klugheit und völliger Ergebung
entsprang.



Die Untertanen glaubten, er habe beide Kinder umbringen
lassen und hielten ihn für grausam. Griselda bedauerten sie
sehr. Sie selbst aber sagte nur, sie nehme alles geduldig
hin, was derjenige wolle, dem sie ihr Leben verdanke.

Nach vielen Jahren beschloss Gualtieri, sie einer letzten
und härtesten Prüfung zu unterwerfen. Er ließ verbreiten,
er bereue es, sie geheiratet zu haben und wolle sich vom
Papst die Erlaubnis holen, sie zu verstoßen und eine andere
Frau zu nehmen. Als Griselda davon hörte, erkannte sie,
dass sie bald zu ihrem Vater zurückkehren müsse. Der
Gedanke schmerzte sie sehr, doch nahm sie sich vor, alles
wie zuvor geduldig zu tragen.

Bald darauf ließ Gualtieri angebliche Briefe aus Rom
vorzeigen und rief Griselda vor eine große Versammlung.
Er sprach: „Griselda, ich habe die Erlaubnis erhalten, dich
zu entlassen und eine andere zu heiraten. Du sollst mit der
Morgengabe, die du mir brachtest, in das Haus deines
Vaters zurückkehren.“

Griselda hielt ihre Tränen zurück und antwortete:
„Gnädiger Herr, ich habe stets gewusst, dass meine
Herkunft Eurem Stand nicht entspricht. Alles, was ich
besaß, war nur Euer Geschenk. Ihr fordert es zurück und
ich gebe es Euch gern. Hier ist der Ring. Da Ihr mich nackt
genommen habt, will ich auch nackt gehen. Nur bitte ich
Euch, mir ein einziges Hemd zu lassen.“

Gualtieri sagte hart: „So nimm denn ein Hemd mit.“

Alle Anwesenden baten um Erbarmen, doch vergeblich.
Griselda verließ barfuß und im Hemd den Palast und ging
unter Tränen des Volkes zum Hause ihres Vaters zurück.
Giannucole gab ihr die alten Kleider wieder und sie lebte
dort wie früher in Demut.



Kurz darauf ließ Gualtieri große Hochzeitsvorbereitungen
treffen und rief Griselda erneut zu sich. Er sagte: „Ich will
meine neue Braut heimführen. Du sollst alles im Hause
ordnen, die Frauen einladen und sie empfangen, als wärest
du die Herrin. Danach kannst du wieder gehen.“

Obgleich jedes Wort Griselda wie ein Stich ins Herz traf,
sprach sie doch ruhig: „Mein Herr, ich bin willig und
bereit.“ In ihrer groben Kleidung kehrte sie in den Palast
zurück, den sie kurz zuvor im bloßen Hemde verlassen
hatte. Sie fegte die Zimmer, ließ Teppiche und Decken
ausbreiten, bestellte die Küche und verrichtete jeden
Dienst wie die geringste Magd. Sie ruhte nicht, bis alles für
die Hochzeit vorbereitet war. Am Tage der Vermählung
empfing sie die eingeladenen Edelfrauen mit edlem
Anstand und heiterem Gesicht, obwohl sie armselig
gekleidet war.

Gualtieri hatte inzwischen seine beiden Kinder, die bei
seiner Base in Bologna erzogen worden waren, nach
Saluzzo kommen lassen. Das Mädchen war nun zwölf Jahre
alt und sehr schön, der Knabe sechs Jahre. Unter dem
Vorwand, die Tochter eines Grafen von Panago als neue
Braut heimzuführen, ließ er sie mit großem Gefolge
erscheinen, ohne jemandem die Wahrheit zu offenbaren.

Als die Gäste versammelt waren, begrüßte Griselda die
vermeintliche Braut ehrerbietig als ihre Gebieterin. Viele
bedauerten, dass sie in so ärmlicher Kleidung erscheinen
musste. Während des Mahles lobte Griselda die junge
Dame und ihren Bruder eifrig. Gualtieri sah, dass nichts
ihre Fassung erschütterte und beschloss, ihr Leiden zu
beenden. Er rief sie vor allen Gästen zu sich und fragte
lächelnd: „Was denkst du von meiner Braut, Griselda?“



Sie antwortete: „Gnädiger Herr, ich denke alles Gute von
ihr. Ich bitte Euch nur, ihr nicht so viel Leid zuzufügen wie
mir.“

Da setzte Gualtieri sie neben sich und sprach: „Griselda, es
ist Zeit, dass du den Lohn deiner Geduld empfängst. Alles,
was ich tat, geschah mit Bedacht. Ich wollte dich prüfen
und lehren und meine Leute sollten dich schätzen lernen.
Umarme nun mit Freuden die, welche du für meine Braut
hältst und ihren Bruder, als deine eigenen Kinder.“

Darauf offenbarte er, dass es ihre verlorenen Kinder seien
und sprach: „Ich bin dein Gemahl, der dich mehr liebt als
alles in der Welt.“ Griselda umarmte weinend ihre Kinder
und viele Anwesende erkannten ihren Irrtum. Die Frauen
kleideten sie neu ein und führten sie als Herrin zurück in
den Saal. Große Freude erfüllte alle und viele Tage wurde
gefeiert. Man lobte Griselda über alles, auch wenn man die
Härte der Prüfungen beklagte. Gualtieri ehrte später auch
Griseldas Vater und sorgte dafür, dass er sein Alter in
Würde verbringen konnte.


