


El nombre
de Dios



El nombre
de Dios

JAVIER MARTÍNEZ-PINNA



Colección:Historia Incógnita
www.historiaincognita.com

Título: El nombre de Dios
Autor: © Javier Martínez-Pinna López

Copyright de la presente edición: © 2014 Ediciones Nowtilus, S.L.
Doña Juana I de Castilla 44, 3º C, 28027 Madrid
www.nowtilus.com

Elaboración de textos: Santos Rodríguez
Revisión y Adaptación literaria: Teresa Escarpenter

Responsable editorial: Isabel López-Ayllón Martínez
Conversión a e-book: Paula García Arizcun
Diseño y realización de cubierta: Universo Cultura y Ocio
Imagen de portada: The Visit of the Queen of Sheba to King Solomon, Edward
Poynter, 1890. Art Gallery of New South Wales.

Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o
transformación de esta obra solo puede ser realizada con la autorización de sus
titulares, salvo excepción prevista por la ley. Diríjase a CEDRO (Centro Español
de Derechos Reprográficos) si necesita fotocopiar o escanear algún fragmento
de esta obra (www.conlicencia.com; 91 702 19 70 / 93 272 04 47).

ISBN edición impresa 978-84-9967-593-0
ISBN impresión bajo demanda 978-84-9967-594-7
ISBN edición digital 978-84-9967-595-4
Fecha de edición: Marzo 2014

Depósito legal: M-3028-2014

http://www.historiaincognita.com/
http://www.nowtilus.com/
http://www.conlicencia.com/


A mi mujer, Ade, y a mi hija, Sofía



Índice

Introducción

Capítulo 1. La historia del pueblo de Israel: una revisión
crítica.

Los orígenes del pueblo elegido. Los patriarcas
El éxodo de Egipto
La conquista de Canaán. Los jueces
La monarquía unificada
El reinado de Salomón
La monarquía dividida
La caída de Israel y Judá
El helenismo y el período de dominación romana

Capítulo 2. ¿Qué es la mesa de Salomón? Un enigma sin
respuesta

La naturaleza de la mesa de Salomón
La mesa de Salomón según los historiadores

musulmanes
El nombre de Dios

Capítulo 3. El largo viaje de la mesa de Salomón. Siguiendo
sus huellas

La mesa de Salomón en manos de los visigodos



La invasión islámica de España. Se inicia la búsqueda

Capítulo 4. La cueva de Hércules
Los orígenes míticos de la ciudad de Toledo
Un viaje por el subsuelo del Toledo oculto
Mario Roso de Luna

Capítulo 5. La ciudad de la mesa
Medinaceli
Torija
Alcalá de Henares

Capítulo 6. La pista jienense. Otras posibles ubicaciones
La búsqueda de la mesa en Jaén
El Escorial
Rennes le-Chateau

Capítulo 7. La reliquia viaja hacia el norte
Una inesperada revelación
La mesa de Salomón. Reescribiendo su historia
La montaña sagrada

Agradecimientos

Bibliografía



Introducción

En la historia, el interés por descubrir los hechos del pasado
es lo que ha llevado al ser humano a tratar de ofrecer una
explicación racional de los acontecimientos que nos
precedieron. De esta forma, el conocimiento del fenómeno
histórico se ha convertido en una parte esencial de nuestra
cultura, y su aprendizaje, en un elemento fundamental de
nuestro sistema educativo.

Siempre he considerado que la principal tarea de un
profesor que enseña Historia es precisamente esa:
despertar la curiosidad de los chicos y chicas con los que
trabaja para que, por ellos mismos, sientan la necesidad de
formarse. Es la fascinación que sienten los niños cuando
descubren algo por primera vez, lo que les lleva a querer
explorar el mundo que les rodea. La pérdida de esa
capacidad de asombro se convierte en algo irreparable, algo
que deberíamos tratar de evitar por encima de todo. El
interés por comprender lo que nos es desconocido es, de
este modo, mucho más importante que toda la constancia y
el esfuerzo que podamos aplicar a aquello que, por otra
parte, no nos importa.

Fue así como empecé a sentirme atraído por la historia:
los misterios que rodeaban a nuestro pasado, los enigmas
que se escondían tras episodios tan enigmáticos como la
aparición y evolución de la especie humana, la naturaleza
de la religión egipcia, con sus mitos y creencias, o el
exotismo de las culturas precolombinas americanas; todos



ellos despertaron en mí un interés cada vez mayor por
conocer la realidad de los pueblos que lo hicieron posible.

Aún recuerdo un día durante mi infancia en el que una
de mis profesoras de enseñanza primaria nos mandó
elaborar un trabajo de investigación histórica. El tema era
libre, lo único que le importaba era que nos llamase la
atención. Se abrían ante mí muchas posibilidades, ¿sobre
qué podía escribir? Unos días antes había terminado de leer
un libro relacionado con la leyenda del Dorado, que me
pareció, desde el principio, apasionante. No lo dudé ni un
solo instante; quería conocer cómo eran aquellas
civilizaciones cuya sola mención empujó a miles de
europeos a adentrarse por unas extrañas e inexploradas
selvas en busca de su sueño.

Las fuentes de información de las que disponía eran muy
escasas. Por aquella época no se había generalizado el uso
de internet y por lo tanto el acceso a una bibliografía más o
menos rigurosa sobre el mundo precolombino, desde mi
casa de Alicante, era bastante complicado. Me dirigí
inmediatamente a lo que tenía más a mano: la enciclopedia
familiar que teníamos en el salón y que, en más de una
ocasión, me había ayudado a salir del paso.

Lo que descubrí en un primer momento no fue del todo
lo que esperaba. ¿Dónde estaban aquellos intrépidos
españoles recorriendo las selvas sudamericanas en busca
de tan mágico lugar? ¿Dónde los reyes incas y de otros
pueblos vecinos, con el cuerpo cubierto de oro,
sumergiéndose en misteriosos lagos? Para mi
desesperación, la enciclopedia no me daba más de lo que
yo consideré, en un primer momento, una árida descripción
sobre la organización social y política del Imperio inca, sobre
los distintos reyes que gobernaron hasta la conquista de
Pizarro y sobre las bases económicas de tan vasto imperio.
A pesar de todo, cogí la vieja máquina de escribir de mi
padre y empecé a redactar mi trabajo. Lo que entonces me
pareció aburrido se fue haciendo cada vez más interesante;



cuanto más escribía, más quería saber sobre ellos; después
de todo, el interés por lo que era desconocido y tan
atractivo para mí, ya había surgido.

Pasados los años, y conseguido mi sueño de convertirme
en profesor de Historia, no tardé en recapacitar sobre el
método que debería emplear para enseñar a mis alumnos.
Quería que sintiesen la emoción que yo había
experimentado al enfrentarme a un enigma de nuestra
antigüedad. Uno de los años en los que tuve ocasión de
impartir la asignatura de Prehistoria e Historia de las
Primeras Civilizaciones, comencé el curso entregándoles
unas actividades que giraban en torno a la comprensión del
arte paleolítico a partir del estudio de sus obras más
significativas.

Quise ponerles en la piel de un arqueólogo cuando
descubre, después de muchos milenios, unas pinturas en el
interior de una cueva que, desafiantes ante el paso del
tiempo, nos informan sobre sus formas de vida y de pensar.
La experiencia fue fructífera, y entonces me pregunté: ¿Por
qué no repetir el mismo proceso con otras etapas
históricas? ¿Con qué podría trabajar para introducir los
temas de historia de Mesopotamia o de Egipto, o los de
Grecia y Roma? Y en la Edad Media, ¿no podría utilizar los
mitos y leyendas sobre el grial o sobre la figura del Cid
como pretexto para introducir a los alumnos en el
conocimiento de una época tan lejana?

Fue así como empecé a profundizar cada vez más en el
estudio de unos objetos que durante siglos habían buscado
todo tipo de investigadores, aventureros y arqueólogos. Su
historia era apasionante, y fue entonces cuando me
pregunté: ¿por qué no utilizarla en mi clase? Comencé a leer
cada vez más sobre artefactos tales como el santo grial, el
arca de la alianza, la lanza de Longinos o sobre algunas de
las reliquias que tanta devoción provocaron entre los
cristianos de tiempos medievales. Todos ellos formaban
parte de una tradición llena de misterio y habían



involucrado a distintos pueblos, culturas y religiones. Pero,
¿qué eran realmente estos objetos de poder?

No me fue posible encontrar una definición oficial, pero
en líneas generales todos los autores hacían referencia a
unos utensilios revestidos de sacralidad o que habrían
pertenecido a una persona fuera de lo común. Dentro de
este grupo estaban las reliquias, entre las que destacaban
las que se relacionaron con Jesucristo y cuya posesión se
disputaron múltiples iglesias, abadías, catedrales o
monasterios desde los mismos orígenes del cristianismo.
Otro gran grupo estaba formado por aquellos objetos que
otorgaban una superioridad cognitiva, tecnológica y política
a sus propietarios. Algunos de ellos tenían una naturaleza
terrible y podían ser utilizados para el bien y para el mal.
Además, su mal uso podía tener unas consecuencias
catastróficas. Todo parecía complejo, ya no sólo se trataba
de historia, en todo esto se mezclaban folclore, tradiciones
populares y arqueología. Pero de lo que no me cabía ningún
tipo de duda era que, a buen seguro, sus leyendas y
misterios iban a interesar a aquellos con los que ese año iba
a trabajar.

De entre todos estos objetos, uno fue el que más me
cautivó. Alrededor de él todo parecía un enigma: su
naturaleza, su recorrido histórico, su posible ubicación y su
significado religioso. La mesa de Salomón era un enorme
rompecabezas que ningún investigador había podido
comprender, ya que este desconocido artefacto había
logrado conservar sus secretos desde los mismos albores de
nuestra historia, y todo ello a pesar de que, gracias a las
fuentes, se ha podido rastrear su recorrido histórico desde
su aparición hasta su llegada a la que se vino a considerar
su morada definitiva: la ciudad de Toledo. Esta odisea se
inició durante los primeros momentos de la formación del
pueblo de Israel en el segundo milenio antes de nuestra era,
por lo que fue allí donde decidí centrar mi atención para



comprender cuál fue la naturaleza de la mesa y su
importancia en la religión yahvista.

Casi han transcurrido tres mil años desde que el
legendario monarca judío Salomón iniciase uno de los
reinados más importantes e influyentes del judaísmo. A
pesar de que ciertas tendencias historiográficas han
limitado su papel al de un caudillo menor, las fuentes
escritas, especialmente la Biblia, y las tradiciones
populares, insisten en otorgar al tercer soberano de la
monarquía unificada de Israel un papel predominante en el
devenir histórico, cultural y religioso del pueblo elegido. Fue
durante su reinado cuando se llevaron a cabo las obras para
la construcción del templo de Jerusalén con la finalidad de
iniciar un proceso de centralización del culto yahvista, pero
también con la intención de proporcionar una morada
definitiva a los objetos de culto más importantes de su
religión, entre los que estarían el arca de la alianza, definida
como símbolo de la presencia de Dios en la Tierra, el
candelabro de los siete brazos y una enigmática mesa en la
que Salomón, según la leyenda, grabó un mensaje secreto
cuya comprensión podría otorgar a su descubridor, el
conocimiento del nombre verdadero de Yahvé.

Todas estas reliquias desaparecieron con el paso del
tiempo. La agitada historia del pueblo de Israel hizo
imposible su conservación en una ciudad tantas veces
conquistada, saqueada y destruida. Algunos de estos
objetos dejaron de mencionarse de forma repentina, sin
dejar huella de su pérdida, como es el caso del arca de la
alianza; algo que no ocurrió con la mesa de Salomón. Las
referencias a su posible ubicación, las fuentes
historiográficas que mencionan su recorrido histórico y su
vinculación con algunas de las civilizaciones más
importantes de la Antigüedad han provocado el interés de
viajeros y estudiosos de todo tipo que han emprendido una
larga búsqueda para desvelar su secreto.



El primer problema con el que se encontraron fue
establecer cuál era la naturaleza de la reliquia. En este
sentido, los historiadores han expuesto todo tipo de
hipótesis, aunque en general ha predominado la idea de que
se trataba de la misma mesa que Yahvé ordenó realizar a
Moisés durante el éxodo del pueblo judío en el desierto.
Otros han expuesto la posibilidad de que se tratase de una
pieza realizada íntegramente durante el reinado de
Salomón; mientras que los más atrevidos propusieron la
posibilidad de que fuese una especie de espejo mágico con
el que se podrían observar los siete climas del universo o, lo
que es lo mismo, el desarrollo histórico de la humanidad
desde sus inicios hasta el final de los tiempos.

Al margen de todas estas especulaciones, su existencia
parece quedar demostrada historiográficamente merced a
la claridad con la que podemos rastrear su periplo desde
que esta quedó ubicada en la ciudad de Jerusalén. ¿Y eso
por qué?

Ciertos objetos fueron escondidos en algún lugar secreto
cercano al templo de Salomón para evitar que cayesen en
manos de algunos de los muchos conquistadores, que a lo
largo del primer milenio antes de Cristo cayeron sobre la
capital judía. Tras la destrucción del templo en 587 a. C. por
Nabucodonosor II, al que le siguió una feroz represión y el
exilio de los miembros más destacados del reino de Judá en
tierras de Babilonia, el rey persa Ciro II permitió su regreso y
la construcción del que a la postre sería el segundo templo
de Jerusalén, por lo que muchos de los tesoros que
anteriormente habían sido escondidos, volvieron al interior
del mismo.

Se inició a partir de entonces una época de debilidad en
la que el anteriormente poderoso reino de Judá quedó
convertido en una provincia más del floreciente Imperio
persa. Y así continuó hasta que a finales del siglo IV a. C.
Alejandro Magno derrotó al gigante asiático y dio origen a
una nueva etapa, en la que la región quedó dividida en dos



ámbitos de influencia cultural y religiosa. Los intentos de
helenización forzosa, favorecidos por las élites gobernantes,
primero de los ptolomeos egipcios y posteriormente de los
seléucidas, eran contestados por movimientos de
resistencia de carácter conservador que defendían la
preeminencia de la religión yahvista y la cultura judía. La
inestabilidad fue aprovechada oportunamente por los
romanos, que en el siglo I a. C. ya empezaban a imponer las
reglas del juego en la zona.

Pero la llama de la rebelión se encendió pronto. De poco
pareció valer la tolerancia que los nuevos conquistadores
mostraron hacia la religión tradicional de los judíos. La
voracidad de los gobernadores latinos, que planificaban sus
mandatos con la mera intención de abultar sus ya
abigarradas arcas, hizo que el pueblo judío se levantase en
armas para librarse del yugo romano. Fue así como en el
año 70 d. C. Tito, hijo del emperador romano Vespasiano,
llegó a la ciudad y acabó contundentemente con cualquier
rastro de discrepancia. Esta vez, los tesoros que en su día el
rey Salomón depositó en el sanctasanctórum del templo se
perdieron para siempre.

Un testigo presencial de los hechos, el historiador judío
Flavio Josefo, fundamental para entender esta obra, relató
cómo los romanos se apoderaron de la mesa: «Entre la gran
cantidad de despojos, los más notables eran los que habían
sido hallados en el templo de Jerusalén, la mesa de oro que
pesaba varios talentos y el candelabro de oro».

Tras la victoria de las legiones romanas, el tesoro de
Jerusalén marchó hacía la capital imperial, en donde
permaneció durante muchos años, primero en el templo de
Júpiter Capitolino y después en el palacio de los Césares.

Pasó el tiempo y el mundo romano entró en un proceso
de descomposición que se acentuó desde principios del
siglo V d. C. En el año 410, el rey visigodo Alarico,
cumpliendo su amenaza de tomar por la fuerza la ciudad
eterna, saqueó Roma y se llevó el tesoro del templo de



Jerusalén. Asombrosamente, descubrí que de nuevo las
fuentes parecían confirmar esta tesis, ya que en el siglo VI
un prestigioso historiador, Procopio de Cesarea, afirmó que
entre las riquezas que Alarico el Viejo había tomado en
Roma estaban los objetos que habían pertenecido a
Salomón y que, a su vez, habían sido tomados por los
romanos en tiempos antiguos. La conexión era clara y las
fuentes fidedignas, por lo tanto, hemos de suponer que la
mesa cayó en manos de un nuevo pueblo que, tras la caída
de la capital, se puso otra vez en movimiento, esta vez
hacia el sur de la Galia, en donde los visigodos lograron
crear un nuevo reino alrededor de la ciudad de Tolosa.

Tras su derrota frente a las tropas del rey franco
Clodoveo, los godos trasladaron de nuevo su famoso tesoro
hasta la ciudad que en un primer momento se convirtió en
la residencia de la nueva monarquía, Barcelona, para más
tarde pasar a la ciudad de Toledo en donde permanecería,
como mínimo, hasta la llegada de los musulmanes en el
711.

Fue en torno a esta ciudad de Toledo, donde comenzó a
extenderse la creencia de la existencia de un lugar, la cueva
de Hércules, situada bajo la desaparecida iglesia de San
Ginés, en donde se encontraría este fantástico tesoro en el
que la mesa de Salomón tendría un lugar privilegiado.
Según la Crónica del Moro Rasis del siglo X, Hércules habría
construido un lugar en donde ocultó los peligros que
amenazaban a España, tanto los presentes como los
futuros. Era tradición de la monarquía goda que cada uno de
sus reyes pusiese un candado en la puerta de la cueva para
mantener su secreto a salvo, pero el último de ellos,
Rodrigo, movido por la curiosidad, penetró en su interior, y
para su desesperación, observó algo que no le tuvo que
gustar, algo que anunciaba el final de su mandato y de su
reino. Sobre un lienzo pudo ver unas figuras que
representaban a guerreros con espadas curvas derrotando a
su ejército; el mensaje era claro: el joven y correoso ejército



musulmán, que en pocos años había creado un imperio que
se extendía desde Persia hasta el Norte de África,
amenazaba con destruirle. Pero el mal ya estaba hecho,
poco tiempo después, se produce la invasión islámica de la
península ibérica, acontecimiento que marca de forma
irreversible el futuro histórico de España y del resto de
Europa. Es también en este momento cuando volvemos a
contar con nuevas fuentes que nos informan sobre la mesa
y su posible ubicación, pero ahora de forma más confusa y
contradictoria.

Las fuentes historiográficas árabes resaltan las violentas
disputas que estallaron entre los dos principales generales
del ejército musulmán. Muza y Tariq rivalizaron por el
reconocimiento de las conquistas realizadas en la península
ibérica, pero otros autores van más lejos y aseguran que
detrás de esta enemistad estaba, ni más ni menos, que el
intento de atribuirse cada uno de ellos el hallazgo de la
sagrada reliquia.

Para resolver el conflicto, el califa Al-Walid decidió
convocar a los dos conquistadores en su corte de Damasco.
Ordenó también el traslado del botín a Siria para que fuese
puesto a buen resguardo en la capital del Imperio árabe. De
lo que si podemos estar seguros, es que ni la mesa, ni el
resto de los objetos y reliquias importantes que pertenecían
al pueblo visigodo, completaron su viaje, por lo que, si
damos alguna credibilidad a los historiadores islámicos,
tuvieron que desaparecer antes de que llegasen al puerto
en donde deberían embarcar para iniciar su travesía hacia
Oriente.

Desde entonces, surgen todo tipo de leyendas que
tratan de explicar su destino definitivo, el lugar en donde el
fabuloso tesoro de los godos encontró su morada final. La
búsqueda que comenzó hace casi 1500 años sigue sin
desvelarnos sus secretos, y la mesa, escondida en su
refugio milenario, sigue desafiando a todos los que cayeron
bajo el hechizo de tan escurridizo tesoro.



Capítulo 1
La historia del pueblo de
Israel:
una revisión crítica.

Mis primeras lecturas sobre la naturaleza de la mesa de
Salomón me llevaron a la convicción de que su comprensión
sólo sería posible si analizaba, con detenimiento, la historia
del pueblo de Israel. Fue por ese motivo, por el que decidí
centrar mis primeras investigaciones en el estudio de la
principal fuente de información del pueblo elegido: la Biblia.

A lo largo de los siglos, los investigadores han tratado de
identificar las fuentes orales y escritas que se utilizaron
para dar forma al texto bíblico. Una de las principales
preocupaciones fue la de establecer una cronología que les
permitiese saber cuándo fue escrita la Biblia, lo que llevó a
los historiadores a proponer fechas diversas que oscilaban
entre los que aseguraban que la forma definitiva del
Pentateuco se estableció durante la vida de Moisés,
mientras que otros opinaron que la redacción se tuvo que
desarrollar durante el período de la monarquía unificada de
David y Salomón. Un último grupo prefirió situar su
redacción en una fecha más temprana, más concretamente
a finales del siglo VII a. C., durante el reinado de Josías.

En términos generales, el Antiguo Testamento se podría
definir como la base de la religión judeocristiana, un



conjunto de escritos en los que se recopilaban todo tipo de
textos: filosóficos, históricos, legales, proféticos y
legendarios. La arqueología ha tratado de encontrar, en los
últimos doscientos años, pruebas que den veracidad a un
relato en el que se mezclan historias reales y legendarias.
En un principio, desde finales del siglo XIX, los hallazgos
arqueológicos parecían demostrar la historicidad de las
fuentes literarias, ya que las noticias de descubrimientos
espectaculares hicieron pensar que los relatos bíblicos eran
en su mayor parte verídicos.

Una de las herramientas que se utilizaron para apoyar
las tesis de los estudiosos del Antiguo Testamento, fue la
búsqueda de referencias en los monumentos y archivos de
las grandes civilizaciones que, durante los dos mil años
anteriores al nacimiento de Cristo, compartieron espacio
con el pueblo judío. Estas pruebas se encontraron en los
documentos escritos de Egipto y Mesopotamia y mostraban,
sin lugar a dudas, que lo que narraba la Biblia tenía una
base histórica. En Egipto, una estela erigida por el faraón
Mernepath en el año 1207 a. C. mencionaba una victoria
sobre el pueblo de Israel, mientras que el faraón Sheshonq I,
de la XXII dinastía, dejó grabado sobre las paredes del
templo de Karnak un informe sobre la campaña militar que
organizó en el reino de Israel después de la muerte de
Salomón. En Mesopotamia, las excavaciones arqueológicas
revelaron la existencia de ciudades como Nínive o Babilonia,
anteriormente sólo conocidas por las referencias bíblicas.

Bien es cierto que algunas de estas pruebas no
superaron el rigor de la investigación arqueológica
moderna. Muchas de las pistas que por entonces se
consideraron como definitivas para certificar su carácter
histórico se demostraron erróneas, o fuera de un contexto
propiamente bíblico. Algunas construcciones que se hacían
remontar a tiempos de la monarquía unificada fueron
definitivamente datadas más de doscientos años después.
La huida de Egipto y el éxodo tuvieron auténticos problemas



para ser fechados satisfactoriamente por los arqueólogos
que, infructuosamente, buscaron evidencias del paso del
pueblo judío por el desierto del Sinaí en el segundo milenio
antes de Cristo. El desarrollo de la crítica textual y filológica
determinó, por otra parte, que la redacción del Antiguo
Testamento no parecía remontarse a tiempos mosaicos, a
pesar de que probablemente narrase episodios que sí
pudiésemos hacer retroceder a esa fecha.

Surge entonces una corriente crítica que niega la validez
de los datos que nos proporciona el libro sagrado en su
descripción del pueblo judío. La publicación en el año 2001
de la obra de Israel Finkelstein y Neil Silberman, La Biblia
desenterrada, marca un hito al poner en cuestión, entre
otros aspectos, episodios tales como el éxodo. También
rechazan la propia naturaleza de lo que según la Biblia fue
la monarquía de David y Salomón, en el tránsito entre el
segundo y el primer milenio antes de Cristo. Según los
autores, el rey Salomón no pudo ser más que un simple jefe
tribal en un territorio limitado de las tierras altas cananeas.

Me di cuenta de que esta discrepancia a la hora de
interpretar el valor histórico de la Biblia, sólo tenía sentido si
se tenían en cuenta los posicionamientos ideológicos de los
investigadores que llevaron a cabo estos estudios. De esta
manera, y después de un largo y tedioso período de tiempo
–en el que traté de hacerme una idea aproximada de la
situación y de las posturas de las distintas corrientes
historiográficas que en la actualidad siguen centradas en el
estudio del Antiguo Testamento– entendí que la
comprensión de esta obra sólo sería posible si se partía de
una postura intermedia, entre la de los primeros biblistas
que ofrecían una secuenciación demasiado simplista de la
elaboración del libro sagrado, y la de aquellos que
sistemáticamente la vaciaban de contenido.

La base histórica del relato parecía tener una
historicidad sólida, de eso no tenía duda. Y lo que a mí más
me interesaba era que la existencia de objetos sagrados,



entre los que podemos citar la mesa de Salomón, el
candelabro de los siete brazos o el arca de la alianza, fue
atestiguada por historiadores posteriores que llamaron la
atención sobre su importancia, validando, de esta forma, la
información que anteriormente nos transmitieron aquellos
que habían escrito el que a la postre fue el libro más
influyente de todos los tiempos.

LOS ORÍGENES DEL PUEBLO ELEGIDO:
LOS PATRIARCAS

El origen del pueblo hebreo está envuelto en leyenda. Son
muchos los que han tratado de ofrecer una explicación más
racional de sus inicios históricos recurriendo a las fuentes
que antes citábamos: los paralelismos con los datos que nos
suministraban otras culturas vecinas del área del Próximo
Oriente, las narraciones bíblicas, las aportaciones filológicas
y, finalmente, los trabajos arqueológicos.

En el estudio de nuestra antigüedad más lejana es poco
lo que podemos afirmar sin abrir una ventana al debate,
más aún si tratamos temas religiosos y políticos; y la
historia de Israel está repleta de ellos. Además, el origen de
los distintos pueblos antiguos y la procedencia de sus más
lejanos ancestros es difícil de establecer en fechas tan
remotas como el tercer o el cuarto milenio antes de nuestra
era. Por eso, en el estudio del pasado israelita se ha de
imponer la cautela y una continua revisión de los contenidos
que nos ofrecen los cientos de investigadores que, desde
hace tantos siglos, tratan de recomponer un rompecabezas
tan complejo como el que aquí nos ocupa. A pesar de todo,
hay una cierta unanimidad a la hora de situar el origen de
las poblaciones semíticas en lo que hoy es la península
arábiga.

La historia de Israel, propiamente dicha, se inicia con los
patriarcas: Abraham, Isaac y Jacob, a los que Yahvé



prometió la posesión de Canaán. En el Génesis, todos ellos
aparecen como pastores nómadas procedentes de las zonas
limítrofes con Palestina, aunque las referencias cronológicas
no son seguras. Abraham es un personaje fundamental para
la historia del pueblo judío y su figura es exaltada como el
fundador de Israel, al ser el destinatario de la promesa
divina de territorios y de una descendencia numerosa que
formaría el pueblo elegido.



Abraham es uno de los personajes más importantes de la religión hebrea.
Con él se inicia la historia del pueblo elegido, al ser el depositario de la

promesa divina de una nueva tierra. REMBRANDT. El sacrificio de Isaac (1635).
Museo del Hermitage, San Petersburgo.



Según nos cuenta la Biblia, perteneció a una de las
muchas familias que apacentaban sus rebaños en los
alrededores de la ciudad mesopotámica de Ur. Reasentado
en Jarán, a orillas del Éufrates, Abraham recibió la orden de
salir de su tierra y partir hacia Canaán. Durante su viaje fue
erigiendo altares dedicados a Dios, al tiempo que iba
conociendo la verdadera naturaleza de su misión y destino.
Y así llegó a tierras palestinas, en donde construyó un
primer campamento en la localidad de Siquem, tomando
contacto con los cananeos y con los hititas.

La Piedra del Destino fue la piedra en la que un día Jacob apoyó la cabeza y
soñó con una escalera por donde subían y bajaban ángeles divinos. En la

actualidad este objeto de poder se encuentra en Edimburgo, pero debe seguir
siendo utilizado para las ceremonias de coronación de los futuros monarcas

británicos.

El hijo que tuvo con Sara, Isaac, tomó por esposa a
Rebeca, con la que tuvo dos gemelos, Esaú, un fornido
cazador y Jacob, más sensible y culto, que era el preferido
de la madre. A este último le concedió el derecho de
primogenitura después de una treta que privó al primero de
su herencia. Podemos imaginarnos que al agraviado Esaú no



le tuvo que hacer mucha gracia el haber sido despojado de
sus derechos, por eso buscó venganza, lo que provocó la
huida de Jacob, que marchó hacia el norte. De camino, en
Betel, se detuvo a pernoctar y soñó con una escalera que
llegaba hasta el cielo y de la que subían y bajaban ángeles
divinos.

Es precisamente en torno a este episodio, en donde se
genera una nueva tradición relacionada con otro de los
objetos de poder que mayor interés ha despertado entre los
buscadores del misterio. La Piedra del Destino, en la que
Jacob apoyó su cabeza durante su enigmático sueño, era
otro de esos extraños artefactos que según la tradición,
otorgaban poder político y terrenal a su poseedor.

Sea como fuese, y al margen de lo que ocurriese con
ella, Jacob siguió caminando hacia el norte, hasta la ciudad
de Jarán, en donde engendró once hijos, y en ese lugar se
estableció hasta que Dios le ordenó su vuelta a Canaán.
Pero en su nuevo hogar, la situación de las tribus israelitas
era francamente delicada, con unas disputas entre los hijos
de Jacob que empujó a José, el preferido de su padre, a
emprender el largo camino del exilio hasta las tierras de
Egipto en donde finalmente logró prosperar. Al contrario de
lo que allí ocurría, en Canaán el hambre empujó al pueblo
de Abraham a seguir los pasos de José, por lo que
marcharon hacia el país del Nilo, en donde iniciaron una
nueva etapa que marcará su futuro desarrollo histórico y
religioso.

EL ÉXODO DE EGIPTO

El pueblo de Israel estuvo sometido a la autoridad de los
faraones egipcios durante buena parte del Imperio Nuevo,
especialmente en su momento de máxima expansión que
coincidió con el reinado de los ramásidas.



Consciente de la importancia que tenía este episodio
para el estudio de la mesa de Salomón, decidí centrar mi
atención en este relato para ver si fue realmente posible
que Moisés ordenase construir este y otros objetos de culto
para que acompañasen a los judíos en el desierto. Lo
primero que debía investigar era precisamente eso, si
estábamos hablando de un relato mítico o histórico, por lo
que me cargué de bibliografía y me puse manos a la obra.

Los problemas empezaron pronto. Los historiadores del
pasado hebreo nunca se pusieron de acuerdo a la hora de
fechar el momento en el que se produjo este
acontecimiento. Han sido muchas las fechas propuestas,
aunque la opinión mayoritaria parece situarlo durante el
reinado de Ramses II o de su sucesor, Meremptah.



El éxodo del pueblo judío por el desierto es uno de los momentos más
trascendentales del pasado israelita. Son muchos los que dudan de su

autenticidad, pero las fuentes documentales y arqueológicas parecen indicar
la existencia de frecuentes movimientos migratorios entre las tierras

palestinas y Egipto. POUSSIN, Nicolás. El paso del mar Rojo (1633-1636).
National Gallery of Victoria, en Melbourne (Australia).

La liberación de los israelitas de Egipto es uno de los
elementos fundamentales de la religión hebrea y en ella
tiene un especial protagonismo Moisés. Aunque envuelto en
la leyenda, este personaje posee una historicidad fuera de
toda duda y hoy se sabe que fue un hebreo de la tribu de
Leví, llamado Mesu, que recibió formación de los egipcios y
posteriormente pasó a ser un individuo influyente en la
corte. Su exilio se produjo después de observar como un
esclavo judío era maltratado por un capataz egipcio al que
Moisés mató, hecho que le obligo a escapar, iniciando una
marcha que le llevaría hasta Madián, en donde recibió la



revelación del nombre de Yahvé, ‘Yo soy el existente’, en
una zarza que ardía sin consumirse.

De su dios recibió la orden de liberar a los hebreos que
aún vivían sometidos en tierras de Egipto, una ardua tarea
que sólo logró superar después de arrasar el país del Nilo
con diez terribles plagas. A partir de este momento la
historia es conocida por todos: una vez atravesado el mar
Rojo, los hebreos continuaron hasta el monte Sinaí, en
donde se realizó un nuevo pacto entre Yahvé y su pueblo,
una alianza por la que les fueron entregadas sus leyes
civiles y religiosas que incluían los diez mandamientos. El
arca de la alianza, que contenía las tablas de la Ley, se
convirtió posteriormente en el estandarte de guerra y en el
símbolo religioso más importante del pueblo israelita. Pero
Moisés no sólo recibió el encargo de la construcción del
arca. Otros de los objetos cultuales básicos de su religión,
como la mesa de los panes de la proposición, o el
candelabro de oro de los siete brazos, fueron también
encargados durante la estancia en el desierto.

Debido a la desobediencia de los hebreos, la marcha
hacia la tierra prometida se vio retrasada durante cuarenta
años, período de tiempo en el que se vieron obligados a
permanecer errando por el desierto.

A pesar de que los datos que nos ofrece la Biblia sobre el
éxodo y la estancia en el desierto son controvertidos, una
cosa es cierta, ya que la arqueología, después de años de
investigaciones, ha comprobado que la llegada de
inmigrantes a Egipto desde Canaán y su asentamiento en la
zona oriental del delta del Nilo era un fenómeno recurrente,
que ha sido verificada con hallazgos arqueológicos.
Investigando los libros de los principales egiptólogos pude
comprobar cómo en el Egipto Medio, en la tumba de Beni
Hasan, había unas pinturas fechadas alrededor del siglo IX a.
C. que representaban a un grupo de cananeos que bajaban
al país del Nilo con animales y otros bienes. Pero no todos
vinieron de forma voluntaria, ya que otros podrían haber


