


BREVE HISTORIA DE LA
ALQUIMIA

Luis E. Íñigo Fernández



Colección: Breve Historia
www.brevehistoria.com

Título: Breve historia de la alquimia
Autor: © Luis E. Íñigo Fernández
Director de colección: José Luis Ibáñez

Copyright de la presente edición: © 2010 Ediciones Nowtilus, S.L.
Doña Juana I de Castilla 44, 3° C, 28027 Madrid
www.nowtilus.com

Diseño y realización de cubiertas: Universo Cultura y Ocio
Diseño del interior de la colección: JLTV

Reservados todos los derechos. El contenido de esta obra está protegido por la
Ley, que establece pena de prisión y/o multas, además de las correspondientes
indemnizaciones por daños y perjuicios, para quienes reprodujeren, plagiaren,
distribuyeren o comunicaren públicamente, en todo o en parte, una obra
literaria, artística o científica, o su transformación, interpretación o ejecución
artística fijada en cualquier tipo de soporte o comunicada a través de cualquier
medio, sin la preceptiva autorización.

ISBN-13: 978-84-9763-934-7

Libro electrónico: primera edición

http://www.brevehistoria.com/
http://www.nowtilus.com/


A mi gran amiga Maite,
una verdadera alquimista,

capaz de transmutar en el oro de la esperanza
el plomo del pesimismo.



Índice

Prólogo
Capítulo 1: ¿Qué es la alquimia?
     Refutando errores
     El trabajo del alquimista
     Un poco de historia
Capítulo 2: Los orígenes de la alquimia
     Un vocablo de oscuras raíces
     Entre la historia y la leyenda
     A pesar de todo, la historia
Capítulo 3: La alquimia en las antiguas civilizaciones
mediterráneas
     La tierra entre dos ríos
     El país del Nilo
     Alejandría, madre de la alquimia
Capítulo 4: La otra alquimia
     La alquimia china
     El país del Indo
Capítulo 5: La alquimia musulmana
     El pueblo del desierto
     De aprendices a maestros
     Los grandes alquimistas
     Los alquimistas andalusíes
Capítulo 6: Los albores de la alquimia occidental



     La recepción del arte sacro en la Europa medieval
     Los monjes alquimistas
     La alquimia sale de la Iglesia
     El arte sagrado en los reinos hispánicos
Capítulo 7: La alquimia renacentista
     El nuevo amanecer del arte sagrado
     Magia y alquimia
     Paracelso, el alquimista errante
     La alquimia en la corte. Adeptos e impostores
     Los alquimistas pragmáticos
Capítulo 8: La alquimia en la era de la razón
     Buenos tiempos para el arte sagrado
     Fronteras difusas
     El misterio de los rosacruces
     El siglo de las luces
     La alquimia en la España de los siglos XVII y XVIII

Capítulo 9: De la agonía a la resurrección. La alquimia en el
mundo contemporáneo
     Al borde de la extinción
     Fulcanelli
     Los adeptos de nuestros días
     La vigencia del arte sagrado
Breve diccionario de términos alquímicos
Bibliografía



Prólogo

Nos encontramos ante una obra que busca de forma
auténtica hacer algo que llamamos habitualmente
desmitificar, y a desmitificar de alguna manera se dedica.

Si uno escucha o lee la palabra alquimia para que a
continuación se le hable o se le escriba para convencerle de
que no es un asunto de chalados que buscan en lo oculto
hasta al asesino de Kennedy, lo que uno intuye es que le
van a embaucar o, como poco, le van a tener por un
presunto estulto. Pues bien, Luis Íñigo, el autor de este
notable volumen de la colección Breve Historia, tan poco
dada a los títulos aparentemente esotéricos, falsamente
misteriosos, consigue, con la categoría habitual de sus
escritos, desmitificar todo un sistema de conocimiento que
al menos merece un respeto y desde luego que el lector
siga leyendo, si no estas frases sí al escritor, al literato.

¿Y qué hace nuestro autor para lograr ese fin tan
enjundioso? Pues, muy sencillo, limitarse (es un decir) a
demostrar que la alquimia es mucho más que la obsesión
de magos o hechiceros medievales que buscaban una
sustancia capaz de transformar en oro cualquier metal.
También consigue enseñarnos, además —atención—, que
tampoco es la alquimia, sin más, el antecedente folclórico y
acientífico de la química. Nos aclara, por último, que se
trata de una visión del mundo, una filosofía, en el sentido
amplio del término, que impregnó la concepción humana de
la naturaleza hasta el siglo XVIII.

El habitual rigor de la colección se vuelve a encontrar de
frente para asirla de la mano con la buena literatura,



aprovechando el carácter novelesco al que cada vez más la
Historia, con mayúsculas, se ve noblemente relegada: la
novela de la realidad de los seres humanos, el cuento cierto
contado a todos los hombres, sin exclusión, por medio de la
capacidad divulgativa, en este caso, de un escritor de
verdad: Luis Íñigo.

Contigo, ante ti, lector, la alquimia, su historia. Disfrútala
con la misma intensidad que la ha disfrutado quien esto
escribe, cuando casi podía ver cómo se iba plasmando…

José Luis Ibáñez
Director de la colección Breve Historia



1
¿Qué es la alquimia?

REFUTANDO ERRORES

Si les parece, queridos lectores, daremos comienzo a este
pequeño libro realizando, siquiera de forma figurada, un
pequeño experimento. Salgamos un día a la calle, bien de
mañana, como alquimistas en busca del rocío impregnado
del influjo celeste, y escojamos al azar, sin tomar en
consideración su edad, su sexo o su aspecto, a unas cuantas
personas. Nuestro objetivo no será otro que el de hacerles
una sencilla pregunta, un simple interrogante que
podríamos formular en los siguientes términos: «¿Sabría
usted decirme qué es, o qué fue, la alquimia?».

Muchas respuestas —siempre sucede así— habría que
ubicarlas, sin más remedio, en el apartado «no sabe, no
contesta». Olvidémoslas, si me lo permiten, pues nada van
a aportar al éxito de nuestro humilde ensayo. Centrémonos,
pues, en el resto, en las que nos han dado las personas que
sí saben, o creen saber, lo que es, o era, la alquimia.

Hagamos entonces una simple apuesta. De todas estas
personas, la inmensa mayoría, si no todas, nos habrá
respondido, con alguna que otra ligera variación, algo así
como: «Sí, por supuesto, era eso que hacían en la Edad
Media los magos o hechiceros que buscaban una sustancia
capaz de transformar en oro cualquier metal». En el mejor
de los casos, nos encontraremos también alguna alusión a
la piedra filosofal; quizá, incluso, al elixir de la vida. Y si, por



una notable casualidad, se encontrara entre nuestros
entrevistados algún químico o farmacéutico, hasta es
posible que atribuyeran a la alquimia el honor de haber
servido como antecedente, eso sí, sin ningún carácter
científico, a sus respectivas disciplinas.

Por supuesto, algo de verdad se esconde tras esta
concepción popular de la alquimia. Pero se trata, siendo
benévolos, de una verdad truncada, parcial, tan incompleta
que se aproxima peligrosamente a la mentira. En realidad,
considerar que los alquimistas no eran sino una suerte de
locos paranoicos que dedicaban toda su vida, y en
ocasiones incluso la perdían por ello, a perseguir como
único objetivo la transformación de los metales en oro es
hacerle a la alquimia tanta justicia como se la haríamos a un
plátano despreciando su fruto para comernos la piel.

Quizá convenga precisar esta afirmación. Es cierto, no
cabe negarlo, que los adeptos a la alquimia dejaban
transcurrir la mayor parte de su tiempo en sus laboratorios
buscando con tesón la sustancia capaz de transmutar en
oro el plomo y los demás metales tenidos por innobles. Es
necesario, sin embargo, introducir en ello algún matiz.
Primero, porque no era eso lo único que perseguían, sino
que les interesaban también otros objetivos, como el elixir
de la vida o aurum potabile, capaz de servir como medicina
universal; la creación artificial de seres humanos, los
llamados homúnculos, e incluso la obtención de sustancias
provistas de utilidad práctica en el terreno de la cosmética,
la minería y hasta la guerra. Y segundo, y más importante,
porque al hacerlo no buscaban, en modo alguno,
enriquecerse, a sí mismos o a otros, fabricando por
quintales el dorado metal. Bien al contrario, el hallazgo de la
sustancia milagrosa, que podía transformar el plomo en oro,
no tenía para ellos un significado distinto del de probar que
habían logrado algo mucho más sustancial, que era lo que
de verdad perseguían con sus experimentos: cruzar las



puertas de un mundo de conocimiento superior vedado a los
simples mortales; comprender así las verdaderas leyes que
rigen la naturaleza, y acceder ellos mismos a un estadio
superior de conciencia, donde dejarían de ser hombres para
transformarse en auténticos demiurgos, excelsos ayudantes
del Creador en la tarea de conservar y perfeccionar el
universo. La alquimia, la auténtica al menos, no era asunto
de magos o hechiceros, y menos aún de oportunistas o de
falsarios, sino de verdaderos filósofos.

Hemos dicho la auténtica, porque entre los que pasaban
por alquimistas no faltaron en todas las épocas auténticos
embaucadores, presuntos adeptos al llamado arte sagrado
que no buscaban en realidad otra cosa que enriquecerse
fácil y rápidamente, haciendo creer a otros, casi siempre
ricos y poderosos, que se hallaban en posesión del secreto
del polvo de proyección o piedra filosofal, y obteniendo así,
de ellos, la ocasión y los medios de vivir a cuerpo de rey sin
más trabajo que alimentar, de vez en cuando, las vanas
esperanzas de sus crédulos mecenas. Pero estos sopladores,
como se les llamaba en la Europa medieval en alusión al
ahínco con que soplaban los fuelles que alimentaban el
fuego de sus hornos, no eran auténticos alquimistas. Y
tampoco lo eran los conocidos como arquimistas, quienes,
más honrados que los sopladores, abrazaban de la alquimia
tan solo su dimensión práctica, experimental, entregando su
vida y sus esfuerzos a la obtención de oro o de otras
sustancias, sin caminar a un tiempo por la difícil senda del
perfeccionamiento espiritual, ineludible para el verdadero
adepto.

Por esta razón, volviendo a la concepción popular de la
alquimia, tampoco puede ser considerada, sin más, la
antepasada irracional y precientífica de la química. No cabe
negar, por supuesto, que ambas comparten algunos rasgos.
Una y otra se valen de herramientas y técnicas similares y
desarrollan sus trabajos en un laboratorio dispuesto de un



modo parecido. Pero mientras la química es una ciencia sin
conciencia, hija de un mundo en la que razón y fe marchan
de espaldas por caminos diferentes, la alquimia es
inconcebible sin las creencias filosóficas que la acompañan
y le proporcionan todo su sentido. Además, la química, en
tanto que ciencia, no se conforma con comprender la
naturaleza; busca dominarla, someterla a la voluntad del
hombre. La alquimia, por el contrario, trata también de
entenderla, pero con el único fin de colaborar con ella.

Para terminar, tampoco fue la alquimia un fenómeno
exclusivamente medieval. Si así hubiera sido, esta historia
sería demasiado breve incluso para la colección de la que
forma parte. En realidad, los primeros pasos de la disciplina
son tan antiguos como la humanidad misma, y se remontan,
como demostrara varias décadas atrás el prestigioso
antropólogo rumano Mircea Eliade, a la Prehistoria, cuyas
diversas mitologías engendraron buena parte del universo
mental en el que se movieron durante milenios los
alquimistas de toda procedencia geográfica y cultural. Y es
que el mito se halla íntimamente ligado a las raíces de unas
prácticas cuyos orígenes ciertos desconocemos, ya que sus
adeptos mostraron siempre muy poco interés en hablar de
sí mismos y de su arte con claridad, bien porque de ese
modo se protegían del posible acoso de los poderosos,
siempre ávidos de apoderarse de sus secretos, reales o
figurados, que de los dos hubo, bien porque así se
aseguraban de que accedían a ellos solo las personas
dignas de perseguir y alcanzar sus elevados fines. Sea cual
fuere la verdadera razón de esta oscuridad de los textos
alquímicos, las prácticas habituales en ellos, como cambiar
el nombre de las operaciones, alterar su orden, valerse con
generosidad de símbolos o criptogramas, o incluso renunciar
por completo a la palabra escrita, han servido muy bien a su
objetivo, pues solo con grandes conocimientos de la
disciplina es posible adentrarse en sus documentos con



unas ciertas garantías de comprender mínimamente su
contenido.

En cualquier caso, como más adelante iremos viendo, si
bien es cierto que la alquimia vivió su era dorada en la
Europa de los siglos XV al XVII, mucho menos en la Edad Media
que en la Moderna, no lo es menos que alquimistas hubo ya
en Mesopotamia y en Egipto, en la India y en China, entre
los griegos y los romanos, y que no faltaron tampoco
después del siglo XVIII, cuando, al calor de la Ilustración, la
eclosión de las ciencias experimentales condenó a la
marginación a la alquimia, expulsándola de las
universidades y motejándola de conocimiento esotérico
propio en exclusiva de falsarios o iluminados. Incluso en
nuestros días, cuando los omnipotentes adalides de la
ciencia y la tecnología parecen tener respuesta para
cualquier interrogante que brote de la inquieta mente del
hombre, la alquimia continúa existiendo, y no dejan de
buscar sus seguidores, siempre insatisfechos con los
dictámenes del conocimiento establecido, su propio camino
hacia la verdad.

Por último, para concluir esta breve reflexión inicial sobre
el concepto de alquimia, es necesario resaltar también su
carácter de disciplina compleja, poliédrica, capaz, por tanto,
de albergar en su seno interpretaciones diversas y
corrientes distintas. Adeptos tuvo el arte sagrado —
Paracelso, el famoso médico y alquimista suizo del siglo XVI,
es, con mucho, el mejor ejemplo— que se interesaron más
por usar sus vastos conocimientos acerca de las diferentes
sustancias minerales y vegetales para elaborar recetas que
mejorasen la salud de las personas, curando con mayor
eficacia sus enfermedades y prolongando con ello sus vidas.
Los hubo también que, como hizo el alemán Johann Rudolf
Glauber en el siglo XVII, dedicaron sus esfuerzos a sintetizar
en sus laboratorios tinturas nuevas, cosméticos más
efectivos, aleaciones más resistentes y ligeras, e incluso



explosivos más potentes, y no tuvieron después reparo
alguno en patentar sus descubrimientos y enriquecerse con
ellos. Y no faltaron, por último, alquimistas —entre ellos
John Dee, prestigioso matemático y astrónomo inglés del
siglo XVI— más preocupados por la dimensión espiritual de la
disciplina, que practicaron en todo momento como un
camino de perfeccionamiento personal, que, solo de forma
accesoria, requería de experimentos en el laboratorio. Y es,
precisamente, de esta riqueza de la alquimia de la que
deriva su importancia, no siempre reconocida, en la historia
de la ciencia y el pensamiento humanos y su trascendencia
misma como objeto de estudio, pues de cada una de las
corrientes citadas nacería, al correr de los siglos, una rama
de la ciencia o la filosofía modernas. La alquimia de los
medicamentos, llamada también espagiria, terminaría por
dar lugar a la química farmacéutica o iatroquímica. La
alquimia de los metales se transformaría con el tiempo en
química experimental. Y la alquimia espiritual alimentaría,
de algún modo, el interés de toda una escuela psiquiátrica
que, con el conocido médico y ensayista suizo del siglo XX,
Carl Gustav Jung, fundador de la denominada Psicología
Analítica, a la cabeza, se preocuparía por la existencia del
inconsciente colectivo y la forma en que se manifiesta en
los individuos entregados a las prácticas de esta índole.



Rodolfo II, soberano del Sacro Imperio entre 1576 y 1612, en un
grabado de la época. Su reinado convirtió a Praga, donde tenía su

residencia, en una suerte de capital mágica de Europa. De carácter
melancólico, descuidó las tareas de Estado en favor de las artes y

las ciencias, pero también de la magia y de la alquimia. En su corte
proliferaron los científicos de valía, como el astrónomo Johannes
Kepler, aunque no faltaron tampoco los embaucadores de poca

monta que prometían maravillas de todo tipo al crédulo emperador,
si bien muchos de ellos, quizá la mayoría, acabaron languideciendo

en las mazmorras del castillo de Praga.

EL TRABAJO DEL ALQUIMISTA



Ya sabemos, a grandes rasgos, en qué consistía la
verdadera alquimia, pero ignoramos aún de qué modo se
desarrollaba el trabajo de los alquimistas. Para descubrirlo,
no tenemos más opción que traspasar las misteriosas
puertas del laboratorio y desvelar las tareas en las que en él
se afanaban día y noche sus propietarios. Su meta la hemos
trazado ya: siempre el polvo de proyección o piedra
filosofal; muchas veces, el oro potable o elixir de la vida, y
en ocasiones incluso la creación de homúnculos, pero detrás
de todo ello, y como auténtica finalidad de sus desvelos, el
conocimiento absoluto sobre la verdadera naturaleza del
mundo y el perfeccionamiento de sus propias almas
mortales. Mas ¿de qué forma trabajaban para alcanzar esta
ambiciosa meta? ¿En qué consistían las tareas de un
verdadero alquimista?



El laboratorio del alquimista, cuadro de Heinrich Khunrath,
Hannover, 1609. Como puede apreciarse, a la derecha aparecen los

instrumentos propios del trabajo de un adepto, con sus atanores,
matraces y alambiques. En el centro, los instrumentos musicales

simbolizan la armonía del mundo. Y a la izquierda, el oratorio, frente
al que aparece reclinado el propio alquimista, recuerda que la Gran

Obra solo se alcanza mediante la fe, la perseverancia y la gracia
divina.

Para entenderlo, debemos primero recordar que, como
decíamos más arriba, la alquimia no es solo una realidad
práctica que empieza y termina en un conjunto coherente
de técnicas experimentales, sino también una concepción
omnicomprensiva del mundo, una cosmovisión o, como
dirían los alemanes, una weltanschauung, una verdadera
actitud ante la vida. Es necesario, pues, conocer, al menos a
grandes rasgos, en qué consistía esa concepción del mundo
para comprender de forma adecuada el trabajo que,
inspirados por ella, desarrollaban sus adeptos. Por suerte, se
trata de una filosofía de la naturaleza de una notable
sencillez y una considerable permanencia en el tiempo. La
filosofía hermética, pues es así como se la conoce, toma su
nombre de Hermes Trimegisto, es decir, el tres veces
grande, dios para unos, hombre para otros, nacido de la
fusión de la deidad egipcia Thot y la griega Hermes, a quien
los alquimistas de todas las épocas consideran de manera
unánime, aun reconociendo en ocasiones su carácter mítico,
el fundador de su disciplina. Sus postulados, tal como
aparecen en el Kybalion, una de las obras que se le
atribuyen, serían los siguientes:
1. Principio de espiritualidad. El universo es de
naturaleza espiritual, no material, pues el cosmos y todo lo
que existe en él es una creación de un todo espiritual que
no puede reconocerse o explicarse. La primera acción
creadora de ese ente espiritual e infinito fue la separación



de los dos principios presentes en todos los seres animados
e inanimados; la segunda, la formación de los cuatro
elementos —tierra, agua, aire y fuego— de los que todos
ellos están compuestos en proporciones variables. Nuestros
sentidos, que son limitados, perciben únicamente la distinta
apariencia que resulta de esas proporciones, pero no su
verdadera realidad, que solo los adeptos al arte sagrado son
capaces de desentrañar.
2. Principio de correspondencia. Lo que existe arriba, en
el macrocosmos, se repite abajo, en el microcosmos. En
otras palabras, el hombre puede entenderse como una
reproducción a escala del universo, de modo que lo que
sucede en el segundo repercute en el primero y viceversa.
Este principio tan sencillo es la base, por ejemplo, de la
astrología que pretender leer en los astros el futuro del
individuo.
3. Principio de vibración. Según los alquimistas, todo se
mueve; todos los seres, vivos o inertes, vibran sin cesar, de
tal modo que las diferencias existentes entre ellos son
resultado de sus distintos niveles de vibración. Estos son
mayores cuanto más excelsos o perfectos son los seres. Los
seres espirituales vibran a un ritmo muy rápido. Los metales
innobles vibran más despacio que los nobles, como el oro y
la plata. Basta con incrementar el ritmo de vibración de un
metal para convertirlo en oro.
4. Principio de polaridad. Toda realidad tiene dos polos;
cada ente, su contrario, distinto en polaridad, idéntico en
naturaleza, y ambos se atraen y se armonizan en el
equilibrio del cosmos.
5. Principio de ritmo. Entre ambos polos de la misma
realidad existe siempre un flujo de energía: lo que va, viene;
lo que se marcha, regresa; lo que sube, baja. Toda acción
provoca una reacción, y entre ambas surge y se mantiene el
equilibrio.



6. Principio de causa y efecto. La casualidad no existe;
es solo el nombre que le damos a los fenómenos que se
rigen por leyes que desconocemos. En todo hay causalidad,
y es, por tanto, posible describir mediante leyes cualquier
fenómeno de la naturaleza.
7. Principio de género. En contra de las apariencias, todo
lo que existe en la naturaleza posee género; todo es
masculino o femenino. Incluso el Creador aúna en sí mismo
los dos sexos, fusión a la que debe su eterna perfección. Por
ello, el alquimista trata de reunir ambos sexos fundiendo
simbólicamente en un ente único, el andrógino o
hermafrodita, ambos principios, masculino y femenino.

Sobre estos principios, pilares de la cosmovisión
alquímica, se destaca, no obstante, uno todavía más simple
sin el cual no podría entenderse en última instancia nada de
lo que hacen sus adeptos. De acuerdo con esta idea, en
cada fenómeno natural y en cada sustancia se encuentra,
en mayor o menor medida, más o menos pura, la materia
primigenia, de la que han surgido, por medio de
innumerables transformaciones, todos los cuerpos. «De
Todo, Uno; de Uno, Todo», sentenció el gran filósofo griego
Heráclito de Éfeso en el siglo VI antes de nuestra era.

Esta materia prima, también denominada en los textos
alquímicos semen, caos, sustancia universal y así hasta
seiscientos nombres distintos, nace de tres principios que se
combinan para formar los cuatro elementos que ya
conocemos. Los principios son el azufre, el mercurio y la sal,
y los elementos, como hemos dicho más arriba, la tierra, el
agua, el aire y el fuego. Ni unos ni otros se corresponden,
claro, con las sustancias que conocemos habitualmente por
esos nombres; se trata de principios filosóficos que
simbolizan ciertas propiedades de la materia. Así, el azufre
no sería otra cosa que la calidad masculina, cálida, seca,
activa y fija de la materia, y el mercurio se correspondería
con su calidad femenina, fría, húmeda, pasiva y cambiante,



mientras la sal actuaría como ligazón o equilibrio entre
ambos principios. En cuanto a los elementos, la tierra es fría
y seca; el agua, fría y húmeda; el aire, húmedo y cálido; y el
fuego, cálido y seco. Las propiedades características de
cualquier sustancia se explican como consecuencia de la
proporción existente en ella de los cuatro elementos y, por
tanto, de la relación entre los dos principios. Dicha
afirmación es válida tanto para los cuerpos terrestres como
para los celestes. Las únicas diferencias son que en estos se
halla también presente un quinto elemento, que Aristóteles,
el gran filósofo griego del siglo IV a. C., denominó éter, y que
en ellos permanece más pura la sustancia primigenia,
notablemente corrompida en los cuerpos terrestres.

En consecuencia, razonan con lógica impecable los
alquimistas, debe resultar posible transformar un cuerpo en
otro. A priori, al menos en teoría, tendría que bastar con
alterar la proporción de los tres principios existente en el
primer cuerpo hasta lograr la propia del segundo,
modificando con ello sus propiedades en el sentido deseado.
Pero el camino preferido por los adeptos al arte sagrado es
un poco más complejo. En lugar de trabajar sobre una
sustancia para convertirla en otra, la toman como punto de
partida para, por medio de una complejísima serie de
operaciones, extraer de ella los tres principios que la
constituyen y reunirlos de nuevo, esta vez en perfecto
equilibrio, pues creen que de ese modo obtendrán la
materia primigenia, a partir de la cual podrán obtener luego
cualquier sustancia que deseen.

En la práctica, el éxito del proceso debe manifestarse
mediante la obtención en el laboratorio de un polvo rojizo,
denominado polvo de proyección, aunque en los textos
alquímicos se le denomine a veces con nombres tan
poéticos como león rojo. Esta sustancia, que no es otra cosa
que lo que los profanos suelen conocer como piedra
filosofal, aunque son muchas las virtudes que se le



atribuyen, desde la fabricación de gemas a la capacidad de
generar una luz eterna, prueba su eficacia de una forma tan
simple como espectacular: ha de ser capaz de transformar
cualquier metal en un oro tan puro como no resulta posible
extraer de las minas, el oro alquímico u oro de los filósofos.

No pensemos, sin embargo, que la descripción de las
características de la piedra, su apariencia o sus propiedades
coinciden por completo en todos los tratados alquímicos. En
este aspecto, como en tantos otros, se ponen de manifiesto
importantes discrepancias. Fulcanelli, el alquimista más
célebre del siglo XX, por ejemplo, distingue en sus Moradas
filosofales tres tipos de piedra. La primera es una especie de
sal que, disuelta en vino u otra bebida alcohólica, adquiere
un brillante color amarillo. Llamada, por esta razón, oro
potable, resulta útil tan solo para curar las enfermedades y
prolongar la vida, pero en ningún caso permite transmutar
los metales en oro. La segunda se obtiene al fundir en el
crisol la sustancia salina antes descrita con oro o plata
puros. Es el polvo de proyección propiamente dicho, de
color rojo o blanco, según el metal utilizado, y apto en
exclusiva para la transmutación metálica, pero no como
medicina universal. Por último, un tercer tipo de piedra
aparece cuando esta alcanza su límite máximo de
multiplicación. Entonces adquiere un aspecto fluido y, con
él, la propiedad de producir una tenue luz rojiza que no se
extingue jamás. Se ha convertido, de ese modo, en una
lámpara perpetua.

Ahora bien, ¿de qué modo debía proceder el alquimista
para obtener la ansiada piedra filosofal? También aquí nos
encontramos con respuestas diversas. Los tratados
alquímicos hablan de diversas vías, húmedas o secas, lentas
o rápidas, adecuadas, unas, tan solo para obtener la
transmutación de los metales, otras para lograr la panacea
o medicina universal. Pero ni siquiera tales vías agotan las
posibilidades del alquimista, que siempre podía probar su



propia y particular receta hacia el éxito. Lo mismo sucede
con las tareas concretas que el adepto había de poner en
práctica en su laboratorio. Algunos tratados hablan de ocho
operaciones sucesivas, mientras otros llegan a mencionar
doce, pero la mayoría de ellos reducen su número a siete
(calcinación, putrefacción, solución, destilación, conjunción,
sublimación y coagulación), ya que se consideraba que cada
una de ellas se desarrollaba bajo el influjo de uno de los
siete planetas de la astrología clásica: Mercurio, Saturno,
Júpiter, Luna, Venus, Marte y Sol. No obstante, una vez más,
tampoco estas siete operaciones o regímenes son descritos
del mismo modo ni en el mismo orden por todos los autores.
La obra inglesa del siglo XVII Entrada abierta al palacio
cerrado del rey, firmada por un tal Irineo Filaleteo, es, de
hecho, una de las pocas en que se exponen con alguna
claridad y se describen también minuciosamente los
procesos que en ellas tienen lugar y los colores que van
apareciendo en cada momento.

Porque, en cualquier caso, en lo que todos los tratados
coinciden es en que, a través de las sucesivas operaciones o
regímenes, fuera el que fuere su número o denominación, la
sustancia de partida sufría sucesivos procesos de disolución
y coagulación —la fórmula solve et coagula pasaba por ser,
para todos los adeptos, la más perfecta síntesis del
procedimiento alquímico— y tanto su color como su misma
naturaleza debían modificarse, poco a poco, para pasar del
negro inicial al rojo característico del polvo de proyección.
En esa transformación gradual solían distinguirse tres fases:

* Nigredo o melanosis, llamada en los textos alquímicos
de muchos modos, pero con mayor frecuencia la cabeza del
cuervo. Es el estadio inicial, que toma su nombre del color
negro que adquiría al pudrirse la mezcla que servía al
alquimista como punto de partida de su trabajo. Desde un
punto de vista simbólico, aludía al caos primordial del que
había surgido el cosmos. En ella se producía la separatio o



separación de los tres principios: mercurio, azufre y sal. Si el
alquimista no lograba la aparición de este color negro, debía
volver a comenzar su labor, pues ello indicaba que la
mezcla no era la adecuada a sus características personales
o que las condiciones meteorológicas o astrológicas no eran
favorables.

* Albedo o leucosis, conocida por los adeptos como el
cisne. Era el estadio que se alcanzaba cuando en la masa
negra original surgía al fin un punto blanco del que
brotaban, poco a poco, ramificaciones que se iban
extendiendo por ella hasta cambiar por completo su color.
Simbolizaba la redención de las almas, y en su transcurso
debía tener lugar la purificatio, es decir, la purificación de
los tres principios separados en la fase anterior. Si el blanco
que se obtenía era muy puro, podía lograrse en ese mismo
instante la transmutación en plata.

* Rubedo o iosis. Estadio final, durante el que se producía
la reunificación de los tres principios, o cohobatio, y, como
consecuencia de ella, la ansiada aparición del polvo de
proyección, identificado por su color rojizo, color del amor y
de la perfección. Esto suponía para el alquimista la prueba
incontestable de que había completado al fin la Gran Obra,
como habitualmente se llamaba a la obtención de la piedra
filosofal.

Algunos autores hablaban de una fase intermedia entre la
Albedo y la Rubedo que denominaban Citrinitas o xantosis
y que se caracterizaba por su color amarillento. Sin
embargo, otros, como el mismo Alberto Magno, dominico
alemán del siglo XIII proclamado luego santo y doctor de la
Iglesia católica, la consideraban más bien un color de mera
transición entre el blanco y el rojo. Debe tenerse en cuenta,
en todo caso, que la aparición de colores en la materia con
la que trabaja el alquimista no representa necesariamente
transformaciones en su naturaleza, ya que a lo largo del
proceso pueden surgir de manera fugaz infinidad de



tonalidades, hasta el punto de haber merecido de algún
autor, más dado a la poesía, el apelativo de cola del pavo
real. De todos modos, completar estos estadios, fueran los
que fuesen, exigía del adepto un paciente trabajo
experimental en el que desempeñaba un papel fundamental
la materia escogida como punto de partida, el fuego que la
calentaba, el horno que la producía y los vasos que habían
de servir para dar cabida a las sustancias con las que
operaba el alquimista.

La primera materia podía ser tan diversa como distinta la
personalidad de los adeptos que se enfrentaban al reto de
culminar la Gran Obra. De hecho, no faltan los alquimistas
que afirman sin más que se trata de una sustancia concreta
que cada uno ha de buscar en función de sus propias
características personales, pues lo que a uno sirve puede
resultarle a otro completamente inútil. No debe, entonces,
extrañar que el proceso de selección sea largo y complejo.
El mismo Fulcanelli reconoció haber dedicado a este fin no
menos de veinticinco años, y Armand Barbault, alquimista
francés de mediados del siglo XX y autor del célebre tratado
alquímico titulado El oro de la milésima mañana, dijo haber
requerido para ello de sus conocimientos astrológicos que le
permitieron, al fin, descubrir el lugar donde reposaba la
tierra negra con la que comenzó sus trabajos y el día y la
hora adecuados para extraerla.



Distillatio, grabado del artista Jan van der Straet que forma parte de
su serie Nova Reperta, realizada en la década de 1580. La

destilación, repetida cientos o incluso miles de veces, era la
operación principal que desarrollaba el alquimista en su laboratorio.

A través de ella, el adepto creía posible purificar la materia hasta
obtener de ella el polvo de proyección que le permitiría convertir los
metales en oro y elevarse espiritualmente hasta acceder a niveles

de comprensión de la realidad impenetrables para los simples
mortales.

En cuanto al fuego, quizá sea un factor incluso más
relevante en el trabajo alquímico. Sin el calor que generaba,
no habrían resultado posibles sus delicadas operaciones,
tanto más cuando para llevarlas a la práctica con éxito se
requería una cantidad exacta de él, ni superior ni inferior, y
distinta, además, en cada caso. Pero ¿cómo lograrla sin
termómetros con los que medir la temperatura del fuego?
Los tratados de alquimia no encuentran otro modo que
recurrir a la comparación con los fenómenos naturales para
describir la intensidad exacta de calor que requería cada
operación, con la falta de precisión que puede suponerse.
Así, se explicaba, por ejemplo, que la destilación de líquidos


