




Colección: Historia Incógnita
www.historiaincognita.com

Título: Ocultismo Medieval
Autor: © Xavier Musquera

Copyright de la presente edición: © 2009 Ediciones
Nowtilus, S.L.
Doña Juana I de Castilla 44, 3º C, 28027 Madrid
www.nowtilus.com

Editor: Santos Rodríguez
Coordinador editorial: José Luis Torres Vitolas

Diseño y realización de cubiertas: Universo Cultura y
Ocio
Maquetación: Juan Ignacio Cuesta
Edición digital: Grammata.es

Reservados todos los derechos. El contenido de esta obra
está protegido por la Ley, que establece pena de prisión y/o
multas, además de las correspondientes indemnizaciones
por daños y perjuicios, para quienes reprodujeren,
plagiaren, distribuyeren o comunicaren públicamente, en
todo o en parte, una obra literaria, artística o científica, o su
transformación, interpretación o ejecución artística fijada en
cualquier tipo de soporte o comunicada a través de
cualquier medio, sin la preceptiva autorización.

ISBN-13
Libro electrónico: primera edición
Fecha de Primera edición: Junio 2009



A Jordi Claramunt, a quien el destino convirtió en mi cuñado
y la vida en mi amigo. Gracias, Jordi



Agradecimientos
Mi sincero agradecimiento a las personas que

incondicionalmente me ofrecieron su amable colaboración al
concederme determinadas imágenes que han sido de gran

utilidad para la confección del presente trabajo.
A Juan Carlos Rodero y al equipo de la revista Esfinge de

Editorial Nueva Acrópolis. A Laura Llopis de Akal Ediciones.
A Miguel A. Martín del Círculo Románico y su amabilidad por
cederme sus interesantes imágenes. A Encarte Editorial S.L.
y su excelente revista Letra y Espíritu dedicada a temas de
la Tradición. A Carlos Mª de Luis y sus animadas charlas en

Oviedo y por sus dibujos sobre la Geometría Sagrada de las
iglesias de su tierra. A la cara amable de Internet que me ha
permitido conocer a Juan Carlos Menéndez Gijón, infatigable

buscador e impenitente viajero, quien me ha honrado con
su amistad y me ha ofrecido incondicionalmente su

extraordinario archivo fotográfico. A mi cuñado Jordi
Claramunt, quien durante infatigables fines de semana me
echó una mano en catalogar y ordenar imágenes e incluso

en el montaje de algunas de ellas y finalmente al amigo
Juan Ignacio Cuesta, experto en los temas tratados aquí, y

cuyo apoyo y colaboración en la maquetación nos permite a
todos ofrecer al lector un trabajo que considero digno.

Gracias a todos.



Índice

Introducción
Capítulo 1. SIMBOLOGÍA
Capítulo 2. ORTODOXIA Y HETERODOXIA
Capítulo 3. EL LABERINTO
Capítulo 4. CLAVES Y RITOS
Capítulo 5. CATEGORÍAS DE OFICIO
Capítulo 6. MARCAS DE CANTERÍA
Capítulo 7. LA BAUHÜTTE
Capítulo 8. LA CRUZADA CATEDRALICIA
Capítulo 9. PROTAGONISMO
Capítulo 10. LA CATEDRAL DEL GRAAL
Capítulo 11. ASTRO-TEOLOGÍA
Capítulo 12. GEOMETRÍA SAGRADA
Capítulo 13. ELEMENTOS SIMBÓLICOS
Capítulo 14. SIMBOLISMO ANIMAL
Capítulo 15. BESTIARIO FANTÁSTICO
Epílogo
Bibliografía
Notas



INTRODUCCIÓN
DESDE UN PRINCIPIO, mucho antes de la historia escrita,

el ser humano encontró refugio en la cueva. Mientras
desarrollaba su cotidianidad, pronto dicha oquedad se
convirtió en un lugar mágico, centro de iniciación, en la que
los artistas supieron plasmar en sus paredes rocosas ese día
a día pero también ceremonias y rituales. Cuando el hombre
pasó del nomadismo al sedentarismo, dando nacimiento a
la agricultura, ya poseía un desarrollo de conciencia
suficiente para usar el símbolo como representación de sus
conocimientos. Conceptos e ideas trascendentes, culto a los
muertos y una visón personal de cuanto le rodeaba.

Pronto floreció el Megalitismo. Dólmenes, menhires,
cromlechs, sepulcros de corredor y más tarde
construcciones ciclópeas fueron el testimonio que nos
legaron. La importancia del culto a la piedra se pierde en la
noche de los tiempos. El propio Platón utilizó la caverna
como arquetipo cósmico y como símbolo ético y moral. Esa
cavidad en las entrañas de la tierra representaba el útero o
la matriz materna. Para dicho filósofo, la visión de la cueva
era como la representación del purgatorio donde la luz solo
se percibe como reflejo y los seres solo como sombras,
esperando su conversión para la ascensión del alma hacia el
mundo de las ideas. Mircea Eliade [1] , consideraba a la
cueva como una representación del yo interior y del yo
profundo del inconsciente, materialización del Regresus ad
uterum.

A imagen del cosmos, el suelo corresponde a la Tierra y
su bóveda al Cielo. Para los taoístas, la montaña sagrada de
K'uenLuen, centro del mundo, contiene una cueva secreta
por la que se regresa al estado primordial antes de la salida



hacia el cosmos. En la arquitectura tradicional de la India,
cuando el templo se halla esculpido en la roca posee en su
interior un stupa, cuyo monumento posee a su vez en sus
entrañas, reliquias que son consideradas sagradas. La
caverna de Abu Ya'qûb es la caverna primordial, conocida en
el esoterismo islámico como Tawîl o regreso a la sustancia
central. El Templo de Osiris en Egipto, lugar conocido
únicamente por los grandes iniciados, estaba tallado
también en la roca y formado por una gran sala que se abría
a las criptas subterráneas. Los propios esenios se reunían en
una gran cavidad en el interior de la montaña, en la que se
encontraba una gran mesa con asientos de piedra. Poseía
dos entradas; una para los iniciados y otra para los
maestros. En las Escrituras, Génesis, capítulo XXI, versículo
29, el moribundo Jacob ruega a sus hijos para ser enterrado
en la «doble cueva» del campo de Efron Hetheén.

Estos enclaves iniciáticos eran el lugar del nuevo
nacimiento y de la regeneración. El adepto era recibido,
moría en su vida material, abandonaba lo sensible para salir
completamente transformado y lleno de una nueva vida, la
vida del iniciado. Era una transformación de conciencia, una
catarsis, una muerte simbólica y un renacimiento hacia un
nuevo estado del ser. Estas tradiciones ancestrales que se
llevaban a cabo por la vía de la tradición oral, pronto se
vieron relegadas con la imposición de la nueva religión
imperante, el Cristianismo. El culto a las piedras se vio
combatido por el Concilio de Arles. A pesar de la prohibición,
el ser humano siguió con la tradición de sus antepasados.
Solo existían dos soluciones: destruir los megalitos o
recuperarlos para sí. Algunos fueron destruidos, pero
finalmente se optó por la segunda de ellas. Se esculpieron
cruces, se construyeron iglesias en sus cercanías e incluso
encima de ellos. Prueba evidente de su sacralidad.

Con el paso de los siglos, ermitas, iglesias y catedrales,
éstas últimas en época de máximo apogeo de la Edad
Media, conservaron en su iconografía aquellos conceptos



considerados secretos, ocultos, procedentes de ceremonias,
ritos e iniciaciones ancestrales que quedaban en la memoria
del acervo popular y que las nuevas imposiciones
eclesiásticas no lograron borrar con sus dogmas y credos.
Los templos venían a tener el mismo significado ancestral.
El suelo enlosado era la Tierra y las nervaduras,
contrafuertes y demás elementos arquitectónicos que
sostenían la bóveda representaban al Cielo.

Los lugares llamados actualmente «de poder», en el que
confluyen las denominadas fuerzas telúricas y que estudia
la moderna Geobiología [2] , poseen una larga tradición
como enclaves sagrados en los que el hombre unía la tierra
con el cielo y que aparecen en todos los pueblos y culturas
del planeta. Pinturas y grabados de todos los tiempos han
representado esas fuerzas que el ser humano ha
aprovechado para ir en pos de su trascendencia y en las
que erigió megalitos, templos, y más tarde, con el paso de
los siglos, ermitas, iglesias y catedrales.

Corrientes de aguas subterráneas, fuentes, manantiales,
cuevas prehistóricas, castros y un sinfín de asentamientos
humanos se edificaron en estos enclaves o en sus cercanías,
aprovechando esas fuerzas de la Madre Tierra, denominadas
como las venas del dragón por el Feng Shui o Wouivres por
los celtas. Fuerzas que empiezan a ser investigadas
actualmente y con resultados sorprendentes.

El presente trabajo pretende efectuar un recorrido por
esos conocimientos que provienen desde la más remota
antigüedad y a los que solo algunos tuvieron acceso y
conservaron, plasmándolos en sus obras de forma velada y
alegórica, conceptos e ideas trascendentes, usando el
mundo de los símbolos como medio de transmisión.
Universo apasionante donde los haya, complejo y
fascinante, pues para poder penetrar en él hay que
adentrarse en las profundidades del alma del ser humano



con sus miedos y temores, pero también con sus
esperanzas de trascendencia.

Precisamente es en la Edad Media, con la aparición del
Románico y posteriormente con el Gótico, cuando se
produce una eclosión iconográfica, herencia de los maestros
constructores, que nos permitirá ir descubriendo cómo
dichas representaciones esculpidas en la piedra guardan
conocimientos que poseen distintas interpretaciones y
lecturas. Las propiedades del símbolo residen en que éste
posee múltiples significados que alcanzan todos los niveles
de conciencia, más allá de lo obvio y aparente. Para
algunos, la observación de un capitel arbóreo será un
ornamento más con el que embellecer el edificio, en cambio
para otros, será la representación del Árbol de la Vida o el
Árbol del Bien y del Mal. Cada cuál recibirá la información
correspondiente a su nivel de comprensión.

Por estas páginas desfilarán todo tipo de imágenes:
zoomorfas, antropomorfas, vegetales, figuras geométricas y
ornamentos de diferentes estilos. Un amplio compendio de
interpretaciones y significados que fueron utilizados desde
el punto de vista gnóstico, astrológico, alquímico o
cabalístico. Algunas de dichas imágenes claramente
evidentes nos darán una información literal, otras, mucho
más confusas, estarán indicándonos que guardan conceptos
más profundos que únicamente nosotros seremos capaces
de percibir con nuestras dotes de observación adquiridos a
lo largo de nuestra andadura.

Espirales y laberintos prehistóricos, que pueden
contemplarse en los petroglifos de Galicia, Canarias o en el
Nuevo Mundo, fueron utilizados a través de milenios por el
hombre, como modo de expresión del recorrido iniciático
para alcanzar la meta trascendente y que siguieron
representándose en las catedrales medievales como
símbolo del camino de peregrinación a Tierra Santa o como
itinerario espiritual para alcanzar la Jerusalén Celeste.



Recorrer estas páginas será como efectuar un viaje en el
tiempo que nos llevará brevemente desde los albores de las
primeras expresiones artísticas hasta la Edad Media, en la
que la historia, el mito y la leyenda se entremezclan para
ofrecernos los conocimientos de aquella época, procedentes
de un pasado remoto que se remonta al despertar del
hombre a la conciencia y a su devenir trascendente.

Esta andadura estará acompañada por un específico y
breve Glosario al final del volumen que tendrá como
finalidad ofrecer al lector una síntesis concreta de los
símbolos básicos que pueden aparecer en su búsqueda y
que posiblemente le serán de utilidad para sus
observaciones.

En definitiva, una andadura que nos permitirá desvelar
los posibles conocimientos que yacen en la mudez de la
piedra y que duermen un sueño de siglos, esperando a que
el buscador de verdades trascendentes desvele sus
secretos.



Capítulo 1
SIMBOLOGÍA



EL ESTUDIO ETIMOLÓGICO DE LA PALABRA SÍMBOLO
procede del griego sumbolon, derivada así mismo del verbo
sumballo que significa unir o juntar. Resulta muy
significativo, para el tema que nos ocupa, tener constancia
de esta búsqueda de unión del hombre con esa realidad
formada por lo físico y lo metafísico. El ser humano era
completo en un principio, antes de quedar «roto» por la
«caída», y ello ha motivado que su objetivo final sea el de
reunificar, unir las dos partes, la material y la espiritual, en
un todo renovado regresando a su estado primordial.

Desde las escenas pintadas en las cavernas prehistóricas
hasta el logotipo o marca de moda, el ser humano ha hecho
uso del símbolo. Éste transmite información al presentarse
con un aspecto y unas características propias que permiten
su rápida identificación. Además, existen signos que poseen
contenidos y significados ocultos que pueden transformar a
aquél que capta y comprende su mensaje. Se trata de
signos que han llegado hasta nuestros días desde la más
remota antigüedad, en ocasiones perdiendo su contenido y
esencia original adoptando nuevos significados.

Los buscadores de todos los tiempos conocían verdades
que llegaban al hombre a través del símbolo. Los ritos
iniciáticos de todas las culturas lo han utilizado en sus
ceremonias. Desde un principio, llegó a diferenciarse
aquello que el símbolo venía a manifestar en su parte
visible y accesible al profano con el calificativo de exotérico.
Pero esa otra dimensión, la esotérica (interna), que va más
allá de las apariencias, es la que permite entrar en contacto
con las fuerzas que realmente mueven al mundo, situándolo
en el ámbito de lo sagrado.

Desde el antiguo Egipto hasta la Edad Media, estos signos
han guardado celosamente sus secretos. Peregrinos de
todos los tiempos y de todas las culturas han buscado este
Saber que libera al ser humano de su ignorancia, ubicándolo
en el lugar que le corresponde en el Universo y en comunión
con la Naturaleza de la que forma parte. El maestro, el sabio



o el iniciado reconocen en el símbolo las propiedades que
posee y el esfuerzo que se precisa para descifrar su
mensaje. La complejidad de los significados que posee y a
los que hace alusión conducen al hombre por los laberintos
de la mente y el corazón. El signo, al poseer múltiples
interpretaciones, alcanza en su justa medida la comprensión
de aquel al que va dirigido. Cada cual recibe el mensaje que
le corresponde según su nivel de conciencia. A mayor nivel,
mayor comprensión.

Aprehender el significado no se consigue únicamente a
través de nuestras capacidades intelectivas, sino que
demanda una elevada dosis de intuición. La mente, el
corazón y el mundo de las emociones llevan al caminante
por los senderos del mito, que encierra grandes verdades, y
por los arquetipos, que son los esquemas básicos en que se
asienta nuestra mente para construir su representación del
mundo. Ese largo camino, que no es otra cosa que una vía
iniciática, nos permitirá asimilar y comprender cómo a lo
largo de los siglos el hombre ha venido representando a
través de los símbolos esa búsqueda trascendente que le
permitiera unir lo material con lo celestial, lo visible con lo
invisible, lo terreno con lo divino y lo perecedero con lo
inmortal y eterno.



  Hay símbolos tan antiguos como este que puede verse en el parque arqueológico de
Villar del Humo y que debió proporcionar buena información sobre algo de lo que se han

perdido las claves.

El símbolo posee un poder trascendente, pues hace
percibir a aquél que lo contempla los variados aspectos de
una aparente realidad. Lo visible o sensible y lo velado, lo
que se ha manifestado y lo oculto o trascendente, lo
consciente y lo que va más allá: lo supraconsciente. Donde
no alcanza la palabra debido a sus limitaciones llega el
símbolo expresando otras realidades esenciales. Por eso,
cada símbolo tendrá una enseñanza u otra distinta según el
observador. Al ser sintético, solo sugiere pero no expresa y
por eso es el lenguaje utilizado por la metafísica tradicional.
Esta es la base del arte del Románico y del Gótico. Es ante
todo un arte sagrado y, como tal, nada resulta
insignificante, gratuito o puramente ornamental.

No es de extrañar por tanto que en plena Edad Media
aparezcan, por ejemplo, estos conceptos a través del mito
de la espada rota, que el héroe debe soldar para empuñarla
de nuevo y vencer al dragón, como ocurre en la leyenda



nórdica de Sigfrido, o bien en el mito céltico-artúrico en los
cuales la espada clavada en la piedra (lo superior retenido
por lo material) demanda una liberación (acto de extraerla)
o el conocido ciclo artúrico y el Santo Cáliz, el Grial, cuya
búsqueda por parte de los caballeros de la Mesa Redonda
les convierte en una «caballería celestial».

Todas las vías iniciáticas tienen sus propios símbolos. Este crucero en uno de los Mil
Caminos de Santiago, junto a Santa Coloma de Albendiego, confirma al peregrino que va

por buen camino.

En esta búsqueda descubriremos, por ejemplo, cómo el
famoso yin-yang oriental, que corresponde al par de
opuestos complementarios, también fue representado en
los templos de la Edad Media, aunque de forma distinta.
Cómo la Trinidad cristiana es la misma que la egipcia o la
hindú, entre otras, y basadas todas ellas en el ternario
espiritual y sagrado. Penetraremos en el mensaje universal
que atesora el símbolo que nos introducirá en los dominios



de la antropología, las religiones comparadas y las
corrientes filosófico-religiosas de diferentes épocas.

Se trata de un viaje hacia lo mágico en el que tendremos
la sensación de encontrarnos como perdidos en la
inmensidad de un extraño bosque, cuyos árboles no figuran
en los libros de botánica convencionales y sin guía que nos
indique cuál es el camino a seguir. De todo ello se ocuparon
los maestros canteros, artesanos y especialistas quienes
transformaron la materia, dándole forma y transmitiendo su
mensaje. Éste será el camino por el que transitaremos.
Camino en ocasiones engañoso, que guarda celosamente
conocimientos, saberes, conceptos e ideas que duermen un
sueño de siglos.

Comprobaremos cómo, al margen de sus dimensiones, los
templos poseen valores simbólicos que los convierten en
representaciones del microcosmos y en una imagen
cósmica del universo (macrocosmos). Este carácter
simbólico se ve representado en las portaladas, cuya
estructura es reflejo de las armonías del universo y de la
naturaleza. Mientras que jambas y dinteles generan un
cuadrado, símbolo de la tierra, las arquivoltas y las bóvedas
originan semicírculos, reflejo de las esferas celestes.

Desde tiempos remotos, el simbolismo de lo terrenal y
celestial viene siendo representado por las cuevas. En la
Grecia clásica, la cueva representaba el mundo. Platón
simbolizó a la gruta como arquetipo cósmico y como
símbolo ético y moral. Para el filósofo, esa cavidad en las
entrañas de la tierra era como el útero o la matriz materna.
La luz es percibida como un reflejo y los seres como
sombras, esperando su conversión para acceder a niveles
superiores de conciencia y su conversión para la
trascendencia del alma. Se trata de una exploración del yo
interior y concretamente del yo profundo del inconsciente.
Así es como la cueva se convierte en una imagen del
cosmos, el suelo corresponde a la tierra y su bóveda al
cielo, al igual que en las iglesias. En ellas, la paz interior que



se logra en el silencio de los edificios propicia la
introspección necesaria para un viaje interior.

San Isidoro de León. El macrocosmos representado por los símbolos del zodiaco que
rigen el movimiento armónico de las esferas.

La escultura integrada en los elementos arquitectónicos
cumple una doble función: estética y didáctica. Imágenes
portadoras del mensaje evangélico, doctrinal o moral
resultan asequibles a las gentes del pueblo llano, población
analfabeta en aquella época. Además de cumplir su función
estética, dicha iconografía es un reflejo de la belleza de los
mundos celestiales y supraterrenales.

Era en las iglesias donde los feligreses podían contemplar
conjuntos y repertorios inspirados en pasajes del Antiguo y
Nuevo Testamento, desde el «Pecado Original» hasta la
«Pasión de Cristo».

Existe toda una serie de representaciones que simbolizan
pecados y virtudes, a través de figuras antropomorfas y de



un nutrido bestiario de todo tipo: desde la fauna autóctona
del lugar donde se halla emplazada la iglesia hasta seres
fantásticos, híbridos compuestos por distintos cuerpos de
animales y, en ocasiones, con el añadido de cabezas
humanas. Fue a partir del siglo X cuando estas imágenes
pasaron a engrosar las ya existentes.

Los seres híbridos de los capiteles románicos representan las bajezas humanas.

A todo ello se añaden temas que podríamos llamar
profanos, formados por escenas cotidianas en las cuales
pueden verse diversidad de profesiones y ocupaciones de la
época, luchas entre caballeros, escenas de caza, juglares,
músicos o combates entre hombres y fieras. En esta
temática simbólica y narrativa se incluye el predominio de
ornamentos moldurados, sobre todo en las arquivoltas de
las portaladas. Los llamados dientes de sierra, zigzag, frisos
ajedrezados o las llamadas puntas de diamante son los más
utilizados. Asimismo el mundo vegetal adquiere gran



relevancia con tetrafolias, hojas, tallos, zarzas, árboles, todo
ello perteneciente al universo de lo simbólico.

Si resulta relativamente fácil reconocer figuras
antropomorfas y es posible distinguir con cierta claridad a
personajes evangélicos de los que no lo son, respecto a la
flora y la fauna, la identificación se convertirá en una tarea
bastante más compleja. Muchas veces los elementos
vegetales darán la impresión equivocada de que se
encuentran en un determinado lugar para llenar y
embellecer al mismo tiempo un espacio. Pero no es así. Las
lacerías y los entrelazados formados por hojas, ramas o
frutos nos están indicando un mensaje claro. La existencia
en la naturaleza de hojas perennes y hojas caducas nos está
«hablando» sobre la eternidad o la muerte respectivamente.

Torneo estilizado en San Juan de Amandi, Asturias.

Poco a poco iremos descubriendo cómo cada motivo y
cada detalle tienen su razón de ser. Una vez más estaremos
frente a distintas interpretaciones, ante significados
polivalentes. La zarza constituye uno de estos múltiples



ejemplos. Tradicionalmente, las espinas, lo espinoso,
simbolizan las dificultades del camino, los obstáculos a
superar para alcanzar la luz, el conocimiento o la
trascendencia. Al mismo tiempo, si dichas zarzas envuelven
la imagen de un ser humano representará que su alma
pecadora ha quedado atrapada por los deseos materiales,
las pasiones y los vicios terrenales. La Alquimia también se
halla presente en el mundo vegetal. El árbol lunar o solar,
las rosas, así como determinados frutos aparecerán en
canecillos, capiteles o arquivoltas, aguardando al peregrino
con alma de alquimista para revelarle su mensaje. A pesar
de la complejidad del tema, el uso del sentido común, la
lógica y la coherencia serán de gran utilidad para poder
extraer esa joya que es el mensaje y que se halla escondido
tras el signo. No es posible imaginar a la paloma como
símbolo terrestre o al sapo como uno celeste. Desvelar
estos mensajes pétreos que los gremios de artesanos
medievales dejaron para la posteridad es un apasionante
recorrido hacia lo desconocido y un viaje en el tiempo. La
verdad sea dicha, su estudio no es fácil. Pero nada de valor
lo es.



Las parejas de seres fabulosos deben leerse en clave alquímica. Representan sales,
metales y minerales utilizados en la Gran Obra. San Miguel, Ayllón.

Si el contenido es extraordinariamente importante, el
continente también lo es. La relevancia de la construcción
que visitemos estará condicionada evidentemente por su
ubicación. En lo alto de una montaña será fácil contemplar
una ermita o una pequeña iglesia. En cambio, en una
localidad de tipo medio, el templo atesorará una relevancia
mayor. En consecuencia, tendremos más posibilidades de
contemplar imágenes en aquellos edificios que estén
situados en las grandes urbes, exceptuando evidentemente
los grandes monasterios que se encuentran por lo general



en plena naturaleza. En esas construcciones, podremos
llevar a cabo ese estudio o esa simple contemplación que
nos lleve más lejos de las interpretaciones convencionales.
Nuestro intento será el de poder diferenciar el mensaje
estipulado por la ortodoxia cristiana de otros significados o
claves, que subyacen a la lectura o interpretación oficial.
Será entonces cuando entremos en el mundo de la
ortodoxia y el de la heterodoxia.

Los próximos apartados no tienen por finalidad la de
ofrecer al lector una guía que indique dónde encontrar esta
o aquella imagen curiosa, extraña o con contenido
supuestamente esotérico. Bien al contrario, se trata del
intento en proponer las posibles interpretaciones de aquello
que puede observarse en la simple visita de la iglesia de su
localidad. Posiblemente obtendrá con ello una visión distinta
de la que poseía tradicionalmente. Si los interesados por
tema tan apasionante tienen la oportunidad de realizar una
visita guiada por alguna de las muchas iglesias importantes
de nuestra geografía, podrán confirmar cómo las doctas
explicaciones del cicerone de turno a veces resultan
demasiado simples o cuando no contradictorias, Y en el
caso de que el visitante formule alguna pregunta concreta,
la evasiva por respuesta o una nueva definición no
convincente será todo lo que consiga. Creo que unos pocos
ejemplos pueden ser suficientes para ilustrar esos
encuentros con lo desconocido que unas veces despertarán
nuestro interés y en otras nos dejarán perplejos.

En uno de lo templos visitados, aparecía una figura de
largas barbas que cogía con ambas manos, dividiéndola en
dos partes. Era evidente que la imagen estaba trasmitiendo
una clave o señal que no llegué a comprender. Pero había
más. Bajo ella, otra figura con los brazos levantados se
hallaba sentada con las piernas cruzadas, ¡nada menos que
sobre una flor de loto! Dicha figura estaba orando ante el
astro rey en un gesto característico e inconfundible, tal y
como lo hacían en distintas culturas y religiones solares,



distanciadas entre sí en el espacio y en el tiempo. La flor de
loto se abre ante la salida del sol y se cierra a su puesta.
Dicha flor pertenece al mito egipcio de la creación, a la
espiritualidad de la India, a la compasión en el Tíbet, etc.
Todo ello estaba representado en una humilde y pequeña
imagen, en principio, supuestamente cristiana.

En otra circunstancia parecida, la figura con barba se
repetía, pero esta vez el gesto lo efectuaba con una sola
mano, pues en la otra llevaba un bastón o cayado cuyo
extremo terminaba en una «T». En ambos casos, la
respuesta que recibimos los entusiasmados visitantes fue la
misma: «Se trataba de un santo o de un monje, no se sabe
con certeza».

A partir de aquí, comenzaremos la andadura por caminos
laberínticos que son los que constituyen el mundo de los
símbolos. Como en el cuento de Alicia, penetraremos en un
país de maravillas donde lo aparentemente real resulta
engañoso o ilusorio y comprobaremos cómo la realidad se
esconde al otro lado del espejo.



San Martín de Fromista, un verdadero catálogo del simbolismo esotérico medieval.

Los artesanos dejaron la impronta de sus conocimientos,
además de las obligadas imágenes estipuladas por la
Iglesia. Nuestra labor de búsqueda será la de distinguir y
reconocer la importancia que posee una ermita o una
iglesia, según determinados parámetros. La historia del
lugar, si desde tiempos remotos era considerado un enclave
sacro, como la existencia de túmulos funerarios, dólmenes o
menhires, serán elementos de peso. Tengamos presente que
fueron muchas la iglesias que se levantaron en esos puntos
o en sus cercanías. Todo ello puede convertirse en
referentes y pistas que nos ayudarán en gran medida a la
localización de dichos enclaves. Las supuestas apariciones
de Vírgenes, hechos extraordinarios, fuentes milagrosas, las
crónicas del lugar o bien el acervo popular estarán
indicándonos que el edificio posee características
especiales.

No cabe duda de que el soporte fotográfico permitirá un
estudio minucioso y relajado en nuestras casas. Ello ofrece
la posibilidad de examinar, comparar y catalogar nuestro
trabajo. Pero nuestra documentación gráfica también podrá
sorprendernos cuando comprobemos cómo la toma de una
instantánea puede convertirse en una revelación
insospechada e inaudita.



Capitel de una criatura con barbas en forma de espiral. Santa María de Eunate, Navarra.

Esto sucedió hace ya bastantes años, mientras observaba
una de las fotos de la conocida capilla octogonal de Eunate,
cercana a Puente la Reina, en Navarra. De su numerosa e

interesante iconografía, estaba contemplando una que
pertenecía a las arquivoltas, concretamente la fotografía de
una extraña cabeza, con una especie de extraño birrete o
protuberancia y que lucía unas largas barbas en forma de
espiral. Al dejarla encima de la mesa para visionar otras,

dicha imagen quedó al revés y ante mi sorpresa, ésta
representaba a un macho cabrío o algo similar, cuyo

aspecto no era precisamente agradable. El birrete se había



transformado en una especie de perilla y las barbas en
espiral en unas impresionantes cornamentas. A partir de
aquel día, intento observar las imágenes desde todos los

ángulos posibles, incluso a través de un espejo, por si
hubiese una figura especular oculta.

Me he permitido contar esta anécdota personal
únicamente con el ánimo de añadir que, al parecer, aquellos
canteros de la Edad Media dominaban técnicas adecuadas
para dejar constancia de sus conocimientos y cómo
transmitirlos sin levantar sospechas.

Lamentablemente, no nos será posible reconocer todos y
cada uno de los mensajes que nos legaron aquellas
hermandades de constructores. Ignoro el sentido y el
significado de aquella imagen. Tal vez estuviera indicando
que el lugar podía convertirse en benéfico o maléfico según
la intencionalidad de los rituales que se llevaran a efecto o
bien de la perspectiva que se adoptara. Pero también podría
estar expresando que ese enclave contiene, desde un
principio, fuerzas opuestas y complementarias que podrían
actuar en el interior de la mente o del alma de quien visitara
el lugar. Quien sabe.



Poco a poco, vamos comprobando cómo la comprensión
de los símbolos se efectúa siempre a través de una lectura
interior, personal y profunda de la realidad como resultado
de la identificación entre el sujeto que conoce y el objeto
reconocido. El símbolo y su mensaje tienen su razón de ser
en el instante en el que el individuo se relaciona con éste y
se convierte, por así decirlo, en el centro de ese universo de
claves, conceptos y conocimientos.

El símbolo es en definitiva el lenguaje del iniciado. En el
universo de lo abstracto, la mente requiere del símbolo para
alcanzar otros niveles de comprensión, distintos a los
habituales. Todas las corrientes filosóficas, ocultistas,
escuelas esotéricas e incluso todas las religiones se
expresan a través del símbolo, que en primer lugar esconde,
oculta, pero más tarde revela su misterio y su mensaje.

A pesar de los siglos transcurridos, el mensaje de los
constructores sigue ahí, formando parte de aquella
interminable cadena de transmisión que se conoce con el
nombre de tradición oral y que va más allá de corrientes
filosóficas o religiosas y espera al peregrino del



conocimiento, para ofrecerle verdades trascendentes en las
etapas de su andadura.

Nadie mejor que René Guenon [3] para definir de manera
escueta y precisa el significado del símbolo: «...expresión
sensible de una idea»; es decir, a través de él, la idea que
contiene se hace comprensible. Por su parte, el gran
investigador rumano Mircea Eliade, en su Tratado de historia
de las religiones, indica lo siguiente: «Si el Todo se puede
apreciar en un fragmento es porque cada fragmento repite
al Todo».



Capítulo 2
ORTODOXIA Y
HETERODOXIA


