A

tta:de lﬂé méestms constructo ‘
Aﬁ"‘ ﬂ#‘
aves:y y ritos de las pI‘I'I'I'lEI‘aS ]@g

-k .I

masamcas medlevales
-"I'__"'..- .-| ¥ J ."" -
ﬂ" R o T

XamwMu-squena o i |

= B | il
- _I‘l__ll"- '--f'_—l-"-.h“-.;

e -I
o

lu = ry
A, 2o
'_-'_._'#_"f'l . <




OCULITSMO
MEDIEVAL

Los secrewos de los maestros constructores.
Claves y ritos de las primeras logias masénicas

medievales.

Xavier Mus JUERA

nowtilus



Coleccion: Historia Incégnita
www.historiaincognita.com

Titulo: Ocultismo Medieval
Autor: © Xavier Musquera

Copyright de la presente edicion: © 2009 Ediciones
Nowtilus, S.L.

Dofa Juana | de Castilla 44, 32 C, 28027 Madrid
www.nowtilus.com

Editor: Santos Rodriguez
Coordinador editorial: José Luis Torres Vitolas

Diseno y realizacidon de cubiertas: Universo Cultura y
Ocio

Maquetacion: Juan Ignacio Cuesta

Edicidn digital: Grammata.es

Reservados todos los derechos. El contenido de esta obra
esta protegido por la Ley, que establece pena de prision y/o
multas, ademas de las correspondientes indemnizaciones
por danos Yy perjuicios, para quienes reprodujeren,
plagiaren, distribuyeren o comunicaren puUblicamente, en
todo o en parte, una obra literaria, artistica o cientifica, o su
transformacién, interpretacidn o ejecucion artistica fijada en
cualquier tipo de soporte o comunicada a través de
cualquier medio, sin la preceptiva autorizacién.

ISBN-13
Libro electrdnico: primera edicién
Fecha de Primera edicion: Junio 2009



A Jordi Claramunt, a quien el destino convirtio en mi cufiado
y la vida en mi amigo. Gracias, Jordi



Mi sincero agradecimiento a las personas que
incondicionalmente me ofrecieron su amable colaboracion al
concederme determinadas imagenes que han sido de gran
utilidad para la confeccién del presente trabajo.

A Juan Carlos Rodero y al equipo de la revista Esfinge de
Editorial Nueva Acrdpolis. A Laura Llopis de Akal Ediciones.
A Miguel A. Martin del Circulo Romanico y su amabilidad por
cederme sus interesantes imagenes. A Encarte Editorial S.L.
y su excelente revista Letra y Espiritu dedicada a temas de
la Tradicién. A Carlos M2 de Luis y sus animadas charlas en
Oviedo y por sus dibujos sobre la Geometria Sagrada de las
iglesias de su tierra. A la cara amable de Internet que me ha
permitido conocer a Juan Carlos Menéndez Gijon, infatigable
buscador e impenitente viajero, quien me ha honrado con
su amistad y me ha ofrecido incondicionalmente su
extraordinario archivo fotografico. A mi cunado Jordi
Claramunt, quien durante infatigables fines de semana me
echd una mano en catalogar y ordenar imagenes e incluso
en el montaje de algunas de ellas y finalmente al amigo
Juan Ignacio Cuesta, experto en los temas tratados aqui, y
cuyo apoyo Yy colaboracién en la maquetacién nos permite a
todos ofrecer al lector un trabajo que considero digno.
Gracias a todos.



Introduccion

Capitulo 1.
Capitulo 2.
Capitulo 3.
Capitulo 4.
Capitulo 5.
Capitulo 6.
Capitulo 7.
Capitulo 8.
Capitulo 9.

Capitulo 10.
Capitulo 11.
Capitulo 12.
Capitulo 13.
Capitulo 14.
Capitulo 15.

Epilogo
Bibliografia
Notas

SIMBOLOGIA

ORTODOXIA Y HETERODOXIA
EL LABERINTO

CLAVES Y RITOS
CATEGORIAS DE OFICIO
MARCAS DE CANTERIA

LA BAUHUTTE

LA CRUZADA CATEDRALICIA
PROTAGONISMO

LA CATEDRAL DEL GRAAL
ASTRO-TEOLOGIA
GEOMETRIA SAGRADA
ELEMENTOS SIMBOLICOS
SIMBOLISMO ANIMAL
BESTIARIO FANTASTICO



DESDE UN PRINCIPIO, mucho antes de la historia escrita,
el ser humano encontré refugio en la cueva. Mientras
desarrollaba su cotidianidad, pronto dicha oquedad se
convirtiéo en un lugar magico, centro de iniciacién, en la que
los artistas supieron plasmar en sus paredes rocosas ese dia
a dia pero también ceremonias y rituales. Cuando el hombre
pasé del nomadismo al sedentarismo, dando nacimiento a
la agricultura, ya poseia un desarrollo de conciencia
suficiente para usar el simbolo como representacion de sus
conocimientos. Conceptos e ideas trascendentes, culto a los
muertos y una vison personal de cuanto le rodeaba.

Pronto floreci6 el Megalitismo. Ddélmenes, menhires,
cromlechs, sepulcros de corredor y mas tarde
construcciones ciclépeas fueron el testimonio que nos
legaron. La importancia del culto a la piedra se pierde en la
noche de los tiempos. El propio Platén utilizé la caverna
como arquetipo cdsmico y como simbolo ético y moral. Esa
cavidad en las entranas de la tierra representaba el Utero o
la matriz materna. Para dicho filésofo, la visidn de la cueva
era como la representacion del purgatorio donde la luz solo
se percibe como reflejo y los seres solo como sombras,
esperando su conversién para la ascensién del alma hacia el
mundo de las ideas. Mircea Eliade [1! | consideraba a la
cueva como una representacién del yo interior y del yo
profundo del inconsciente, materializacion del Regresus ad
uterum.

A imagen del cosmos, el suelo corresponde a la Tierra y
su béveda al Cielo. Para los taoistas, la montafa sagrada de
K'uenLuen, centro del mundo, contiene una cueva secreta
por la que se regresa al estado primordial antes de la salida



hacia el cosmos. En la arquitectura tradicional de la India,
cuando el templo se halla esculpido en la roca posee en su
interior un stupa, cuyo monumento posee a su vez en sus
entranas, reliquias que son consideradas sagradas. La
caverna de Abu Ya'q(lb es la caverna primordial, conocida en
el esoterismo islamico como Tawil o regreso a la sustancia
central. EI Templo de Osiris en Egipto, lugar conocido
Unicamente por los grandes iniciados, estaba tallado
también en la roca y formado por una gran sala que se abria
a las criptas subterraneas. Los propios esenios se reunian en
una gran cavidad en el interior de la montafna, en la que se
encontraba una gran mesa con asientos de piedra. Poseia
dos entradas; una para los iniciados y otra para los
maestros. En las Escrituras, Génesis, capitulo XXI, versiculo
29, el moribundo Jacob ruega a sus hijos para ser enterrado
en la «doble cueva» del campo de Efron Hetheén.

Estos enclaves inicidticos eran el lugar del nuevo
nacimiento y de la regeneraciéon. El adepto era recibido,
moria en su vida material, abandonaba lo sensible para salir
completamente transformado y lleno de una nueva vida, la
vida del iniciado. Era una transformacién de conciencia, una
catarsis, una muerte simbdlica y un renacimiento hacia un
nuevo estado del ser. Estas tradiciones ancestrales que se
llevaban a cabo por la via de la tradicion oral, pronto se
vieron relegadas con la imposicion de la nueva religién
imperante, el Cristianismo. El culto a las piedras se vio
combatido por el Concilio de Arles. A pesar de la prohibicién,
el ser humano siguié con la tradicién de sus antepasados.
Solo existian dos soluciones: destruir los megalitos o
recuperarlos para si. Algunos fueron destruidos, pero
finalmente se optd por la segunda de ellas. Se esculpieron
cruces, se construyeron iglesias en sus cercanias e incluso
encima de ellos. Prueba evidente de su sacralidad.

Con el paso de los siglos, ermitas, iglesias y catedrales,
éstas Ultimas en época de maximo apogeo de la Edad
Media, conservaron en su iconografia aquellos conceptos



considerados secretos, ocultos, procedentes de ceremonias,
ritos e iniciaciones ancestrales que quedaban en la memoria
del acervo popular y que las nuevas imposiciones
eclesiasticas no lograron borrar con sus dogmas y credos.
Los templos venian a tener el mismo significado ancestral.
El suelo enlosado era la Tierra y las nervaduras,
contrafuertes y demas elementos arquitectéonicos que
sostenian la béveda representaban al Cielo.

Los lugares llamados actualmente «de poder», en el que
confluyen las denominadas fuerzas tellricas y que estudia
la moderna Geobiologia [2] , poseen una larga tradicién
como enclaves sagrados en los que el hombre unia la tierra
con el cielo y que aparecen en todos los pueblos y culturas
del planeta. Pinturas y grabados de todos los tiempos han
representado esas fuerzas que el ser humano ha
aprovechado para ir en pos de su trascendencia y en las
que erigié megalitos, templos, y mas tarde, con el paso de
los siglos, ermitas, iglesias y catedrales.

Corrientes de aguas subterraneas, fuentes, manantiales,
cuevas prehistoricas, castros y un sinfin de asentamientos
humanos se edificaron en estos enclaves o en sus cercanias,
aprovechando esas fuerzas de la Madre Tierra, denominadas
como las venas del dragén por el Feng Shui o Wouivres por
los celtas. Fuerzas que empiezan a ser investigadas
actualmente y con resultados sorprendentes.

El presente trabajo pretende efectuar un recorrido por
esos conocimientos que provienen desde la mas remota
antigluedad y a los que solo algunos tuvieron acceso y
conservaron, plasmandolos en sus obras de forma velada y
alegérica, conceptos e ideas trascendentes, usando el
mundo de los simbolos como medio de transmision.
Universo apasionante donde los haya, complejo vy
fascinante, pues para poder penetrar en él hay que
adentrarse en las profundidades del alma del ser humano



con sus miedos y temores, pero también con sus
esperanzas de trascendencia.

Precisamente es en la Edad Media, con la aparicién del
Romanico y posteriormente con el Goético, cuando se
produce una eclosién iconografica, herencia de los maestros
constructores, que nos permitira ir descubriendo cémo
dichas representaciones esculpidas en la piedra guardan
conocimientos que poseen distintas interpretaciones vy
lecturas. Las propiedades del simbolo residen en que éste
posee multiples significados que alcanzan todos los niveles
de conciencia, mas alld de lo obvio y aparente. Para
algunos, la observacidn de un capitel arbéreo sera un
ornamento mas con el que embellecer el edificio, en cambio
para otros, serd la representacion del Arbol de la Vida o el
Arbol del Bien y del Mal. Cada cudl recibird la informacién
correspondiente a su nivel de comprension.

Por estas paginas desfilaran todo tipo de imagenes:
zoomorfas, antropomorfas, vegetales, figuras geométricas y
ornamentos de diferentes estilos. Un amplio compendio de
interpretaciones y significados que fueron utilizados desde
el punto de vista gnéstico, astroldogico, alquimico o
cabalistico. Algunas de dichas imdagenes claramente
evidentes nos daran una informacion literal, otras, mucho
mas confusas, estaran indicandonos que guardan conceptos
mas profundos que Unicamente nosotros seremos capaces
de percibir con nuestras dotes de observacidon adquiridos a
lo largo de nuestra andadura.

Espirales y laberintos prehistéricos, que pueden
contemplarse en los petroglifos de Galicia, Canarias o en el
Nuevo Mundo, fueron utilizados a través de milenios por el
hombre, como modo de expresidn del recorrido iniciatico
para alcanzar la meta trascendente y que siguieron
representandose en las catedrales medievales como
simbolo del camino de peregrinacién a Tierra Santa o como
itinerario espiritual para alcanzar la Jerusalén Celeste.



Recorrer estas paginas sera como efectuar un viaje en el
tiempo que nos llevard brevemente desde los albores de las
primeras expresiones artisticas hasta la Edad Media, en la
que la historia, el mito y la leyenda se entremezclan para
ofrecernos los conocimientos de aquella época, procedentes
de un pasado remoto que se remonta al despertar del
hombre a la conciencia y a su devenir trascendente.

Esta andadura estard acompafada por un especifico y
breve Glosario al final del volumen que tendrd como
finalidad ofrecer al lector una sintesis concreta de los
simbolos basicos que pueden aparecer en su buUsqueda y
gque posiblemente le seran de utilidad para sus
observaciones.

En definitiva, una andadura que nos permitird desvelar
los posibles conocimientos que yacen en la mudez de la
piedra y que duermen un suefo de siglos, esperando a que
el buscador de verdades trascendentes desvele sus
secretos.



Capitulo 1
SIMBOLOGIA



EL ESTUDIO ETIMOLOGICO DE LA PALABRA SIMBOLO
procede del griego sumbolon, derivada asi mismo del verbo
sumballo que significa unir o juntar. Resulta muy
significativo, para el tema que nos ocupa, tener constancia
de esta busqueda de unién del hombre con esa realidad
formada por lo fisico y lo metafisico. El ser humano era
completo en un principio, antes de quedar «roto» por la
«caida», y ello ha motivado que su objetivo final sea el de
reunificar, unir las dos partes, la material y la espiritual, en
un todo renovado regresando a su estado primordial.

Desde las escenas pintadas en las cavernas prehistdricas
hasta el logotipo o0 marca de moda, el ser humano ha hecho
uso del simbolo. Este transmite informacién al presentarse
con un aspecto y unas caracteristicas propias que permiten
su rapida identificacién. Ademas, existen signos que poseen
contenidos y significados ocultos que pueden transformar a
aquél que capta y comprende su mensaje. Se trata de
signos que han llegado hasta nuestros dias desde la mas
remota antigledad, en ocasiones perdiendo su contenido y
esencia original adoptando nuevos significados.

Los buscadores de todos los tiempos conocian verdades
que llegaban al hombre a través del simbolo. Los ritos
iniciaticos de todas las culturas lo han utilizado en sus
ceremonias. Desde un principio, llegé a diferenciarse
aquello que el simbolo venia a manifestar en su parte
visible y accesible al profano con el calificativo de exotérico.
Pero esa otra dimension, la esotérica (interna), que va mas
alla de las apariencias, es la que permite entrar en contacto
con las fuerzas que realmente mueven al mundo, situandolo
en el ambito de lo sagrado.

Desde el antiguo Egipto hasta la Edad Media, estos signos
han guardado celosamente sus secretos. Peregrinos de
todos los tiempos y de todas las culturas han buscado este
Saber que libera al ser humano de su ignorancia, ubicandolo
en el lugar que le corresponde en el Universo y en comunion
con la Naturaleza de la que forma parte. El maestro, el sabio



o el iniciado reconocen en el simbolo las propiedades que
posee y el esfuerzo que se precisa para descifrar su
mensaje. La complejidad de los significados que posee y a
los que hace alusién conducen al hombre por los laberintos
de la mente y el corazén. El signo, al poseer multiples
interpretaciones, alcanza en su justa medida la comprensién
de aquel al que va dirigido. Cada cual recibe el mensaje que
le corresponde segun su nivel de conciencia. A mayor nivel,
mayor comprension.

Aprehender el significado no se consigue Unicamente a
través de nuestras capacidades intelectivas, sino que
demanda una elevada dosis de intuiciéon. La mente, el
corazén y el mundo de las emociones llevan al caminante
por los senderos del mito, que encierra grandes verdades, y
por los arquetipos, que son los esquemas basicos en que se
asienta nuestra mente para construir su representacién del
mundo. Ese largo camino, que no es otra cosa que una via
iniciatica, nos permitird asimilar y comprender cémo a lo
largo de los siglos el hombre ha venido representando a
través de los simbolos esa buUsqueda trascendente que le
permitiera unir lo material con lo celestial, lo visible con lo
invisible, lo terreno con lo divino y lo perecedero con lo
inmortal y eterno.



Hay simbolos tan antiguos como este que puede verse en el parque arqueoldgico de
Villar del Humo y que debié proporcionar buena informacién sobre algo de lo que se han
perdido las claves.

El simbolo posee un poder trascendente, pues hace
percibir a aguél que lo contempla los variados aspectos de
una aparente realidad. Lo visible o sensible y lo velado, lo
que se ha manifestado y lo oculto o trascendente, lo
consciente y lo que va mas alla: lo supraconsciente. Donde
no alcanza la palabra debido a sus limitaciones llega el
simbolo expresando otras realidades esenciales. Por eso,
cada simbolo tendra una ensefianza u otra distinta segun el
observador. Al ser sintético, solo sugiere pero no expresa y
por eso es el lenguaje utilizado por la metafisica tradicional.
Esta es la base del arte del Romanico y del Gético. Es ante
todo un arte sagrado y, como tal, nada resulta
insignificante, gratuito o puramente ornamental.

No es de extranar por tanto que en plena Edad Media
aparezcan, por ejemplo, estos conceptos a través del mito
de la espada rota, que el héroe debe soldar para empufarla
de nuevo y vencer al dragén, como ocurre en la leyenda



nérdica de Sigfrido, o bien en el mito céltico-artdrico en los
cuales la espada clavada en la piedra (lo superior retenido
por lo material) demanda una liberacién (acto de extraerla)
o el conocido ciclo artdrico y el Santo Caliz, el Grial, cuya
busqueda por parte de los caballeros de la Mesa Redonda
les convierte en una «caballeria celestial».

Todas las vias iniciaticas tienen sus propios simbolos. Este crucero en uno de los Mil
Caminos de Santiago, junto a Santa Coloma de Albendiego, confirma al peregrino que va
por buen camino.

En esta bUsqueda descubriremos, por ejemplo, cémo el
famoso yin-yang oriental, que corresponde al par de
opuestos complementarios, también fue representado en
los templos de la Edad Media, aunque de forma distinta.
Coémo la Trinidad cristiana es la misma que la egipcia o la
hindld, entre otras, y basadas todas ellas en el ternario
espiritual y sagrado. Penetraremos en el mensaje universal
que atesora el simbolo que nos introducird en los dominios



de la antropologia, las religiones comparadas y las
corrientes filosofico-religiosas de diferentes épocas.

Se trata de un viaje hacia lo magico en el que tendremos
la sensacién de encontrarnos como perdidos en la
inmensidad de un extraio bosque, cuyos arboles no figuran
en los libros de botanica convencionales y sin guia que nos
indique cual es el camino a sequir. De todo ello se ocuparon
los maestros canteros, artesanos y especialistas quienes
transformaron la materia, dandole forma y transmitiendo su
mensaje. Este serd el camino por el que transitaremos.
Camino en ocasiones engafioso, que guarda celosamente
conocimientos, saberes, conceptos e ideas que duermen un
sueno de siglos.

Comprobaremos cémo, al margen de sus dimensiones, los
templos poseen valores simbdlicos que los convierten en
representaciones del microcosmos y en una imagen
césmica del universo (macrocosmos). Este caracter
simbdlico se ve representado en las portaladas, cuya
estructura es reflejo de las armonias del universo y de la
naturaleza. Mientras que jambas y dinteles generan un
cuadrado, simbolo de la tierra, las arquivoltas y las bévedas
originan semicirculos, reflejo de las esferas celestes.

Desde tiempos remotos, el simbolismo de lo terrenal y
celestial viene siendo representado por las cuevas. En la
Grecia clasica, la cueva representaba el mundo. Platéon
simbolizé a la gruta como arquetipo cédsmico y como
simbolo ético y moral. Para el filésofo, esa cavidad en las
entrafas de la tierra era como el Utero o la matriz materna.
La luz es percibida como un reflejo y los seres como
sombras, esperando su conversién para acceder a niveles
superiores de conciencia y su conversibn para la
trascendencia del alma. Se trata de una exploracién del yo
interior y concretamente del yo profundo del inconsciente.
Asi es como la cueva se convierte en una imagen del
cosmos, el suelo corresponde a la tierra y su bdveda al
cielo, al igual que en las iglesias. En ellas, la paz interior que



se logra en el silencio de los edificios propicia Ia
introspeccién necesaria para un viaje interior.

San Isidoro de Ledn. El macrocosmos representado por los simbolos del zodiaco que
rigen el movimiento armoénico de las esferas.

La escultura integrada en los elementos arquitectonicos
cumple una doble funcién: estética y didactica. Imagenes
portadoras del mensaje evangélico, doctrinal o moral
resultan asequibles a las gentes del pueblo llano, poblacidon
analfabeta en aquella época. Ademas de cumplir su funcion
estética, dicha iconografia es un reflejo de la belleza de los
mundos celestiales y supraterrenales.

Era en las iglesias donde los feligreses podian contemplar
conjuntos y repertorios inspirados en pasajes del Antiguo y
Nuevo Testamento, desde el «Pecado Original» hasta la
«Pasion de Cristo».

Existe toda una serie de representaciones que simbolizan
pecados y virtudes, a través de figuras antropomorfas y de



un nutrido bestiario de todo tipo: desde la fauna autdéctona
del lugar donde se halla emplazada la iglesia hasta seres
fantasticos, hibridos compuestos por distintos cuerpos de
animales y, en ocasiones, con el afnadido de cabezas
humanas. Fue a partir del siglo X cuando estas imagenes
pasaron a engrosar las ya existentes.

Los seres hibridos de los capiteles romanicos representan las bajezas humanas.

A todo ello se afaden temas que podriamos llamar
profanos, formados por escenas cotidianas en las cuales
pueden verse diversidad de profesiones y ocupaciones de la
época, luchas entre caballeros, escenas de caza, juglares,
musicos o combates entre hombres y fieras. En esta
tematica simbdlica y narrativa se incluye el predominio de
ornamentos moldurados, sobre todo en las arquivoltas de
las portaladas. Los llamados dientes de sierra, zigzag, frisos
ajedrezados o las llamadas puntas de diamante son los mas
utilizados. Asimismo el mundo vegetal adquiere gran



relevancia con tetrafolias, hojas, tallos, zarzas, arboles, todo
ello perteneciente al universo de lo simbdlico.

Si  resulta relativamente facil reconocer figuras
antropomorfas y es posible distinguir con cierta claridad a
personajes evangélicos de los que no lo son, respecto a la
flora y la fauna, la identificacién se convertira en una tarea
bastante mas compleja. Muchas veces los elementos
vegetales dardn la impresion equivocada de que se
encuentran en un determinado lugar para llenar vy
embellecer al mismo tiempo un espacio. Pero no es asi. Las
lacerias y los entrelazados formados por hojas, ramas o
frutos nos estan indicando un mensaje claro. La existencia
en la naturaleza de hojas perennes y hojas caducas nos esta
«hablando» sobre la eternidad o la muerte respectivamente.

0

Torneo estilizado en San Juan de Amandi, Asturias.

Poco a poco iremos descubriendo cémo cada motivo y
cada detalle tienen su razén de ser. Una vez mas estaremos
frente a distintas interpretaciones, ante significados
polivalentes. La zarza constituye uno de estos multiples



ejemplos. Tradicionalmente, las espinas, lo espinoso,
simbolizan las dificultades del camino, los obstaculos a
superar para alcanzar la luz, el conocimiento o Ia
trascendencia. Al mismo tiempo, si dichas zarzas envuelven
la imagen de un ser humano representard que su alma
pecadora ha quedado atrapada por los deseos materiales,
las pasiones y los vicios terrenales. La Alquimia también se
halla presente en el mundo vegetal. El arbol lunar o solar,
las rosas, asi como determinados frutos apareceran en
canecillos, capiteles o arquivoltas, aguardando al peregrino
con alma de alquimista para revelarle su mensaje. A pesar
de la complejidad del tema, el uso del sentido comun, la
l6gica y la coherencia seran de gran utilidad para poder
extraer esa joya que es el mensaje y que se halla escondido
tras el signo. No es posible imaginar a la paloma como
simbolo terrestre o al sapo como uno celeste. Desvelar
estos mensajes pétreos que los gremios de artesanos
medievales dejaron para la posteridad es un apasionante
recorrido hacia lo desconocido y un viaje en el tiempo. La
verdad sea dicha, su estudio no es facil. Pero nada de valor
lo es.



Las parejas de seres fabulosos deben leerse en clave alquimica. Representan sales,
metales y minerales utilizados en la Gran Obra. San Miguel, Aylién.

Si el contenido es extraordinariamente importante, el
continente también lo es. La relevancia de la construccién
gue visitemos estara condicionada evidentemente por su
ubicacién. En lo alto de una montana sera facil contemplar
una ermita o una pequena iglesia. En cambio, en una
localidad de tipo medio, el templo atesorara una relevancia
mayor. En consecuencia, tendremos mas posibilidades de
contemplar imagenes en aquellos edificios que estén
situados en las grandes urbes, exceptuando evidentemente
los grandes monasterios que se encuentran por lo general



en plena naturaleza. En esas construcciones, podremos
llevar a cabo ese estudio o esa simple contemplaciéon que
nos lleve mas lejos de las interpretaciones convencionales.
Nuestro intento serd el de poder diferenciar el mensaje
estipulado por la ortodoxia cristiana de otros significados o
claves, que subyacen a la lectura o interpretacién oficial.
Sera entonces cuando entremos en el mundo de la
ortodoxia y el de la heterodoxia.

Los préximos apartados no tienen por finalidad la de
ofrecer al lector una guia que indique donde encontrar esta
o aquella imagen curiosa, extrana o con contenido
supuestamente esotérico. Bien al contrario, se trata del
intento en proponer las posibles interpretaciones de aquello
que puede observarse en la simple visita de la iglesia de su
localidad. Posiblemente obtendra con ello una vision distinta
de la que poseia tradicionalmente. Si los interesados por
tema tan apasionante tienen la oportunidad de realizar una
visita guiada por alguna de las muchas iglesias importantes
de nuestra geografia, podran confirmar cédmo las doctas
explicaciones del cicerone de turno a veces resultan
demasiado simples o cuando no contradictorias, Y en el
caso de que el visitante formule alguna pregunta concreta,
la evasiva por respuesta o una nueva definicibn no
convincente sera todo lo que consiga. Creo que unos pocos
ejemplos pueden ser suficientes para ilustrar esos
encuentros con lo desconocido que unas veces despertaran
nuestro interés y en otras nos dejaran perplejos.

En uno de lo templos visitados, aparecia una figura de
largas barbas que cogia con ambas manos, dividiéndola en
dos partes. Era evidente que la imagen estaba trasmitiendo
una clave o sefal que no llegué a comprender. Pero habia
mas. Bajo ella, otra figura con los brazos levantados se
hallaba sentada con las piernas cruzadas, jnada menos que
sobre una flor de loto! Dicha figura estaba orando ante el
astro rey en un gesto caracteristico e inconfundible, tal y
como lo hacian en distintas culturas y religiones solares,



distanciadas entre si en el espacio y en el tiempo. La flor de
loto se abre ante la salida del sol y se cierra a su puesta.
Dicha flor pertenece al mito egipcio de la creaciéon, a la
espiritualidad de la India, a la compasién en el Tibet, etc.
Todo ello estaba representado en una humilde y pequefa
imagen, en principio, supuestamente cristiana.

En otra circunstancia parecida, la figura con barba se
repetia, pero esta vez el gesto lo efectuaba con una sola
mano, pues en la otra llevaba un bastén o cayado cuyo
extremo terminaba en una «T». En ambos casos, la
respuesta que recibimos los entusiasmados visitantes fue la
misma: «Se trataba de un santo o de un monje, no se sabe
con certeza»,

A partir de aqui, comenzaremos la andadura por caminos
laberinticos que son los que constituyen el mundo de los
simbolos. Como en el cuento de Alicia, penetraremos en un
pais de maravillas donde lo aparentemente real resulta
enganoso o ilusorio y comprobaremos cédmo la realidad se
esconde al otro lado del espejo.




San Martin de Fromista, un verdadero catdlogo del simbolismo esotérico medieval.

Los artesanos dejaron la impronta de sus conocimientos,
ademas de las obligadas imagenes estipuladas por la
Iglesia. Nuestra labor de busqueda serd la de distinguir y
reconocer la importancia que posee una ermita o una
iglesia, segun determinados parametros. La historia del
lugar, si desde tiempos remotos era considerado un enclave
sacro, como la existencia de tumulos funerarios, délmenes o
menhires, seran elementos de peso. Tengamos presente que
fueron muchas la iglesias que se levantaron en esos puntos
O en sus cercanias. Todo ello puede convertirse en
referentes y pistas que nos ayudaran en gran medida a la
localizacidon de dichos enclaves. Las supuestas apariciones
de Virgenes, hechos extraordinarios, fuentes milagrosas, las
cronicas del lugar o bien el acervo popular estaran
indicandonos que el edificio posee caracteristicas
especiales.

No cabe duda de que el soporte fotografico permitird un
estudio minucioso y relajado en nuestras casas. Ello ofrece
la posibilidad de examinar, comparar y catalogar nuestro
trabajo. Pero nuestra documentacion grafica también podrd
sorprendernos cuando comprobemos cédmo la toma de una
instantdnea puede convertirse en una revelacidn
insospechada e inaudita.



Capitel de una criatura con barbas en forma de espiral. Santa Maria de Eunate, Navarra.

Esto sucedid hace ya bastantes anos, mientras observaba
una de las fotos de la conocida capilla octogonal de Eunate,
cercana a Puente la Reina, en Navarra. De su numerosa e
interesante iconografia, estaba contemplando una que
pertenecia a las arquivoltas, concretamente la fotografia de
una extrafa cabeza, con una especie de extrafo birrete o
protuberancia y que lucia unas largas barbas en forma de
espiral. Al dejarla encima de la mesa para visionar otras,
dicha imagen quedd al revés y ante mi sorpresa, ésta
representaba a un macho cabrio o algo similar, cuyo
aspecto no era precisamente agradable. El birrete se habia



transformado en una especie de perilla y las barbas en
espiral en unas impresionantes cornamentas. A partir de
aquel dia, intento observar las imagenes desde todos los
angulos posibles, incluso a través de un espejo, por si
hubiese una figura especular oculta.

e W R e ™

Me he permitido contar esta anécdota personal
Unicamente con el animo de anadir que, al parecer, aquellos
canteros de la Edad Media dominaban técnicas adecuadas
para dejar constancia de sus conocimientos y cémo
transmitirlos sin levantar sospechas.

Lamentablemente, no nos sera posible reconocer todos y
cada uno de los mensajes que nos legaron aquellas
hermandades de constructores. Ignoro el sentido y el
significado de aquella imagen. Tal vez estuviera indicando
que el lugar podia convertirse en benéfico o maléfico seguln
la intencionalidad de los rituales que se llevaran a efecto o
bien de la perspectiva que se adoptara. Pero también podria
estar expresando que ese enclave contiene, desde un
principio, fuerzas opuestas y complementarias que podrian
actuar en el interior de la mente o del alma de quien visitara
el lugar. Quien sabe.



I La vana:lan:l temaﬂm en Ia slmhcdogia
- ‘medieval es verdaderamente extersa,

5 desde las représentaciones con -
i personajes hiblicos a trazos con una
5 fancisn que apamnte:mnh solo es

4 SR .“‘\'ﬁ-

Poco a poco vamos comprobando como la compren5|on
de los simbolos se efectla siempre a través de una lectura
interior, personal y profunda de la realidad como resultado
de la identificaciéon entre el sujeto que conoce y el objeto
reconocido. El simbolo y su mensaje tienen su razén de ser
en el instante en el que el individuo se relaciona con éste y
se convierte, por asi decirlo, en el centro de ese universo de
claves, conceptos y conocimientos.

El simbolo es en definitiva el lenguaje del iniciado. En el
universo de lo abstracto, la mente requiere del simbolo para
alcanzar otros niveles de comprensiéon, distintos a los
habituales. Todas las corrientes filoséficas, ocultistas,
escuelas esotéricas e incluso todas las religiones se
expresan a través del simbolo, que en primer lugar esconde,
oculta, pero mas tarde revela su misterio y su mensaje.

A pesar de los siglos transcurridos, el mensaje de los
constructores sigue ahi, formando parte de aquella
interminable cadena de transmisién que se conoce con el
nombre de tradicion oral y que va mas alla de corrientes
filosoficas o religiosas y espera al peregrino del



conocimiento, para ofrecerle verdades trascendentes en las
etapas de su andadura.

Nadie mejor que René Guenon [3! para definir de manera
escueta y precisa el significado del simbolo: «...expresion
sensible de una idea»; es decir, a través de él, la idea que
contiene se hace comprensible. Por su parte, el gran
investigador rumano Mircea Eliade, en su Tratado de historia
de las religiones, indica lo siguiente: «Si el Todo se puede
apreciar en un fragmento es porque cada fragmento repite
al Todo».



Capitulo 2
ORTODOXIA Y
HETERODOXIA



