


UN VIAJE POR LA HISTORIA
DE LOS TEMPLARIOS EN

ESPAÑA
Descubra su historia secreta y recorra los enclaves

templarios de la Península Ibérica

XAVIER MUSQUERA



Colección: Viajero intrépido
www.viajerointrepido.com
www.nowtilus.com

Título: Un viaje por la historia de los templarios en España
Subtítulo: Descubra su historia secreta y recorra los
enclaves templarios
de la Península Ibérica
Autor: Xavier Musquera
© 2007 Ediciones Nowtilus S. L.
Doña Juana I de Castilla 44 3o C, 28027 Madrid
www.nowtilus.com

Editor: Santos Rodríguez 
Coordinador editorial: José Luis Torres Vitolas

Diseño y realización de cubiertas: Carlos Peydró 
Diseño y realización de interiores: JLTV

Reservados todos los derechos. El contenido de esta obra
está protegido por la Ley, que establece pena de prisión y/o
multas, además de las correspondientes indemnizaciones
por daños y perjuicios, para quienes reprodujeren,
plagiaren, distribuyeren o comunicaren públicamente, en
todo o en parte, una obra literaria, artística o científica, o
su transformación, interpretación o ejecución artística
fijada en cualquier tipo de soporte o comunicada a través
de cualquier medio, sin la preceptiva autorización.
 

ISBN 13: 978-84-9763-408-3

http://www.viajerointrepido.com/
http://www.nowtilus.com/
http://www.nowtilus.com/


Libro electrónico: primera edición



A Pepa, mi esposa, por su talante
ante la vida y por acompañarme en el Camino,

desde haceya 37 años.



ÍNDICE

Agradecimientos

Introducción

Capítulo 1
BREVE REPASO HISTÓRICO

Capítulo 2
EL TEMPLO, EDIFICIO SAGRADO, EDIFICIO RELIGIOSO

Capítulo 3
SIMBOLISMO

Capítulo 4
TRABAJO DE CAMPO

Capítulo 5
UN PROBLEMA DE CRUCES

Capítulo 6
EL NOROESTE PENINSULAR, UNA PÁGINA CASI EN BLANCO

Capítulo 7
OTRAS PISTAS, OTROS INDICIOS



Capítulo 8
POR ARCHIVOS Y BIBLIOTECAS

Capítulo 9
MÁS AL OESTE

Capítulo 10
OTRAS TIERRAS

Capítulo 11
REFLEXIÓN FINAL

BIBLIOGRAFÍA



AGRADECIMIENTOS

Deseo expresar mi agradecimiento a las personas e
instituciones siguientes, especialmente a Carlos María,
Víctor, Ástur y Rafa, que, además de la información, me han
obsequiado con su amistad.

A Raúl Arias del Valle, archivero de la Catedral de
Oviedo, quien me autorizó a fotografiar documentos. A José
Ramón Barraca de Ramos, director de la Biblioteca Pública
de Oviedo, por sus consejos. A Vicente José González
García, arqueólogo y profesor, presidente de la Asociación
Interregional de los Amigos del Camino de Santiago, a
“Alfonso II, el Casto”, por la interesante documentación y
los paseos por la encantadora Oviedo. A Enrique García
Tessier, director del Museo Arqueológico de Asturias y a
sus empleados. A Rafael Loredo Coste, secretario general
de la Fundación Foro Jovellanos del Principado de Asturias,
por ofrecerme la bibliografía jovellanista. A Agustín Hevia
Ballina, director del Archivo Histórico Diocesano de
Oviedo. A José Luis Argüelles, del Instituto de Estudios
Asturianos. A Carlos María de Luis, quien me ofreció sus
datos y su charla siempre animada. A Rafael Rodríguez
Prado, por compartir la buena sidra asturiana,
acompañarme a interesantes enclaves y ofrecerme todo
tipo de información. A Ignacio Ruiz de la Peña, catedrático



de Historia Medieval de la Universidad de Oviedo, por
abrirme puertas. A Ángel Almazán de Gracia, por el
recorrido efectuado por Burgo de Osma y su amabilidad. A
Tomé Martínez, cuya obra me ha permitido la oportunidad
de descubrir misterios de su tierra, Galicia. A Joseph Ureña
Llitjós, presidente de la Associació Medieval de Bagà. A la
Oficina de Turismo de la Xunta de Galicia en Madrid. Al
Ayuntamiento de Teverga, a Marga del Albergue–biblioteca
y a Ramón de la Oficina de Turismo de Teverga. A la
Oficina de Turismo de la Plaza Alfonso II de Oviedo. A la
Oficina de Turismo de Llanes. A Juan García Atienza y
Rafael Alarcón Herrera, que, con sus obras, han sabido
despertar el interés por la Orden del Temple. Y a todos
aquellas personas que se cruzaron en mi búsqueda y me
ayudaron en su momento y, debido a la falta de espacio,
ruego me disculpen por no citarlas.



INTRODUCCIÓN

Ofrecer en la actualidad un trabajo sobre la Orden del
Temple parecería no tener ningún sentido. La existencia de
decenas de obras sobre su historia, sus posibles
conocimientos esotéricos, la existencia de un supuesto
tesoro y su relación con el Nuevo Mundo, han llenado miles
de páginas, con mayor o menor fortuna.

No cabe duda de que muchos enigmas envolvieron a la
Orden. Sus conocimientos eran transmitidos oralmente, tal
y como se hacía tradicionalmente desde la más remota
antigüedad, y en consecuencia no estaban reflejados en
documento alguno. Este hecho provocó desde un principio
que investigadores y estudiosos tuvieran que formular tan
sólo hipótesis y conjeturas.

Existen dudas e interrogantes que conducen
irremediablemente a la formulación de preguntas.
Preguntas que todavía no poseen respuestas, ya que
“oficialmente” no se han formulado. Generalmente no se
efectúan, cuando se sabe de antemano que difícilmente se
hallarán las respuestas. Lo cómodo y lo fácil es no hacerlas.
Todo está bien, tal y como está.

Esquemas establecidos e ideas preconcebidas son el
lastre de una enseñanza oficial, académica y conservadora.
A pesar de que la base de toda investigación es el estudio



de documentos, esta no puede cimentarse única y
exclusivamente en la búsqueda por archivos y bibliotecas.
Los documentos forman parte de una verdad; pero no son
toda la verdad. Intereses de todo tipo se hallan detrás de
los acontecimientos y son muchos los textos tergiversados y
manipulados en su momento.

Lamentablemente, la investigación y el estudio
convencional no tienen en consideración estos hechos y
otras realidades que se encuentran más allá del
racionalismo metodológico. Conscientes o no, están en
contra de todo aquello que no esté avalado y documentado,
cuando, en realidad, lo que aparece como ajeno a la
Historia es aquello que la ha configurado. La carencia
absoluta, o casi absoluta, de información respecto a una
posible presencia del Temple en un lugar concreto, es la
que tal vez ha motivado que hayan sido muy pocos los que
se han interesado por el tema.

Para algunos, la Orden del Temple permaneció sumergida
en conocimientos ocultos y esotéricos, en rituales mágicos
y en estudios astrológicos, numerológicos y geométricos
que reflejaron en sus construcciones. En cambio, para
otros, tan sólo fue una orden religiosa de caballería y poco
más. Un mero “accidente“ histórico, una consecuencia de
las Cruzadas al servicio de la Iglesia que, una vez cumplida
su misión, fue disuelta.

Si bien es cierto que es obligado desmitificar a los
templarios y despojarles del aura de misterio que los
autores del siglo XIX les atribuyeron, no es menos cierto
que la Orden no estuvo formada por un puñado de
descerebrados, blasfemos, homosexuales, ladrones,
hechiceros y herejes, que se dedicaron a matar a la morisca
y a amasar riquezas, además de custodiar a peregrinos, en
opinión de algunos estudiosos e historiadores.

En sus escasos doscientos años de existencia, la Orden
participó en la precaria paz de las Cruzadas, en la política y
la diplomacia y, sobre todo, en la promoción y custodia de



las rutas de peregrinaje, jalonadas de megalitos, antiguos
asentamientos celtas, montes y fuentes consideradas
sagradas y también de petroglifos antiquísimos. Símbolos y
marcas de cantero aparecen en construcciones en las que
se asentaron,o en aquellas que estaban bajo su jurisdicción
administrativa. Iconografía que hallamos abundantemente
a lo largo del Camino de Santiago, ruta iniciática y de
peregrinación anterior al cristianismo.

Todo ello resulta como el anverso y el reverso de una
moneda. Ambos forman parte de una misma pieza. Lo
razonable es poner la moneda en equilibrio y entonces nos
mostrará sus dos caras al mismo tiempo, para ofrecernos
una visión global y completa de la misma. Este es el
equilibrio deseable para establecer, con un mínimo de
ecuanimidad y coherencia, todas aquellas posibilidades que
nos permitan una acercamiento lo más riguroso posible
hacia una comprensión general de lo que pudo ser la Orden
del Temple.

Encontrar ese término medio es tarea harto difícil. Pero
realizar ese tipo de estudio nos obliga, cuando menos, a
despojarnos de prejuicios, condicionamientos y de todo
aquello que pudiera influir en nuestra búsqueda para evitar
con ello obtener una visión apasionada en un sentido o en
otro.

Con el tiempo, los autores que han tratado el apasionante
tema del Temple han llegado a formar dos grandes
corrientes de opinión: la Templomanía y, por ley pendular,
la Templofobia.

Cabían dos opciones: presentar una obra al uso, tal vez
otra más, o bien tratar de ofrecer las vivencias de un
trabajo de campo que con el tiempo se ha convertido en un
cúmulo de desengaños y alegrías, de hallazgos y
frustraciones, y, lo más importante, trasmitir la experiencia
del contacto humano que enriquece todo camino.

Recorrer nuestra geografía para buscar posibles huellas
templarias se convirtió en una aventura fascinante. Si la



historia había dedicado sus esfuerzos al estudio de las
órdenes autóctonas como la de Santiago, Calatrava,
Alcántara y Montesa, y les había dedicado gran atención,
no sucedía lo mismo con la Orden del Temple.

Convertida en lo que podría llamarse una multinacional,
apenas es citada en la Reconquista y, en consecuencia,
tampoco sabemos con claridad si su presencia tuvo
influencia en la turbulenta historia de la Edad Media. Los
porqués a tantas preguntas han sido simple y llanamente
ignorados. Creo que esta serie de circunstancias es la que
ha motivado el que muchos nos hayamos interesado por los
enigmas que rodearon a la Orden y que todavía persisten
hoy día.

Busquemos pues razonamientos lógicos, utilizando el
sentido común y todas aquellas posibilidades que puedan
ofrecernos pistas e indicios, a pesar de la escasa
documentación existente. Tal vez así podamos obtener una
base suficientemente sólida para emprender un estudio
que, de antemano, sabemos será hipotético, pues no puede
ser definitivo, pero que permita despertar el interés sobre
lo expuesto.

El presente trabajo no es una obra al uso, excesivamente
erudita y con constantes citas y referencias. Existen
ediciones en el mercado que cumplen perfectamente dicho
cometido.

El lector encontrará en capítulos y apartados un trabajo
de campoa modo de reportaje. Únicamente aquellos que
son de carácter informativo estarán confeccionados con el
estilo tradicional de las obras que tratan dichos temas. En
consecuencia, los capítulos que pueden ser independientes
estarán unidos entre sí por el tema central: ir tras las pistas
de posibles huellas templarias por la geografía norteña, en
la que los documentos acreditativos brillan por su ausencia.

Esta modesta aportación puede resultar positiva para
todos aquellos que se interesen por el Temple y deseen
comprobar, “ in situ “, aquello que se expone.



A lo largo de este recorrido encontraremos cruces de
distinta factura, estrellas de cinco o seis puntas, algunas de
ellas invertidas. Todo un amplio abanico de mensajes
pétreos, como caduceos, serpientes, símbolos astrológicos
y marcas de cantero que esperan ser descubiertos.

En definitiva, un interesante y apasionante viaje que
sorprenderá, en ocasiones, por los hallazgos de siglos, que
sabrán transmitirnos su mensaje en la mudez de la piedra.
Entonces la sombra del Temple aparecerá mucho más
alargada de lo que muchos puedan imaginarse.



CAPÍTULO 1
BREVE REPASO HISTÓRICO

Nos hallamos a principios del siglo XI. La Iglesia de
Roma, después de la reforma gregoriana, inspirada en la
renovación de Cluny, supone un nuevo impulso de
espiritualidad monástica y una visión universal y
regenerada de la Cristiandad. Se afianza la unidad de los
pueblos y se organizan las primeras expediciones contra el
Islam. Fruto de este proceso fue la primera Cruzada en
1099.

La sociedad, basada en la economía del territorio y
dominada por una clase social poderosa, es organizada por
designio y mandato de la Iglesia, la cual asigna a cada ser
humano su lugar en la tierra, de acuerdo con los designios
de Dios. Mientras unos se ocupan del rezo, otros combaten
y los demás trabajan. Es entonces cuando aparece una
nueva categoría de caballeros que, al servicio de los
señores feudales y la nobleza, invaden territorios, matan y
saquean. La Iglesia, para intentar canalizar este estado de
cosas, promueve el Concilio de Clermont en 1095, en el que
el Papa Urbano II propone a estos caballeros tomar la cruz
y liberar el Santo Sepulcro de Cristo, caído en manos de los
musulmanes cinco siglos antes.

“Id a combatir al infiel, al enemigo de Cristo, en vez de
sembrar el terror entre los cristianos“. Con estas palabras



se une el ideal caballeresco con la belicosidad feudal y el
espíritu de las órdenes monásticas. Pronto la caballería se
ve integrada en la sociedad y se convierte en elemento de
choque de la Cristiandad. Ya en su momento, Tertuliano
había calificado al cristiano como un “Milites Christi”, por
lo que el concepto de un cristianismo combativo no era algo
nuevo para la época. En los monasterios ya existía el
concepto simbólico de la lucha espiritual del monje, que era
equivalente a la del mártir. Así nace el ideal del monje-
guerrero, que empieza a adquirir un papel destacado como
brazo armado de la Iglesia y de su teocracia. Ello permitió
a los dirigentes eclesiásticos liberarse de su dependencia
de los señores feudales y participar en el control de cuánto
sucedía en las Cruzadas y en la política de Occidente.

Tras la caída de Antioquia en 1099, los cruzados
ocuparon la Ciudad Santa y fundaron el Reino Latino de
Jerusalén, otorgado a Godofredo de Lorena y
posteriormente a su hermano Balduino, primer rey del
nuevo Estado. Este nuevo territorio estuvo organizado
según el modelo feudal occidental, por lo que se formaron
señoríos que eran custodiados por castillos y fortalezas,
defendidos por caballeros y mercenarios.

A iniciativa de un grupo de caballeros franceses liderados
por Hugo de Payns o Payens, nace en 1120 la primera
orden religioso-militar de la Cristiandad medieval, tal y
como se nos indica en la bibliografía de los estudios más
recientes. Aunque la Orden del Hospital es anterior a la del
Temple, esta tenía por finalidad exclusiva el cuidado y la
hospitalización de peregrinos, de ahí su nombre. Dicha
Orden no se convirtió en militar hasta décadas más tarde.
De igual manera, las órdenes peninsulares posteriores no
se fundaron hasta la segunda mitad del siglo XII.

El objetivo de la Orden del Temple consistía en garantizar
la seguridad del camino que conducía de Jaffa–Ramleh
hasta Jerusalén y era utilizado por los peregrinos que se



dirigían a la Ciudad Santa. Esta ruta estaba infestada de
malhechores.

Desde un principio, los templarios adoptaron el carácter
de milicia para contrarrestar la falta de apoyo de los
cruzados, los cuales una vez cumplidos sus votos en
Palestina volvían al poco tiempo a Occidente.

El rey Balduino hizo donación de su residencia,
identificada con el antiguo templo de Salomón, en el que
los musulmanes habían edificado la mezquita de Al–Aksa.
Fue así como los Pobres Caballeros de Cristo pasaron a
denominarse Orden del Templo (del francés: temple,
templo) y a ser conocidos como Equites Militae Templi
Salomonis. De este modo, a mediados del siglo XII,
templarios y hospitalarios pasaron a convertirse en el
instrumento militar de los estados latinos de Siria y
Palestina.

Bernardo de Claraval, famoso monje y reformador del
Cister, redactó la Regla que regiría los estatutos de la
nueva orden. Dicho tratado y fundación se formalizaron en
el Concilio de Troyes (Aube, Champagne). Entre 1128 y
1130, el Patriarca Estevan realizaría una nueva redacción
conocida como “Regla Francesa“. Bernardo recurrió al
concepto de “Guerra Justa“ ya propugnado por San
Agustín, pues los Santos Lugares eran cristianos y así
deberían seguir siéndolo.

A mediados del siglo XII, el Temple ya se había extendido
tanto por el Próximo Oriente como por Occidente. Poseía
fortalezas y encomiendas y precisaba la división de sus
territorios en Provincias: las Orientales estaban en
Jerusalén, Trípoli, Antioquia, Chipre y Rumania. Las
Occidentales eran las de Sicilia, Lombardía, Castilla,
Aragón, Cataluña, Portugal, Inglaterra, Escocia, Irlanda,
Normandía, Aquitania y Provenza.

La administración estaba dividida en Prioratos, Bailías y
Encomiendas. La institución estaba protegida desde un
principio por la Santa Sede (Bulas, “Omne Datum



Optimum,” 1139), que la ponía bajo la protección papal. La
bula “Milites Templi”, en 1143, concedía indulgencias a los
benefactores de la Orden y permitía a esta la posesión de
capillas, iglesias y cementerios propios. Los beneficios
económicos y territoriales del Temple escapaban al control
de la jurisdicción civil y eclesiástica; tenía sólo que rendir
cuentas ante el Papa. Ese fue el caldo de cultivo que llevó a
la Orden a ser el centro de envidias y a convertirse en un
Estado dentro del Estado y en una Iglesia dentro de la
propia Iglesia, idea compartida por casi todos los autores.

En lo que atañe a la Península Ibérica, el Temple, bajo el
mando de Alfonso I, “el Batallador”, rey de Aragón y
Navarra (1114–1134), conquista el valle del Ebro a los
musulmanes y efectúa una temeraria incursión en Al–
Andalus, donde atraviesa Valencia, Murcia, Granada y
Málaga.

Ramiro II, “el Monje”, casado con Inés de Poitiers, tuvo
una hija que casó con Ramón Berenguer IV, conde de
Barcelona. Sus buenas relaciones con el Temple le llevaron
a una serie de acuerdos que fueron compensados
económica y territorialmente. Así, los templarios
obtuvieron villas y castillos como Barberà (Tarragona),
Mongay y Corbins (Lérida), Chalamera y Monzón (Huesca),
y Belchite y Remolinos (Zaragoza).

Las actividades de la Orden se intensifican; Alfonso II, “el
Casto”, y el Temple conquistan el Bajo Ebro y atacan
Tortosa (Tarragona) en 1148, asedian Lérida en 1149 y
conquistan el castillo de Miravet (Tarragona) en 1152.
Reciben como premio un quinto de las tierras conquistadas
y buena parte de los territorios entre Mequinenza y
Benifallet, en Tarragona. En 1168 se les concede la tercera
parte de la ciudad de Tortosa. Paralelamente, la Orden
desarrolla actividades financieras y comerciales, como el
importante comercio de la sal en Aragón.

Aparece en escena Jaime I, “el Conquistador” (1208–
1276), pero, por cuestiones de regencia, resulta ser



finalmente Sancho, hijo de Ramón Berenguer IV, quien es
nombrado por las Cortes, hecho que a pesar de todo no
acabó con los problemas con la nobleza hasta el 1227. Es a
partir de 1210 cuando el Maestre del Temple, Guillén de
Monredón, se hace cargo de la educación y custodia del
futuro rey Jaime I en el impresionante castillo de Monzón,
en la provincia de Huesca. Más tarde el rey, apoyado por la
Orden del Temple, conquista Valencia y Mallorca.

Especial atención merece la concesión a los templarios
de la comarca y del castillo de Calatrava, en Ciudad Real,
por el rey Alfonso VII (1105–1157). Pero en 1158, la Orden
se declara incapaz de su defensa y de la del territorio ante
el avance de los almohades.

Ya a mediados del siglo XIII, los templarios participan en
la ocupación de las tierras del Guadalquivir, en las
campañas de Fernando III, “el Santo”, quien les otorga la
localidad de Fregenal de la Sierra, en Badajoz, después de
la toma de Sevilla en 1248.

También en Portugal, la Orden, bajo la protección de la
realeza, alcanza territorios y posesiones. La más conocida
es la fortaleza de Tomar, que más tarde sería sede del
Temple portugués, la Orden de Cristo.

EL OCASO
El Temple se había convertido en una especie de banco y

sus préstamos llegaban a manos de reyes y nobles. Uno de
los más endeudados con la Orden era precisamente el rey
de Francia, Felipe IV, apodado “el Hermoso”, quien había
devaluado fraudulentamente la moneda, aumentado los
impuestos y gravado los beneficios de la Iglesia. Además,
expolió a los judíos y a los banqueros lombardos. Por si
fuera poco, volvió a contraer deudas con el Temple al tener
que costear la boda y dote de su hija con Eduardo II de
Inglaterra en 1308.



Políticamente, Felipe IV había intentado el control del
Temple al proponer la fusión del mismo con la orden rival,
la de San Juan de Jerusalén, es decir, los Hospitalarios. El
proyecto fue presentado en el Concilio de Lyon en 1274. La
nueva orden, Los Caballeros de Jerusalén, dependerían
directamente de la corona francesa y su Maestre sería un
príncipe de la Casa Real. A pesar del empeño del rey, la
empresa no se llevó a cabo. En 1287 el rey se apodera de
propiedades de la Orden, cedidas por Luis IX en 1258. Más
tarde, acusa a los templarios de interferir en los asuntos
reales.

Las intrigas del rey y su perseverancia en destruir al
Temple le obligan, paradójicamente, a la restitución de sus
privilegios en París en 1293, ya que necesita
constantemente fuertes sumas de dinero. A pesar de todo,
el rey sólo tiene un objetivo: someter a la Orden y
apoderarse de sus riquezas. Finalmente el rey logra una
parte de sus fines cuando consigue que sea designado un
Papa francés, Clemente V, el primer Papa de Avignon.
Aunque dicho nombramiento favorece sus maquiavélicas
intenciones, empieza a extenderse el descontento general
entre la población, ahogada por los impuestos. Además, el
rey, que tiene que costear la guerra con Flandes, se ve
obligado de nuevo a recurrir económicamente al Temple, lo
que acrecienta su deuda con él.

La Orden del Temple, soberana, independiente y
poderosa, ignora que su fin está cerca. Las intrigas
palaciegas, los rumores y las incipientes acusaciones van
creando el pretendido ambiente desfavorable hacia ella.
Guillermo de Nogaret, mano derecha del rey, consigue
infiltrar algunos espías entre los templarios para recabar
datos e información sobre todo aquello que más tarde
servirá para su inculpación. La veracidad de la información
no es prioritaria, lo importante es la circulación de rumores
y calumnias como la hechicería, hábitos depravados o la
herejía. Pronto el rey queda complacido y satisfecho con las



noticias de que dentro de la Orden reina la corrupción y la
herejía.

Castillo de Miravet (Tarragona), uno de los enclaves en que el Temple resistió a
su disolución. En una explanada del mismo fueron degollados sus últimos
supervivientes. Desde entonces, el lugar es conocido como la Plaza de la

Sangre.

Algunos caballeros del Temple que han sido expulsados
por distintos motivos declaran en su contra Así es como,
poco a poco, se van acumulando rumores, falsedades y
medias verdades que configuran las futuras acusaciones.
Ante los juristas del Consejo Real, y a cambio de dinero,



declara un tal Esquieu de Floryano, ex miembro de la
Orden y ex prior de Montfaucon. Así mismo, se conocen las
declaraciones de Noffo Deghi, florentino de dudosa
reputación cuya vinculación con el Temple era simplemente
comercial.

En una carta fechada el 24 de agosto de 1307, el Papa
duda de las acusaciones efectuadas en contra del Temple y
promete una investigación, pero la posterga todo cuanto
puede. Mientras, Nogaret consigue que antiguos
templarios expulsados de la Orden por distintos motivos
declaren cualquier cosa sin fundamento alguno, a cambio
de dinero o por rencor y venganza. Llegamos así hasta el
14 de septiembre de 1307, en que Nogaret ordena la
detención de los Hermanos de la Iglesia y proclama que sus
bienes sean confiscados. El 13 de octubre de ese mismo
año se convierte en el día fatídico para los templarios. Su
suerte estaba echada.

Ante la sorpresa general, los monjes-guerreros no
ofrecen resistencia y Jacques de Molay es detenido en
persona por Nogaret. Los miembros más importantes del
Temple, con su Maestre a la cabeza, son conducidos a la
Sorbona ante la presencia de los oficiales del reino para
proceder a la lectura de los cargos. El Papa, indeciso frente
a los acontecimientos, pero bajo la presión e impaciencia
del rey Felipe, convoca el Concilio de Vienne el 16 de
octubre de 1311. A pesar de todo, el Pontífice antepone a la
causa templaria los problemas de Tierra Santa, la Cruzada
contra los infieles y la reforma de la Iglesia. El rey, irritado,
vuelve a sus tácticas habituales de presión y amenazas. En
marzo de 1312, convoca en Lyon, no lejos de Vienne, una
reunión de los Estados Generales en la que reaviva el
proceso por herejía contra el antecesor de Clemente, el
Papa Bonifacio VII.

Se realizan negociaciones secretas entre delegados
pontificios y representantes del rey, pero el Papa sigue sin
ceder a las presiones de Felipe IV. El monarca vuelve con



sus amenazas y anuncia que avanzará con su ejército hacia
Vienne. Finalmente, Clemente V reúne un consistorio
secreto el 22 de marzo de 1312 para la disolución definitiva
de la Orden del Temple. En la bula “Vox in Excelso”, datada
ese mismo día, el Papa suprime la Orden e indica que lo
mismo habían hecho otros Papas con otras órdenes
religiosas, a pesar de que sus miembros no se vieran
inculpados por causa alguna.

Tras casi doscientos años de existencia, la Orden del
Temple dejaba de existir como tal. Con la bula
“Consideranto Dudum”, del 6 de mayo de 1312, se
proclamaban dos situaciones: la primera estaba constituida
por todos aquellos que fueran declarados inocentes y por
aquellos que se hubieran reconciliado con la Iglesia
después de confesar sus delitos. Recibirían una pensión
procedente de los bienes de la Orden y podrían residir en
algún monasterio conservando sus votos religiosos. En
cambio, aquellos que persistieran en la negación de sus
culpas deberían ser castigados con todo el rigor de la ley.

Las posesiones y los bienes de la Orden pasaron a ser
propiedad, en todos los reinos cristianos, de la Orden de
San Juan de Jerusalén, por la bula “Ad Providam” del 2 de
mayo de 1312, excepto en Mallorca, Aragón, Castilla y
Portugal. Así fue como el rey de Francia, tras largo tiempo
de conspiraciones e ignominias, veía cómo sus aspiraciones
para apoderarse de las riquezas de la Orden desaparecían
como el humo de las futuras hogueras.

Quedaba por decidir la suerte del Maestre, Jacques de
Molay y la de sus dignatarios. El 22 de diciembre de 1313,
Clemente V decide finalmente ocuparse de los prisioneros.
Después de un largo proceso que duraría tres meses, el 18
de marzo de 1314, los dignatarios de la Orden son
conducidos a la tribuna que a tal efecto se ha levantado en
el pórtico de la catedral de Nôtre-Dame. Allí, en acto
público, les son leídas las acusaciones de apostasía, herejía
y blasfemia que ellos mismos han confesado.



Ante los cardenales, Nicolas de Fréauville, Arnaud de
Faugères, Arnaud Nouvel y Philippe de Marigny, el mismo
que condenó a la hoguera a cincuenta y cuatro templarios,
el Maestre General del Temple, Jacques de Molay y el
Maestre provincial de Normandía, Godofredo de Charney,
se retractan de todas sus confesiones y proclaman ante
todos los presentes su inocencia y la de su orden. La
sombra de la duda provoca que los miembros del tribunal,
perplejos, decidan aplazar la cuestión. Pero el rey no
espera ninguna actuación eclesiástica y entrega al verdugo
al Maestre General y al Maestre de Normandía.

Aquella tarde, en una isla del Sena llamada de los Judíos,
Felipe IV ve al fin cumplidos sus deseos. Los templarios,
víctimas de las conjuras tramadas por un ambicioso rey y
por la debilidad de un Pontífice, cierran aquel luctuoso día
una de las trágicas páginas de la historia de la Edad Media.

Mientras esto sucedía en Francia, en Inglaterra los
miembros de la Orden fueron arrestados a principios de
1308. A pesar de que reinaba, recordémoslo, el yerno del
monarca francés los templarios recibieron mejor trato que
sus compañeros del continente. La Orden fue disuelta y, al
igual que en Francia, sus bienes confiscados, pero esta vez
en beneficio de la Corona, de la Iglesia y de los
Hospitalarios. Sin embargo, no fueron declarados
culpables. Por aquel entonces se celebraron otros concilios
en Londres, Chipre, Messina o Treveris, entre otros, cuyas
conclusiones fueron la absolución de los templarios ante la
falta de pruebas.

En la Península Ibérica, Navarra destacó por la tenaz
persecución sufrida por la Orden, puesto que dicho reino
estaba fuertemente vinculado a la política de Francia. En
Mallorca, Sancho I entregó a la Santa Sede los bienes del
Temple, a pesar de que sus posesiones no eran elevadas, a
cambio de que los Hospitalarios continuasen con los
deberes asumidos por los templarios.



Jaime II de Aragón pidió información al rey francés sobre
las acusaciones formuladas contra la Orden. A pesar de la
colaboración del Temple en las campañas efectuadas en pro
de la Reconquista, el monarca acabó por ceder a las
presiones de Felipe IV, encarceló a los templarios y confiscó
sus bienes en diciembre de 1307, antes de que la justicia
eclesiástica se pronunciase en un sentido o en otro.
Prudentemente, más tarde encomendó a la Inquisición que
iniciara un proceso contra ellos.

No todos los miembros de la Orden aceptaron de buen
grado su disolución, tal y como había sucedido en el país
vecino. Algunos de ellos se hicieron fuertes en sus castillos
y fortalezas hasta derramar la última gota de su sangre,
como fue el caso de Jerez de los Caballeros, en Badajoz, o
Miravet, en Tarragona. En Alba de Aliste (Zamora)
resistieron hasta el 1310, cuando conocieron que en el
Concilio de Salamanca habían sido declarados inocentes.

Poco después de la desaparición del Temple, Jaime II
solicitó de la Santa Sede la creación de una nueva orden.
Así fue como, en 1317, la bula “Ad Fruitis Uberis”
promueve la fundación de la Orden de Santa María de
Montesa, que lucharía en las fronteras de Valencia contra
los musulmanes. Algunos bienes del Temple pasaron a sus
manos, entre ellos la localidad y el castillo de Montesa, en
tierras valencianas. La nueva orden estaba sujeta a la de
Calatrava, que también había recibido en su momento
posesiones pertenecientes al Temple. El Maestre de la
nueva hermandad era elegido directamente por el
Pontífice.

En Portugal, los templarios y sus bienes pasaron a
engrosar las filas de la Orden de Cristo, fundada en 1319
bajo el reinado de Dionís I, “el Liberal”. El castillo de
Tomar siguió siendo su cabeza y los hermanos quedaron
bajo la directa dependencia de la Corona. En el futuro, la
Orden de Cristo tendría gran relevancia en la historia del
país.



CAPÍTULO 2
EL TEMPLO, EDIFICIO SAGRADO Y

EDIFICIO RELIGIOSO

Elegir el lugar idóneo para la edificación de templos en
los que el ser humano pudiera estar en contacto con lo
divino ha sido desde siempre una constante en la historia
del Hombre. Los romanos llamaron a estos terrenos
habitados por las fuerzas de la Tierra, “genius loci”; para el
mundo celta, las corrientes subterráneas representadas por
la serpiente eran llamadas wuivres y, para los chinos, las
corrientes telúricas eran las venas del dragón. Todas las
culturas han buscado lugares especiales para la ubicación
de sus edificios religiosos.

Muchos templos poseen una arquitectura sagrada,
basada en una geometría también sagrada. A través de los
tiempos, el templo ha sido el libro abierto que revela el
drama eterno del ser humano: transformar su encarnación
involutiva en un cuerpo de luz, objetivo final de su
existencia, de la misma forma que lo hizo la planta respecto
al reino mineral y a su vez lo hizo el animal respecto al
vegetal.

A través de esta visión cósmica del Hombre, este se
convierte en un Antropocosmos y la geometría sagrada,
convertida en templo, se transforma en un Cosmodrama
para que pueda llevarse a cabo este renacimiento.



El edificio no es simplemente una forma estructural, es
mucho más. En realidad se trata de una realización
trascendente. Trabajando la materia, se la modela y
transforma para darle una forma determinada que va más
allá del puro trabajo técnico. Esa materia elaborada no es
el medio para invocar a la divinidad, sino que se convierte
en el transmisor por el cual la divinidad se manifiesta.
Trabajada adecuadamente, crea la atmósfera necesaria
para la comunicación con lo trascendente, lo divino1.

Esta arquitectura simbólica e iniciática posee claves y
enigmas que hacen pensar que tras su construcción pudo
haber mucho más que un simple motivo religioso. Este es el
arte sagrado, que no puede confundirse con el religioso.

Comprender el mundo medieval resulta difícil si no se
penetra en la idea básica de que la naturaleza no tenía
sentido si no se observaba como un medio trascendente.
Dios se revela a través de los símbolos que encontramos en
la propia naturaleza. No es meramente casual que los
monasterios se asentaran en plena naturaleza para buscar
en ella respuestas y permitir el recogimiento y el estudio.

Es necesario trasladarse a la Edad Media e intentar
comprender la mentalidad de la época. Es evidente de que
se trataba de una forma de pensamiento muy alejada de la
del hombre del siglo XXI.

Para el hombre medieval, el universo y todo cuanto
contenía no eran otra cosa que la emanación de la
Divinidad; el mundo histórico,al igual que el natural,
dependían exclusivamente de Dios. Él se reflejaba en el
Universo y el hombre, a través de su conocimiento,
podíaacercarse a Él. Esta mentalidad era la que permitía a
la Iglesia influir en un pueblo inculto, atemorizado por el
sentimiento de pecado y el rigor del castigo.

La edificación de construcciones tanto religiosas como
sagradas tenía por objetivo convertirse en símbolo de Dios.
La planificación del edificio comenzaba con la toma de



medidas y para ello se empleaba la utilización de cuerdas,
con las que se formaban triángulos y cuadrados que servían
para disponer de forma proporcional los templos o algunos
de los elementos que los configurarían. Aunque no eran
evidentemente de alta precisión, ayudaban cuando menos a
disponer de una dimensión, la horizontal, reflejo de la que
más tarde y a escala se convertiría en el edificio.

La construcción se divide en tres niveles: “cognicio in
exteribus”, “cognicio in interibus” y, finalmente, “cognicio
in superibus”.

El primero de ellos es la relación existente entre los
objetos que se hallan fuera del ser humano y que se
encuentran ordenados y clasificados por mandato divino.
Es entonces cuando interviene la arquitectura con su
propio lenguaje, con los sistemas constructivos y
ornamentales, para convertirse en algo estético y a la vez
comprensible para el hombre.

El segundo concepto o nivel trata de la razón, lo racional,
ya que todo cuanto existe posee en su interior la Chispa
Divina. Por consiguiente, si el hombre forma parte de lo
existente, poseerá la capacidad para realizar obras que
representen a esa naturaleza manifestada. Así es como a la
arquitectura se la define como “ Natura Artificialis”.

Finalmente, el tercer concepto tiene relación con el
símbolo, que transmite la idea de estructura organizada de
un modo concreto; es decir, su finalidad no es solamente la
de comprender la obra de Dios,sino la de entenderlo a Él y
constituir lo que podría llamarse una naturaleza
alternativa, con la pretensión de alcanzar a la divinidad a
través de los símbolos por ella representados. Se trataría
pues de un “Itininerarium mentis in Deum”.

Un espacio es considerado sagrado cuando posee
particularidades y características que le diferencian de los
demás y existe en él una fuerte presencia espiritual ligada
a lo que se ha dado en llamar Geografía Sagrada.



Todos los pueblos, desde la noche de los tiempos hasta la
actualidad, han poseído el concepto de un centro
primordial del que todo surge. Montañas, cavernas,
bosques, árboles, lagos o manantiales, son para distintas
culturas formas simbólicas de este Centro o Eje del mundo,
que han convertido en un “Axis Mundi”.

Todo el Universo es, al mismo tiempo, una entidad
espiritual, un ser anímico y con corporeidad manifestada;
fuera de él nada existe. El edificio sagrado posee unas
pautas en su elaboración que representan las estructuras y
el orden existentes en el Cosmos. Es entonces cuando la
arquitectura del templo, al ser una representación del
Universo, se convierte en una “Imago Mundi”.

Este centro, en el que se produce esa comunicación con
lo divino, no depende de las dimensiones del edificio, sino
de su configuración. Desde la ermita más humilde, hasta la
catedral más impresionante.



La figura con un libro abierto puede representar en una primera lectura los
evangelios, pero también que el lugar es favorable para la adquisición de

conocimientos.

El templo cristiano medieval acostumbra a ser una cruz
rebatida en el plano y orientada según los cuatro puntos
cardinales. Esta cruz es el despliegue de un cubo (seis
caras) que marca las seis direcciones del espacio, al igual
que los seis días de la creación, equivalentes a un tiempo
sagrado.

La relación que poseían estas construcciones con los
puntos cardinales, los cuatro elementos y su orientación


