 XAVIER MUSOQUERA

o ¥ [ Lo 5 e .
5 Mol L P L FELL ERE - . ’ - =
ML L i, 'L"k o4 - 2ot o L i ! 4
¥ CLLL L PSS e, 5 f i T e . ST i
oy -..IL -_1"':1..1._-,_ L -_I'-.' 4 Pl AT b _-__:;;; JI.E-'"‘ 't".lir"-."l ’ p WHL o NI !
L TN AN sTE ¢ b e, O TA-T :
. (NSNS SN (8 TS b ;ar ¥ . s
4 - -"""t"{;"i‘f'\ i = b i : I| E : {. o |'--'_ s
L S e K g L T ! y e & Pl B b g Gl e” = o, BTN L 5
) < e o '} T =t L % ~
. ot Ll L R e LS r lf}"; P . i e i y s
A R0 (R T R R L R LS T 127 2 RN R S A O DT %
s ¥ adr L 3 M g
¥ Syt J
hrII ; -\..

""’.‘l L 4 Elasy ™ e i

e . A i 'l.:.
Tk '* - e _r.. el

I s o g g . R
. 1

-y

-

i
f.

I}?Psscubra su historia
?F;fg_étl‘ﬂtﬂ y recorra los ;2
Ern T
E‘%ﬂclaves templarios ~-*
& t:"sf r
_~mas sorprendentes en

e

lg'!é Peninsula Ibérica

INCLUYE MAS DE 200 FOTOS
DE ENCLAVES TEMPLARIOS




UN VIAJE POR LA HISTORIA
peros TEMPLARIOS oy

ESPANA

Descubra su historia secreta y recorra los enclaves
templarios de la Peninsula Ibérica

XAVIER MUSQUERA

nowtilus



Coleccion: Viajero intrépido
www.viajerointrepido.com
www.nowtilus.com

Titulo: Un viaje por la historia de los templarios en Espana
Subtitulo: Descubra su historia secreta y recorra los
enclaves templarios

de la Peninsula Ibérica

Autor: Xavier Musquera

© 2007 Ediciones Nowtilus S. L.

Dorfia Juana I de Castilla 44 3° C, 28027 Madrid
www.nowtilus.com

Editor: Santos Rodriguez
Coordinador editorial: José Luis Torres Vitolas

Diseno y realizaciéon de cubiertas: Carlos Peydro
Diseno y realizacion de interiores: JLTV

Reservados todos los derechos. El contenido de esta obra
estd protegido por la Ley, que establece pena de prision y/o
multas, ademas de las correspondientes indemnizaciones
por danos y perjuicios, para quienes reprodujeren,
plagiaren, distribuyeren o comunicaren publicamente, en
todo o en parte, una obra literaria, artistica o cientifica, o
su transformacion, interpretacién o ejecucién artistica
fijada en cualquier tipo de soporte o comunicada a través
de cualquier medio, sin la preceptiva autorizacion.

ISBN 13: 978-84-9763-408-3


http://www.viajerointrepido.com/
http://www.nowtilus.com/
http://www.nowtilus.com/

Libro electronico: primera ediciéon



A Pepa, mi esposa, por su talante
ante la vida y por acompanarme en el Camino,
desde haceya 37 anos.



INDICE

Agradecimientos
Introduccién

Capitulo 1
BREVE REPASO HISTORICO

Capitulo 2
EL TEMPLO, EDIFICIO SAGRADO, EDIFICIO RELIGIOSO

Capitulo 3
SIMBOLISMO

Capitulo 4
TRABAJO DE CAMPO

Capitulo 5
UN PROBLEMA DE CRUCES

Capitulo 6
EL NOROESTE PENINSULAR, UNA PAGINA CASI EN BLANCO

Capitulo 7
OTRAS PISTAS, OTROS INDICIOS



Capitulo 8
POR ARCHIVOS Y BIBLIOTECAS

Capitulo 9
MAS AL OESTE

Capitulo 10
OTRAS TIERRAS

Capitulo 11
REFLEXION FINAL

BIBLIOGRAFIA



AGRADECIMIENTOS

Deseo expresar mi agradecimiento a las personas e
instituciones siguientes, especialmente a Carlos Maria,
Victor, Astur y Rafa, que, ademas de la informacién, me han
obsequiado con su amistad.

A Raul Arias del Valle, archivero de la Catedral de
Oviedo, quien me autorizd a fotografiar documentos. A José
Ramoén Barraca de Ramos, director de la Biblioteca Publica
de Oviedo, por sus consejos. A Vicente José Gonzdlez
Garcia, arquedlogo y profesor, presidente de la Asociacién
Interregional de los Amigos del Camino de Santiago, a
“Alfonso II, el Casto”, por la interesante documentacion y
los paseos por la encantadora Oviedo. A Enrique Garcia
Tessier, director del Museo Arqueoldgico de Asturias y a
sus empleados. A Rafael Loredo Coste, secretario general
de la Fundacién Foro Jovellanos del Principado de Asturias,
por ofrecerme la bibliografia jovellanista. A Agustin Hevia
Ballina, director del Archivo Historico Diocesano de
Oviedo. A José Luis Argiielles, del Instituto de Estudios
Asturianos. A Carlos Maria de Luis, quien me ofrecié sus
datos y su charla siempre animada. A Rafael Rodriguez
Prado, por compartir 1la buena sidra asturiana,
acompanarme a interesantes enclaves y ofrecerme todo
tipo de informacion. A Ignacio Ruiz de la Pena, catedratico



de Historia Medieval de la Universidad de Oviedo, por
abrirme puertas. A Angel Almazdn de Gracia, por el
recorrido efectuado por Burgo de Osma y su amabilidad. A
Tomé Martinez, cuya obra me ha permitido la oportunidad
de descubrir misterios de su tierra, Galicia. A Joseph Urena
Llitjos, presidente de la Associacié Medieval de Baga. A la
Oficina de Turismo de la Xunta de Galicia en Madrid. Al
Ayuntamiento de Teverga, a Marga del Albergue-biblioteca
y a Ramon de la Oficina de Turismo de Teverga. A la
Oficina de Turismo de la Plaza Alfonso II de Oviedo. A la
Oficina de Turismo de Llanes. A Juan Garcia Atienza y
Rafael Alarcon Herrera, que, con sus obras, han sabido
despertar el interés por la Orden del Temple. Y a todos
aquellas personas que se cruzaron en mi busqueda y me
ayudaron en su momento y, debido a la falta de espacio,
ruego me disculpen por no citarlas.



INTRODUCCION

Ofrecer en la actualidad un trabajo sobre la Orden del
Temple pareceria no tener ningun sentido. La existencia de
decenas de obras sobre su historia, sus posibles
conocimientos esotéricos, la existencia de un supuesto
tesoro y su relacién con el Nuevo Mundo, han llenado miles
de paginas, con mayor o menor fortuna.

No cabe duda de que muchos enigmas envolvieron a la
Orden. Sus conocimientos eran transmitidos oralmente, tal
y como se hacia tradicionalmente desde la mas remota
antiguedad, y en consecuencia no estaban reflejados en
documento alguno. Este hecho provocé desde un principio
que investigadores y estudiosos tuvieran que formular tan
sOlo hipotesis y conjeturas.

Existen dudas e interrogantes que conducen
irremediablemente a la formulacion de preguntas.
Preguntas que todavia no poseen respuestas, ya que
“oficialmente” no se han formulado. Generalmente no se
efectiian, cuando se sabe de antemano que dificilmente se
hallaran las respuestas. Lo cémodo y lo facil es no hacerlas.
Todo estd bien, tal y como esta.

Esquemas establecidos e ideas preconcebidas son el
lastre de una ensefanza oficial, académica y conservadora.
A pesar de que la base de toda investigacién es el estudio



de documentos, esta no puede cimentarse Tunica vy
exclusivamente en la busqueda por archivos y bibliotecas.
Los documentos forman parte de una verdad; pero no son
toda la verdad. Intereses de todo tipo se hallan detras de
los acontecimientos y son muchos los textos tergiversados y
manipulados en su momento.

Lamentablemente, la investigacion y el estudio
convencional no tienen en consideracion estos hechos y
otras realidades que se encuentran mdas alld del
racionalismo metodolégico. Conscientes o no, estan en
contra de todo aquello que no esté avalado y documentado,
cuando, en realidad, lo que aparece como ajeno a la
Historia es aquello que la ha configurado. La carencia
absoluta, o casi absoluta, de informacién respecto a una
posible presencia del Temple en un lugar concreto, es la
que tal vez ha motivado que hayan sido muy pocos los que
se han interesado por el tema.

Para algunos, la Orden del Temple permanecié sumergida
en conocimientos ocultos y esotéricos, en rituales magicos
y en estudios astrologicos, numeroldégicos y geométricos
que reflejaron en sus construcciones. En cambio, para
otros, tan solo fue una orden religiosa de caballeria y poco
mas. Un mero “accidente” historico, una consecuencia de
las Cruzadas al servicio de la Iglesia que, una vez cumplida
su mision, fue disuelta.

Si bien es cierto que es obligado desmitificar a los
templarios y despojarles del aura de misterio que los
autores del siglo XIX les atribuyeron, no es menos cierto
que la Orden no estuvo formada por un punado de
descerebrados, Dblasfemos, homosexuales, ladrones,
hechiceros y herejes, que se dedicaron a matar a la morisca
y a amasar riquezas, ademas de custodiar a peregrinos, en
opinion de algunos estudiosos e historiadores.

En sus escasos doscientos anos de existencia, la Orden
participd en la precaria paz de las Cruzadas, en la politica y
la diplomacia y, sobre todo, en la promocion y custodia de



las rutas de peregrinaje, jalonadas de megalitos, antiguos
asentamientos celtas, montes y fuentes consideradas
sagradas y también de petroglifos antiquisimos. Simbolos y
marcas de cantero aparecen en construcciones en las que
se asentaron,o en aquellas que estaban bajo su jurisdiccion
administrativa. Iconografia que hallamos abundantemente
a lo largo del Camino de Santiago, ruta iniciatica y de
peregrinacion anterior al cristianismo.

Todo ello resulta como el anverso y el reverso de una
moneda. Ambos forman parte de una misma pieza. Lo
razonable es poner la moneda en equilibrio y entonces nos
mostrard sus dos caras al mismo tiempo, para ofrecernos
una visiéon global y completa de la misma. Este es el
equilibrio deseable para establecer, con un minimo de
ecuanimidad y coherencia, todas aquellas posibilidades que
nos permitan una acercamiento lo méas riguroso posible
hacia una comprension general de lo que pudo ser la Orden
del Temple.

Encontrar ese término medio es tarea harto dificil. Pero
realizar ese tipo de estudio nos obliga, cuando menos, a
despojarnos de prejuicios, condicionamientos y de todo
aquello que pudiera influir en nuestra busqueda para evitar
con ello obtener una vision apasionada en un sentido o en
otro.

Con el tiempo, los autores que han tratado el apasionante
tema del Temple han llegado a formar dos grandes
corrientes de opinidn: la Templomania y, por ley pendular,
la Templofobia.

Cabian dos opciones: presentar una obra al uso, tal vez
otra mds, o bien tratar de ofrecer las vivencias de un
trabajo de campo que con el tiempo se ha convertido en un
cimulo de desenganos vy alegrias, de hallazgos vy
frustraciones, y, lo mas importante, trasmitir la experiencia
del contacto humano que enriquece todo camino.

Recorrer nuestra geografia para buscar posibles huellas
templarias se convirtié6 en una aventura fascinante. Si la



historia habia dedicado sus esfuerzos al estudio de las
ordenes autdctonas como la de Santiago, Calatrava,
Alcantara y Montesa, y les habia dedicado gran atencion,
no sucedia lo mismo con la Orden del Temple.

Convertida en lo que podria llamarse una multinacional,
apenas es citada en la Reconquista y, en consecuencia,
tampoco sabemos con claridad si su presencia tuvo
influencia en la turbulenta historia de la Edad Media. Los
porqués a tantas preguntas han sido simple y llanamente
ignorados. Creo que esta serie de circunstancias es la que
ha motivado el que muchos nos hayamos interesado por los
enigmas que rodearon a la Orden y que todavia persisten
hoy dia.

Busquemos pues razonamientos logicos, utilizando el
sentido comun y todas aquellas posibilidades que puedan
ofrecernos pistas e indicios, a pesar de la escasa
documentacién existente. Tal vez asi podamos obtener una
base suficientemente sélida para emprender un estudio
que, de antemano, sabemos sera hipotético, pues no puede
ser definitivo, pero que permita despertar el interés sobre
lo expuesto.

El presente trabajo no es una obra al uso, excesivamente
erudita y con constantes citas y referencias. Existen
ediciones en el mercado que cumplen perfectamente dicho
cometido.

El lector encontrard en capitulos y apartados un trabajo
de campoa modo de reportaje. Unicamente aquellos que
son de caracter informativo estardn confeccionados con el
estilo tradicional de las obras que tratan dichos temas. En
consecuencia, los capitulos que pueden ser independientes
estaran unidos entre si por el tema central: ir tras las pistas
de posibles huellas templarias por la geografia nortena, en
la que los documentos acreditativos brillan por su ausencia.

Esta modesta aportacion puede resultar positiva para
todos aquellos que se interesen por el Temple y deseen
comprobar, “ in situ “, aquello que se expone.



A lo largo de este recorrido encontraremos cruces de
distinta factura, estrellas de cinco o seis puntas, algunas de
ellas invertidas. Todo un amplio abanico de mensajes
pétreos, como caduceos, serpientes, simbolos astroldgicos
y marcas de cantero que esperan ser descubiertos.

En definitiva, un interesante y apasionante viaje que
sorprenderd, en ocasiones, por los hallazgos de siglos, que
sabran transmitirnos su mensaje en la mudez de la piedra.
Entonces la sombra del Temple aparecera mucho maés
alargada de lo que muchos puedan imaginarse.



CAPITULO 1
BREVE REPASO HISTORICO

Nos hallamos a principios del siglo XI. La Iglesia de
Roma, después de la reforma gregoriana, inspirada en la
renovacién de Cluny, supone un nuevo impulso de
espiritualidad mondastica y wuna visién universal vy
regenerada de la Cristiandad. Se afianza la unidad de los
pueblos y se organizan las primeras expediciones contra el
Islam. Fruto de este proceso fue la primera Cruzada en
1099.

La sociedad, basada en la economia del territorio y
dominada por una clase social poderosa, es organizada por
designio y mandato de la Iglesia, la cual asigna a cada ser
humano su lugar en la tierra, de acuerdo con los designios
de Dios. Mientras unos se ocupan del rezo, otros combaten
y los demads trabajan. Es entonces cuando aparece una
nueva categoria de caballeros que, al servicio de los
senores feudales y la nobleza, invaden territorios, matan y
saquean. La Iglesia, para intentar canalizar este estado de
cosas, promueve el Concilio de Clermont en 1095, en el que
el Papa Urbano II propone a estos caballeros tomar la cruz
y liberar el Santo Sepulcro de Cristo, caido en manos de los
musulmanes cinco siglos antes.

“Id a combatir al infiel, al enemigo de Cristo, en vez de
sembrar el terror entre los cristianos”. Con estas palabras



se une el ideal caballeresco con la belicosidad feudal y el
espiritu de las 6rdenes mondésticas. Pronto la caballeria se
ve integrada en la sociedad y se convierte en elemento de
choque de la Cristiandad. Ya en su momento, Tertuliano
habia calificado al cristiano como un “Milites Christi”, por
lo que el concepto de un cristianismo combativo no era algo
nuevo para la época. En los monasterios ya existia el
concepto simbdlico de la lucha espiritual del monje, que era
equivalente a la del martir. Asi nace el ideal del monje-
guerrero, que empieza a adquirir un papel destacado como
brazo armado de la Iglesia y de su teocracia. Ello permitié
a los dirigentes eclesiasticos liberarse de su dependencia
de los senores feudales y participar en el control de cudnto
sucedia en las Cruzadas y en la politica de Occidente.

Tras la caida de Antioquia en 1099, los cruzados
ocuparon la Ciudad Santa y fundaron el Reino Latino de
Jerusalén, otorgado a Godofredo de Lorena vy
posteriormente a su hermano Balduino, primer rey del
nuevo Estado. Este nuevo territorio estuvo organizado
segun el modelo feudal occidental, por lo que se formaron
sefiorios que eran custodiados por castillos y fortalezas,
defendidos por caballeros y mercenarios.

A iniciativa de un grupo de caballeros franceses liderados
por Hugo de Payns o Payens, nace en 1120 la primera
orden religioso-militar de la Cristiandad medieval, tal y
como se nos indica en la bibliografia de los estudios mas
recientes. Aunque la Orden del Hospital es anterior a la del
Temple, esta tenia por finalidad exclusiva el cuidado y la
hospitalizacién de peregrinos, de ahi su nombre. Dicha
Orden no se convirtié en militar hasta décadas mas tarde.
De igual manera, las 6érdenes peninsulares posteriores no
se fundaron hasta la segunda mitad del siglo XII.

El objetivo de la Orden del Temple consistia en garantizar
la seguridad del camino que conducia de Jaffa-Ramleh
hasta Jerusalén y era utilizado por los peregrinos que se



dirigian a la Ciudad Santa. Esta ruta estaba infestada de
malhechores.

Desde un principio, los templarios adoptaron el caracter
de milicia para contrarrestar la falta de apoyo de los
cruzados, los cuales una vez cumplidos sus votos en
Palestina volvian al poco tiempo a Occidente.

El rey Balduino hizo donacién de su residencia,
identificada con el antiguo templo de Salomén, en el que
los musulmanes habian edificado la mezquita de Al-Aksa.
Fue asi como los Pobres Caballeros de Cristo pasaron a
denominarse Orden del Templo (del francés: temple,
templo) y a ser conocidos como Equites Militae Templi
Salomonis. De este modo, a mediados del siglo XII,
templarios y hospitalarios pasaron a convertirse en el
instrumento militar de los estados latinos de Siria y
Palestina.

Bernardo de Claraval, famoso monje y reformador del
Cister, redact6 la Regla que regiria los estatutos de la
nueva orden. Dicho tratado y fundacién se formalizaron en
el Concilio de Troyes (Aube, Champagne). Entre 1128 y
1130, el Patriarca Estevan realizaria una nueva redaccion
conocida como “Regla Francesa“. Bernardo recurrio al
concepto de “Guerra Justa“ ya propugnado por San
Agustin, pues los Santos Lugares eran cristianos y asi
deberian seguir siéndolo.

A mediados del siglo XII, el Temple ya se habia extendido
tanto por el Proximo Oriente como por Occidente. Poseia
fortalezas y encomiendas y precisaba la divisién de sus
territorios en Provincias: las Orientales estaban en
Jerusalén, Tripoli, Antioquia, Chipre y Rumania. Las
Occidentales eran las de Sicilia, Lombardia, Castilla,
Aragén, Cataluna, Portugal, Inglaterra, Escocia, Irlanda,
Normandia, Aquitania y Provenza.

La administracién estaba dividida en Prioratos, Bailias y
Encomiendas. La instituciéon estaba protegida desde un
principio por la Santa Sede (Bulas, “Omne Datum



Optimum,” 1139), que la ponia bajo la proteccién papal. La
bula “Milites Templi”, en 1143, concedia indulgencias a los
benefactores de la Orden y permitia a esta la posesién de
capillas, iglesias y cementerios propios. Los beneficios
economicos y territoriales del Temple escapaban al control
de la jurisdiccion civil y eclesidstica; tenia sdlo que rendir
cuentas ante el Papa. Ese fue el caldo de cultivo que llevo a
la Orden a ser el centro de envidias y a convertirse en un
Estado dentro del Estado y en una Iglesia dentro de la
propia Iglesia, idea compartida por casi todos los autores.

En lo que atane a la Peninsula Ibérica, el Temple, bajo el
mando de Alfonso I, “el Batallador”, rey de Aragoén y
Navarra (1114-1134), conquista el valle del Ebro a los
musulmanes y efectila una temeraria incursiéon en Al-
Andalus, donde atraviesa Valencia, Murcia, Granada y
Milaga.

Ramiro II, “el Monje”, casado con Inés de Poitiers, tuvo
una hija que casé con Ramoén Berenguer IV, conde de
Barcelona. Sus buenas relaciones con el Temple le llevaron
a una serie de acuerdos que fueron compensados
econdmica vy territorialmente. Asi, los templarios
obtuvieron villas y castillos como Barbera (Tarragona),
Mongay y Corbins (Lérida), Chalamera y Monzén (Huesca),
y Belchite y Remolinos (Zaragoza).

Las actividades de la Orden se intensifican; Alfonso II, “el
Casto”, y el Temple conquistan el Bajo Ebro y atacan
Tortosa (Tarragona) en 1148, asedian Lérida en 1149 y
conquistan el castillo de Miravet (Tarragona) en 1152.
Reciben como premio un quinto de las tierras conquistadas
y buena parte de los territorios entre Mequinenza y
Benifallet, en Tarragona. En 1168 se les concede la tercera
parte de la ciudad de Tortosa. Paralelamente, la Orden
desarrolla actividades financieras y comerciales, como el
importante comercio de la sal en Aragén.

Aparece en escena Jaime I, “el Conquistador” (1208-
1276), pero, por cuestiones de regencia, resulta ser



finalmente Sancho, hijo de Ramén Berenguer IV, quien es
nombrado por las Cortes, hecho que a pesar de todo no
acabo con los problemas con la nobleza hasta el 1227. Es a
partir de 1210 cuando el Maestre del Temple, Guillén de
Monredén, se hace cargo de la educaciéon y custodia del
futuro rey Jaime I en el impresionante castillo de Monzén,
en la provincia de Huesca. Mas tarde el rey, apoyado por la
Orden del Temple, conquista Valencia y Mallorca.

Especial atencion merece la concesion a los templarios
de la comarca y del castillo de Calatrava, en Ciudad Real,
por el rey Alfonso VII (1105-1157). Pero en 1158, la Orden
se declara incapaz de su defensa y de la del territorio ante
el avance de los almohades.

Ya a mediados del siglo XIII, los templarios participan en
la ocupacion de las tierras del Guadalquivir, en las
campanas de Fernando III, “el Santo”, quien les otorga la
localidad de Fregenal de la Sierra, en Badajoz, después de
la toma de Sevilla en 1248.

También en Portugal, la Orden, bajo la proteccion de la
realeza, alcanza territorios y posesiones. La mdés conocida
es la fortaleza de Tomar, que mas tarde seria sede del
Temple portugués, la Orden de Cristo.

EL OCASO

El Temple se habia convertido en una especie de banco y
sus préstamos llegaban a manos de reyes y nobles. Uno de
los mas endeudados con la Orden era precisamente el rey
de Francia, Felipe IV, apodado “el Hermoso”, quien habia
devaluado fraudulentamente la moneda, aumentado los
impuestos y gravado los beneficios de la Iglesia. Ademas,
expolié a los judios y a los banqueros lombardos. Por si
fuera poco, volvié a contraer deudas con el Temple al tener
que costear la boda y dote de su hija con Eduardo II de
Inglaterra en 1308.



Politicamente, Felipe IV habia intentado el control del
Temple al proponer la fusion del mismo con la orden rival,
la de San Juan de Jerusalén, es decir, los Hospitalarios. El
proyecto fue presentado en el Concilio de Lyon en 1274. La
nueva orden, Los Caballeros de Jerusalén, dependerian
directamente de la corona francesa y su Maestre seria un
principe de la Casa Real. A pesar del empeno del rey, la
empresa no se llevo a cabo. En 1287 el rey se apodera de
propiedades de la Orden, cedidas por Luis IX en 1258. Més
tarde, acusa a los templarios de interferir en los asuntos
reales.

Las intrigas del rey y su perseverancia en destruir al
Temple le obligan, paraddjicamente, a la restitucion de sus
privilegios en Paris en 1293, vya que necesita
constantemente fuertes sumas de dinero. A pesar de todo,
el rey solo tiene un objetivo: someter a la Orden vy
apoderarse de sus riquezas. Finalmente el rey logra una
parte de sus fines cuando consigue que sea designado un
Papa francés, Clemente V, el primer Papa de Avignon.
Aunque dicho nombramiento favorece sus maquiavélicas
intenciones, empieza a extenderse el descontento general
entre la poblacion, ahogada por los impuestos. Ademas, el
rey, que tiene que costear la guerra con Flandes, se ve
obligado de nuevo a recurrir econdmicamente al Temple, lo
que acrecienta su deuda con él.

La Orden del Temple, soberana, independiente y
poderosa, ignora que su fin estd cerca. Las intrigas
palaciegas, los rumores y las incipientes acusaciones van
creando el pretendido ambiente desfavorable hacia ella.
Guillermo de Nogaret, mano derecha del rey, consigue
infiltrar algunos espias entre los templarios para recabar
datos e informacion sobre todo aquello que mas tarde
servira para su inculpacion. La veracidad de la informacion
no es prioritaria, lo importante es la circulacion de rumores
y calumnias como la hechiceria, habitos depravados o la
herejia. Pronto el rey queda complacido y satisfecho con las



noticias de que dentro de la Orden reina la corrupcién y la
herejia.

Castillo de Miravet (Tarragona), uno de los enclaves en que el Temple resistié a
su disolucion. En una explanada del mismo fueron degollados sus ultimos
supervivientes. Desde entonces, el lugar es conocido como la Plaza de la

Sangre.

Algunos caballeros del Temple que han sido expulsados
por distintos motivos declaran en su contra Asi es como,
poco a poco, se van acumulando rumores, falsedades y
medias verdades que configuran las futuras acusaciones.

Ante los juristas del Consejo Real, y a cambio de dinero,



declara un tal Esquieu de Floryano, ex miembro de la
Orden y ex prior de Montfaucon. Asi mismo, se conocen las
declaraciones de Noffo Deghi, florentino de dudosa
reputacion cuya vinculacion con el Temple era simplemente
comercial.

En una carta fechada el 24 de agosto de 1307, el Papa
duda de las acusaciones efectuadas en contra del Temple y
promete una investigacion, pero la posterga todo cuanto
puede. Mientras, Nogaret consigue dque antiguos
templarios expulsados de la Orden por distintos motivos
declaren cualquier cosa sin fundamento alguno, a cambio
de dinero o por rencor y venganza. Llegamos asi hasta el
14 de septiembre de 1307, en que Nogaret ordena la
detencion de los Hermanos de la Iglesia y proclama que sus
bienes sean confiscados. El 13 de octubre de ese mismo
ano se convierte en el dia fatidico para los templarios. Su
suerte estaba echada.

Ante la sorpresa general, los monjes-guerreros no
ofrecen resistencia y Jacques de Molay es detenido en
persona por Nogaret. Los miembros mdas importantes del
Temple, con su Maestre a la cabeza, son conducidos a la
Sorbona ante la presencia de los oficiales del reino para
proceder a la lectura de los cargos. El Papa, indeciso frente
a los acontecimientos, pero bajo la presién e impaciencia
del rey Felipe, convoca el Concilio de Vienne el 16 de
octubre de 1311. A pesar de todo, el Pontifice antepone a la
causa templaria los problemas de Tierra Santa, la Cruzada
contra los infieles y la reforma de la Iglesia. El rey, irritado,
vuelve a sus tacticas habituales de presién y amenazas. En
marzo de 1312, convoca en Lyon, no lejos de Vienne, una
reunion de los Estados Generales en la que reaviva el
proceso por herejia contra el antecesor de Clemente, el
Papa Bonifacio VII.

Se realizan negociaciones secretas entre delegados
pontificios y representantes del rey, pero el Papa sigue sin
ceder a las presiones de Felipe IV. El monarca vuelve con



SUS amenazas y anuncia que avanzara con su ejército hacia
Vienne. Finalmente, Clemente V reune un consistorio
secreto el 22 de marzo de 1312 para la disolucién definitiva
de la Orden del Temple. En la bula “Vox in Excelso”, datada
ese mismo dia, el Papa suprime la Orden e indica que lo
mismo habian hecho otros Papas con otras oérdenes
religiosas, a pesar de que sus miembros no se vieran
inculpados por causa alguna.

Tras casi doscientos anos de existencia, la Orden del
Temple dejaba de existir como tal. Con la bula
“Consideranto Dudum”, del 6 de mayo de 1312, se
proclamaban dos situaciones: la primera estaba constituida
por todos aquellos que fueran declarados inocentes y por
aquellos que se hubieran reconciliado con la Iglesia
después de confesar sus delitos. Recibirian una pensién
procedente de los bienes de la Orden y podrian residir en
algin monasterio conservando sus votos religiosos. En
cambio, aquellos que persistieran en la negacién de sus
culpas deberian ser castigados con todo el rigor de la ley.

Las posesiones y los bienes de la Orden pasaron a ser
propiedad, en todos los reinos cristianos, de la Orden de
San Juan de Jerusalén, por la bula “Ad Providam” del 2 de
mayo de 1312, excepto en Mallorca, Aragén, Castilla y
Portugal. Asi fue como el rey de Francia, tras largo tiempo
de conspiraciones e ignominias, veia cémo sus aspiraciones
para apoderarse de las riquezas de la Orden desaparecian
como el humo de las futuras hogueras.

Quedaba por decidir la suerte del Maestre, Jacques de
Molay y la de sus dignatarios. El 22 de diciembre de 1313,
Clemente V decide finalmente ocuparse de los prisioneros.
Después de un largo proceso que duraria tres meses, el 18
de marzo de 1314, los dignatarios de la Orden son
conducidos a la tribuna que a tal efecto se ha levantado en
el portico de la catedral de No6tre-Dame. Alli, en acto
publico, les son leidas las acusaciones de apostasia, herejia
y blasfemia que ellos mismos han confesado.



Ante los cardenales, Nicolas de Fréauville, Arnaud de
Faugeres, Arnaud Nouvel y Philippe de Marigny, el mismo
que condenod a la hoguera a cincuenta y cuatro templarios,
el Maestre General del Temple, Jacques de Molay y el
Maestre provincial de Normandia, Godofredo de Charney,
se retractan de todas sus confesiones y proclaman ante
todos los presentes su inocencia y la de su orden. La
sombra de la duda provoca que los miembros del tribunal,
perplejos, decidan aplazar la cuestion. Pero el rey no
espera ninguna actuacién eclesiastica y entrega al verdugo
al Maestre General y al Maestre de Normandia.

Aquella tarde, en una isla del Sena llamada de los Judios,
Felipe IV ve al fin cumplidos sus deseos. Los templarios,
victimas de las conjuras tramadas por un ambicioso rey y
por la debilidad de un Pontifice, cierran aquel luctuoso dia
una de las tragicas paginas de la historia de la Edad Media.

Mientras esto sucedia en Francia, en Inglaterra los
miembros de la Orden fueron arrestados a principios de
1308. A pesar de que reinaba, recordémoslo, el yerno del
monarca francés los templarios recibieron mejor trato que
sus companeros del continente. La Orden fue disuelta y, al
igual que en Francia, sus bienes confiscados, pero esta vez
en beneficio de la Corona, de la Iglesia y de los
Hospitalarios. Sin embargo, no fueron declarados
culpables. Por aquel entonces se celebraron otros concilios
en Londres, Chipre, Messina o Treveris, entre otros, cuyas
conclusiones fueron la absolucion de los templarios ante la
falta de pruebas.

En la Peninsula Ibérica, Navarra destacd por la tenaz
persecucion sufrida por la Orden, puesto que dicho reino
estaba fuertemente vinculado a la politica de Francia. En
Mallorca, Sancho I entregd a la Santa Sede los bienes del
Temple, a pesar de que sus posesiones no eran elevadas, a
cambio de que los Hospitalarios continuasen con los
deberes asumidos por los templarios.



Jaime II de Aragdn pidié informacién al rey francés sobre
las acusaciones formuladas contra la Orden. A pesar de la
colaboracién del Temple en las campanas efectuadas en pro
de la Reconquista, el monarca acab6 por ceder a las
presiones de Felipe IV, encarcelo a los templarios y confiscé
sus bienes en diciembre de 1307, antes de que la justicia
eclesidstica se pronunciase en un sentido o en otro.
Prudentemente, mas tarde encomendd a la Inquisicion que
iniciara un proceso contra ellos.

No todos los miembros de la Orden aceptaron de buen
grado su disolucidn, tal y como habia sucedido en el pais
vecino. Algunos de ellos se hicieron fuertes en sus castillos
y fortalezas hasta derramar la ultima gota de su sangre,
como fue el caso de Jerez de los Caballeros, en Badajoz, o
Miravet, en Tarragona. En Alba de Aliste (Zamora)
resistieron hasta el 1310, cuando conocieron que en el
Concilio de Salamanca habian sido declarados inocentes.

Poco después de la desapariciéon del Temple, Jaime II
solicité de la Santa Sede la creacién de una nueva orden.
Asi fue como, en 1317, la bula “Ad Fruitis Uberis”
promueve la fundacion de la Orden de Santa Maria de
Montesa, que lucharia en las fronteras de Valencia contra
los musulmanes. Algunos bienes del Temple pasaron a sus
manos, entre ellos la localidad y el castillo de Montesa, en
tierras valencianas. La nueva orden estaba sujeta a la de
Calatrava, que también habia recibido en su momento
posesiones pertenecientes al Temple. El Maestre de la
nueva hermandad era elegido directamente por el
Pontifice.

En Portugal, los templarios y sus bienes pasaron a
engrosar las filas de la Orden de Cristo, fundada en 1319
bajo el reinado de Dionis I, “el Liberal”. El castillo de
Tomar siguié siendo su cabeza y los hermanos quedaron
bajo la directa dependencia de la Corona. En el futuro, la
Orden de Cristo tendria gran relevancia en la historia del
pais.



CAPITULO 2

EL TEMPLO, EDIFICIO SAGRADO Y
EDIFICIO RELIGIOSO

Elegir el lugar idéneo para la edificacion de templos en
los que el ser humano pudiera estar en contacto con lo
divino ha sido desde siempre una constante en la historia
del Hombre. Los romanos llamaron a estos terrenos
habitados por las fuerzas de la Tierra, “genius loci”; para el
mundo celta, las corrientes subterrdaneas representadas por
la serpiente eran llamadas wuivres y, para los chinos, las
corrientes teluricas eran las venas del dragdén. Todas las
culturas han buscado lugares especiales para la ubicacién
de sus edificios religiosos.

Muchos templos poseen una arquitectura sagrada,
basada en una geometria también sagrada. A través de los
tiempos, el templo ha sido el libro abierto que revela el
drama eterno del ser humano: transformar su encarnacién
involutiva en un cuerpo de luz, objetivo final de su
existencia, de la misma forma que lo hizo la planta respecto
al reino mineral y a su vez lo hizo el animal respecto al
vegetal.

A través de esta visién cdsmica del Hombre, este se
convierte en un Antropocosmos y la geometria sagrada,
convertida en templo, se transforma en un Cosmodrama
para que pueda llevarse a cabo este renacimiento.



El edificio no es simplemente una forma estructural, es
mucho mds. En realidad se trata de una realizacion
trascendente. Trabajando la materia, se la modela y
transforma para darle una forma determinada que va mas
alld del puro trabajo técnico. Esa materia elaborada no es
el medio para invocar a la divinidad, sino que se convierte
en el transmisor por el cual la divinidad se manifiesta.
Trabajada adecuadamente, crea la atmosfera necesaria

para la comunicacidn con lo trascendente, lo divinol.

Esta arquitectura simbodlica e iniciatica posee claves y
enigmas que hacen pensar que tras su construccién pudo
haber mucho méas que un simple motivo religioso. Este es el
arte sagrado, que no puede confundirse con el religioso.

Comprender el mundo medieval resulta dificil si no se
penetra en la idea bésica de que la naturaleza no tenia
sentido si no se observaba como un medio trascendente.
Dios se revela a través de los simbolos que encontramos en
la propia naturaleza. No es meramente casual que los
monasterios se asentaran en plena naturaleza para buscar
en ella respuestas y permitir el recogimiento y el estudio.

Es necesario trasladarse a la Edad Media e intentar
comprender la mentalidad de la época. Es evidente de que
se trataba de una forma de pensamiento muy alejada de la
del hombre del siglo XXI.

Para el hombre medieval, el universo y todo cuanto
contenia no eran otra cosa que la emanacion de la
Divinidad; el mundo histérico,al igual que el natural,
dependian exclusivamente de Dios. El se reflejaba en el
Universo y el hombre, a través de su conocimiento,
podiaacercarse a El. Esta mentalidad era la que permitia a
la Iglesia influir en un pueblo inculto, atemorizado por el
sentimiento de pecado y el rigor del castigo.

La edificacién de construcciones tanto religiosas como
sagradas tenia por objetivo convertirse en simbolo de Dios.
La planificacién del edificio comenzaba con la toma de



medidas y para ello se empleaba la utilizacién de cuerdas,
con las que se formaban tridngulos y cuadrados que servian
para disponer de forma proporcional los templos o algunos
de los elementos que los configurarian. Aunque no eran
evidentemente de alta precision, ayudaban cuando menos a
disponer de una dimension, la horizontal, reflejo de la que
mas tarde y a escala se convertiria en el edificio.

La construccion se divide en tres niveles: “cognicio in
exteribus”, “cognicio in interibus” y, finalmente, “cognicio
in superibus”.

El primero de ellos es la relacidon existente entre los
objetos que se hallan fuera del ser humano y que se
encuentran ordenados y clasificados por mandato divino.
Es entonces cuando interviene la arquitectura con su
propio lenguaje, con los sistemas constructivos vy
ornamentales, para convertirse en algo estético y a la vez
comprensible para el hombre.

El segundo concepto o nivel trata de la razon, lo racional,
ya que todo cuanto existe posee en su interior la Chispa
Divina. Por consiguiente, si el hombre forma parte de lo
existente, poseerda la capacidad para realizar obras que
representen a esa naturaleza manifestada. Asi es como a la
arquitectura se la define como “ Natura Artificialis”.

Finalmente, el tercer concepto tiene relacion con el
simbolo, que transmite la idea de estructura organizada de
un modo concreto; es decir, su finalidad no es solamente la
de comprender la obra de Dios,sino la de entenderlo a El y
constituir lo que podria llamarse una naturaleza
alternativa, con la pretension de alcanzar a la divinidad a
través de los simbolos por ella representados. Se trataria
pues de un “Itininerarium mentis in Deum”.

Un espacio es considerado sagrado cuando posee
particularidades y caracteristicas que le diferencian de los
demds y existe en él una fuerte presencia espiritual ligada
a lo que se ha dado en llamar Geografia Sagrada.



Todos los pueblos, desde la noche de los tiempos hasta la
actualidad, han poseido el concepto de un centro
primordial del que todo surge. Montahas, cavernas,
bosques, arboles, lagos o manantiales, son para distintas
culturas formas simbdlicas de este Centro o Eje del mundo,
que han convertido en un “Axis Mundi”.

Todo el Universo es, al mismo tiempo, una entidad
espiritual, un ser animico y con corporeidad manifestada;
fuera de él nada existe. El edificio sagrado posee unas
pautas en su elaboracién que representan las estructuras y
el orden existentes en el Cosmos. Es entonces cuando la
arquitectura del templo, al ser una representacién del
Universo, se convierte en una “Imago Mundi”.

Este centro, en el que se produce esa comunicacién con
lo divino, no depende de las dimensiones del edificio, sino
de su configuracion. Desde la ermita mas humilde, hasta la
catedral méas impresionante.



La figura con un libro abierto puede representar en una primera lectura los
evangelios, pero también que el lugar es favorable para la adquisicion de
conocimientos.

El templo cristiano medieval acostumbra a ser una cruz
rebatida en el plano y orientada segun los cuatro puntos
cardinales. Esta cruz es el despliegue de un cubo (seis
caras) que marca las seis direcciones del espacio, al igual
que los seis dias de la creacion, equivalentes a un tiempo
sagrado.

La relaciéon que poseian estas construcciones con los
puntos cardinales, los cuatro elementos y su orientacion



