


Joachim Kahl 

Das Elend des Christentums 
 





 
 
 
 
 
 
 
 
Joachim Kahl 
 
 
 
Das Elend des Christentums 

oder Plädoyer für eine Humanität ohne Gott 

Tectum Sachbuch 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Joachim Kahl 
  
Das Elend des Christentums oder Plädoyer für eine Humanität ohne Gott 
 

 Tectum Verlag Marburg, 2014 
 
ISBN 978-3-8288-606 -
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter  
der ISBN 978-3-8288-3365-4 im Tectum Verlag erschienen.) 
 
Umschlagabbildung: Joachim Kahl, Fotografie von Andreas Slemeyer 
Satz, Layout und Umschlaggestaltung:  Norman Rinkenberger| 
Tectum Verlag 
Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 
www.facebook.com/tectum.verlag 
 
 
 
 

 Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.  



 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  Für Helmut Walther –  
 mit Dank und in Freundschaft 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen.  
Kant 

Die Kritik der Religion ist die Voraussetzung aller Kritik.  
Marx 

 



Kahl: Das Elend des Christentums 

7 

INHALT 
 
 
 

VORWORT VON 2014 .............................................................. 9 

EINLEITUNG VON 1993 ......................................................... 13 

EINLEITUNG VON 1968 ......................................................... 19 

I VON DER UNMÖGLICHKEIT, INHALTLICH EINDEUTIG UND 
VERBINDLICH ZU BESTIMMEN, WAS CHRISTLICH IST ......... 25 

1 Die Realbilanz der Kirchengeschichte:  
Anarchie im Ethos  ......................................................... 26 

Die Kirche als Sklavenhalterin ................................................. 27 

Die blutige Verfolgung der Heiden ............................................ 38 

Die blutige Verfolgung der Juden ............................................. 46 

Die blutige Verfolgung der Christen untereinander ...................... 54 

Die Verteufelung der Sexualität und die Diffamierung  
der Frauen ............................................................................ 63 

Mögliche Einwände werden entkräftet ....................................... 75 

2 Die Unerkennbarkeit des historischen Jesus ....................... 84 

3 Die Realbilanz der Theologiegeschichte:  
Chaos im Dogma ......................................................... 100 

Neues Testament ................................................................. 103 

Alte Kirche .......................................................................... 106 

Mittelalter ........................................................................... 107 

Reformationszeit ................................................................. 109 

Neuzeit .............................................................................. 110 

Gegenwart .......................................................................... 110 

II  IRRATIONALITÄT ALS LEBENSELEMENT  
THEOLOGISCHEN DENKENS .......................................... 117 

1 Die beiden Strukturprinzipien der Theologie:  
Bindung an Autorität und maximaler Inhalt ...................... 118 



Inhalt 

8 

Der Theologiebegriff Rudolf Bultmanns ................................... 119 

Der Theologiebegriff Gerhard Ebelings .................................... 121 

2 Das Programm der Entmythologisierung –  
der romantische Versuch einer Ehrenrettung  
des christlichen Glaubens .............................................. 126 

Das Verfahren: Wie man missliebige Texte und Begriffe   
einer «hermeneutischen» Gehirnwäsche unterzieht .................. 128 

Das Ergebnis (freundlich formuliert): Viel Lärm um nichts ......... 136 

III POSTCHRISTLICHE PERSPEKTIVEN:  
RELIGIONSFREIHEIT .................................................... 143 

1 Der Begriff der Religionsfreiheit ...................................... 143 

2 Trennung von Staat und Kirchen .................................... 147 

3 Trennung von Universität und Kirchen ............................. 150 

4 Trennung von Schule und Kirchen .................................. 152 

IV DAS CHRISTLICHE ABENDLAND – IDEOLOGIE  
UND WIRKLICHKEIT ..................................................... 155 

DAS ELEND GEHT WEITER: NACHWORT VON 1993 ................. 161 

Religion hier und heute ......................................................... 161 

Produktiver Umgang mit Religion als kulturellem Erbe ............... 163 

Vergebliche Rettungsversuche im Weinberg des Herrn .............. 167 

Ein moderner Narr in Christo   
Fragen und Anmerkungen zu Eugen Drewermann ..................... 174 

Leitmotive eines atheistischen Humanismus ............................ 182 

ANHANG ........................................................................... 187 

VERZEICHNIS DER ZITIERTEN LITERATUR ............................. 189 

INTERVIEW MIT DEM AUTOR ................................................ 199 

ÜBER DEN AUTOR – VON IHM SELBST (2014) ........................ 205 

ANMERKUNGEN .................................................................. 207 

 
 



Kahl: Das Elend des Christentums 

9 

VORWORT VON 2014 

Mein Buch DAS ELEND DES CHRISTENTUMS ODER PLÄDOYER FÜR EINE 
HUMANITÄT OHNE GOTT ist die Arbeit eines Sechsundzwanzigjähri-
gen. Alle Vorzüge und Schwächen des Werkes erklären sich aus die-
sem Umstand. Zuvor hatte ich nur meine theologische Dissertation 
geschrieben (PHILOSOPHIE UND CHRISTOLOGIE IM DENKEN FRIEDRICH 
GOGARTENS), die von der theologischen Fakultät der Philipps Univer-
sität Marburg nach langer Prüfungszeit angenommen wurde. Im Juni 
1967 bestand ich das Rigorosum. Wenige Tage nach Empfang des 
Doktordiploms trat ich in Köln, meinem ersten Wohnsitz, aus der 
Evangelischen Kirche des Rheinlandes aus. 

Obwohl ich dazu nicht verpflichtet war, teilte ich diesen unge-
wöhnlichen Schritt meinem Doktorvater, Prof. Dr. Hans Graß, in ei-
nem höflichen Schreiben mit und kündigte ihm auch das baldige Er-
scheinen eines Buches an, in dem ich meine Gründe dafür darlegen 
würde. Dass ihn das alles kränken und enttäuschen würde, war abzu-
sehen und tat mir auch Leid. Hatte er mir doch gesprächsweise die 
Perspektive einer Habilitation angedeutet. Aber aus Gründen der 
Klugheit, der Vernunft und des Gewissens konnte ich nicht anders 
handeln, als ich gehandelt habe. Daraus wird mir bis heute immer 
wieder einmal ein moralischer Makel konstruiert. 

Der Münsteraner Theologieprofessor Konrad Hammann bei-
spielsweise kreidet mir in seiner umfangreichen Biographie über Ru-
dolf Bultmann, den Begründer des Programms der «Entmythologisie-
rung», es als einen «Akt der Unaufrichtigkeit» an, dass ich trotz mei-
ner «Distanz zum christlichen Glauben» mich noch habe in Theologie 
promovieren lassen.1 Es stimmt: ich habe bereits als innerer Atheist 
meine theologische Doktorarbeit geschrieben und eingereicht. Das ist 
mir nicht leicht gefallen, war aber reiflich reflektiert, und die liberale 



Vorwort von 2014 

10 

Marburger Promotionsordnung ließ es zu. Denn hier zählte allein die 
wissenschaftliche Leistung, nicht der persönliche Glaube oder Un-
glaube des Kandidaten. Zum Vergleich: in Bonn dagegen hätte ich 
noch einen lateinischen Doktoreid ablegen müssen, die «Wahrheit des 
Evangeliums zu verteidigen». Das hätte ich natürlich nicht gekonnt 
und auch nicht getan. 

Ich habe mein Studium der Theologie mit der Promotion abge-
schlossen, um mir später nicht den ungerechtfertigten Vorwurf anhö-
ren zu müssen, hier spucke ein gescheiterter Studienabbrecher seine 
unqualifizierten Ressentiments aus. Und ich habe das Doktorexamen 
abgelegt, um mir eine gute Ausgangsbasis für das Zweitstudium zu 
schaffen, das mir rasch vor Augen stand, nachdem eine kirchlich-
theologische Laufbahn aus inneren Gründen für mein Leben ausge-
schieden war.  

Hammanns Polemik ist lehrreich und unberechtigt zugleich. Er 
unterstellt, ich hätte mir «während des Theologiestudiums im Säure-
bad der historischen Kritik derart gravierende Verätzungen zugezo-
gen», dass ich darüber den christlichen Glauben verloren hätte.2 Es ist 
richtig: Atheist bin ich geworden durch mein gründliches Studium 
der Theologie. Aber es war nicht allein das «Säurebad der histori-
schen Kritik», das meinen Glauben zersetzte. Auch die «Milch der 
frommen Denkungsart», die über die Trümmer der neutestamentli-
chen Kernbotschaft ausgegossen wurde, beleidigte mein Gespür für 
intellektuelle Redlichkeit. Denn durch ebenso raffinierte wie halsbre-
cherische Umdeutungen wurde und wird versucht, den Schein einer 
fortbestehenden, jetzt natürlich «aufgeklärten», Christlichkeit vorzu-
täuschen. Beim kritischen Durchleuchten dieser «hermeneutischen» 
Manöver half mir vor allem Franz Overbeck weiter, der Baseler Theo-
logieprofessor und persönliche Freund Nietzsches. Radikal und glas-
klar formulierte er als Ergebnis der historischen Kritik: «finis 
Christianismi», «Ende des Christentums». 

Hammanns Polemik gegen mich ist getragen von beachtlicher 
Arroganz. So behauptet er, mein Buch sei lediglich ein «fader Aufguss 
der Religionskritik des 19. Jahrhunderts». Und weiter: «In den halb-
gebildeten Kreisen linksgerichteter Kirchenkritiker wurde sein 
Machwerk eifrig konsumiert.»3 Was soll daran verwerflich sein, sich 
auf richtige Erkenntnisse des 19. Jahrhundert zu berufen? Außerdem 
unterschlägt Hammann, dass ich mich ausdrücklich auch auf die zu-
treffende Kritik antiker Autoren, vor allem des Celsus und des 
Porphyrius, am Christentum stütze. Was aber die zahlreichen, ver-



Kahl: Das Elend des Christentums 
 

11 

meintlich halbgebildeten, Leser betrifft, die es in der Tat bis auf den 
heutigen Tag gibt, so muss er sich fragen lassen, auf welche Leserana-
lyse er sich stützt, um diese freche Diffamierung empirisch zu bele-
gen. 

Einer der ersten Leser überhaupt war der protestantische Kir-
chenvater des zwanzigsten Jahrhunderts, Karl Barth. In seinem Leser-
brief an mich vom 26.11.1968 (abgedruckt in der Gesamtausgabe4) 
stellt er eingangs ausdrücklich fest, er habe nicht nur in dem Buch 
geblättert, sondern es auch komplett in einem Zuge gelesen. Sein 
Schlusssatz lautet: «Glückauf, tapferer Mann! Möge er sich auch als 
ein weiser Mann offenbaren!» Gerhard Ebeling, ein anderer systemati-
scher Theologe, bei dem ich einst in Zürich studiert hatte, bezieht sich 
ebenfalls positiv auf mein Werk. In offenkundiger Anspielung auf 
meinen Titel heißt es, freilich ohne Namensnennung: «Das Elend des 
Christentums gehört ebenso unauslöschlich zu seiner Geschichte wie 
das Elend der Welt zur Geschichte überhaupt.»5 Helmut Groos, Philo-
sophie- und Theologiehistoriker, Autor einer großen Albert Schweit-
zer-Monographie, widmet mir in seinem Buch «Christlicher Glaube 
und intellektuelles Gewissen. Christentumskritik am Ende des zwei-
ten Jahrtausends» ein eigenes Kapitel. Darin heißt es in Bezug auf 
meine Bultmann-Kritik, unbeschadet von Einwänden in anderer Hin-
sicht: «Wer noch Sinn für Argumentation und Polemik besitzt, kann 
hier als Schiedsrichter nur urteilen, dass in diesem Spiel der junge 
Marburger Doktor den berühmten Marburger Professor 2:0 geschla-
gen hat.»6 Mögen sich meine Leser ihr eigenes Urteil bilden. 

1969 erschien im Kohlhammer Verlag in dessen T-Reihe eine Er-
widerung auf mein «Elend» von vier Theologen meiner Generation, 
darunter auch Wolfgang Huber, dem späteren EKD-Ratsvorsitzen-
den. Das Buch trug den Titel «Menschlich sein – mit oder ohne 
Gott?»7 Ich gehe jetzt nicht auf dessen kritische Inhalte ein, sondern 
nur auf den Titel. Er freute und freut mich insofern, als er die Wich-
tigkeit meines Untertitels erkannt hat: «oder Plädoyer für eine Huma-
nität ohne Gott». Denn obwohl damals für mich die schroffe Negation 
im Vordergrund stand – unvermeidlich im schmerzhaften Prozess der 
Selbstbefreiung von einem weltgeschichtlichen Irrtum –, hat sich mein 
Blick nicht zu einem Tunnelblick verengt und verdüstert. Von Anfang 
an hatte ich eine humanistische Alternative zum christlichen Glauben 
im Kopf, wenn auch damals noch recht verschwommen. Meine Reli-
gionskritik hat sich nie zum Religionshass übersteigert, mein Atheis-
mus ist nie zum Antitheismus entartet. Dafür hatte ich mich – im 



Vorwort von 2014 

12 

Rahmen meines Studiums – zu viel mit Gotthold Ephraim Lessings 
Toleranzethos befasst und mit Voltaire, dessen Schlachtruf ja nicht 
nur lautete «Écrasez l’infame», sondern auch: «Vive la tolérance!» 
Mein Denkweg, der damals in meiner Sturm und Drang-Periode mit 
dem ELEND DES CHRISTENTUMS (1968) begann, ist inzwischen mit dem 
Buch WELTLICHER HUMANISMUS. EINE PHILOSOPHIE FÜR UNSERE ZEIT 
(2005) in seine Reifephase eingemündet, nicht allerdings ohne zuvor 
in einen weiteren weltgeschichtlichen Irrtum abgeglitten zu sein, den 
Marxismus. Wer sich dafür interessiert, mag dessen Aufarbeitung in 
zwei großen Aufsätzen auf meiner Homepage (unter «Texte») nachle-
sen. 

Zum Abschluss möchte ich noch dankbar eines Mannes geden-
ken, der am Zustandekommen dieses Buches einen nicht unerhebli-
chen Anteil hat: des Münchener Publizisten und Verlegers Gerhard 
Szczesny, der 1961 die Humanistische Union gründete. Schon als 
junger Theologiestudent las ich sein Buch «Die Zukunft des Unglau-
bens. Zeitgemäße Betrachtungen eines Nichtchristen»8 Es ließ mich 
nicht unbeeindruckt. Vor allem ist mir das von Ludwig Wittgenstein 
stammende Motto unauslöschlich im Kopf als Denkanstoß haften 
geblieben: «Was sich überhaupt sagen lässt, lässt sich klar sagen; und 
wovon man nicht reden kann, darüber muss man schweigen.» Ein 
starker Satz. Wohl dem Autor, der sich daran hält.  

Ich bot mein Manuskript dem Szczesny-Verlag an, der in den 
frühen Sechzigern in der alten Bundesrepublik Deutschland dem 
klerikalen Mief der Adenauerzeit ein wenig Frischluft zuführen woll-
te. Sein Flaggschiff trug daher auch den Namen «Club Voltaire. Jahr-
buch für kritische Aufklärung». Allerdings war das Interesse an reli-
gionskritischer Literatur damals noch bei weitem nicht so stark wie 
heute, und der Verlag ging ein. Für mich ein Glücksfall, denn alle 
Manuskripte, für die bereits ein Vertrag abgeschlossen war, kamen zu 
Rowohlt. So erschien mein Buch im November 1968 in der rororo 
aktuell Taschenbuchreihe als Band 1093. In jeder Bahnhofsbuchhand-
lung war es im Drehgestell präsent. Etwas Besseres konnte mir gar 
nicht passieren. Irgendwie hatte ich einen Nerv des Zeitgeistes getrof-
fen, und eine Erfolgsgeschichte nahm ihren Lauf. Das Geleitwort von 
Gerhard Szczesny, abgedruckt in den Auflagen bis 1993, hat dabei 
sicher nicht geschadet. 
 
 



Kahl: Das Elend des Christentums 

13 

EINLEITUNG VON 1993 

Nein, ich bereue meine Absage an den christlichen Glauben und mei-
nen Kirchenaustritt nicht. Zwar sehe ich heute – nach mehr als fünf-
undzwanzig Jahren – vieles anders, vieles differenzierter, aber mein 
Nein zur christlichen Botschaft aus Gründen der Vernunft und des 
Gewissens findet sich immer erneut bestätigt.  

Ja, ich bin geradezu froh, dass ich kein «Menschenfischer» ge-
worden bin, der in der Nachfolge und auf Geheiß Jesu Menschen 
fischt (Markusevangelium, Kapitel 1, Vers 17). Ein verräterisches 
Sinnbild des christlichen Glaubens, Menschen wie Fische im Netz 
fangen zu wollen! Da gefällt mir die kauzig-provokative Art des grie-
chischen Philosophen Diogenes schon besser. Er ging am hellichten 
Tag mit einer Laterne auf den Marktplatz, um dort Menschen zu su-
chen. So respektierte er die menschliche Freiheit und übte zugleich 
eine hintergründige Sozialkritik, die zur Nachdenklichkeit einlud.  

Die Botschaft der christlichen Schlüsselgestalt «Ich bin der Weg 
und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater denn 
durch mich» (Johannesevangelium, Kapitel 14, Vers 6) ist anmaßend 
und bodenlos. Es gab und gibt viele Wege, jeder Mensch muss seinen 
eigenen suchen und selber gehen.  

Der Personenkult, der in unserem Jahrhundert so schreckliches 
Unheil über die Völker gebracht hat, ist im christlichen Glauben vor-
geprägt. Die christliche Zeitrechnung, der es gelang, zur vorherr-
schenden auf dem Erdball erhoben zu werden, sieht in dem Auftreten 
Jesu von Nazareth die Zeitenwende schlechthin. Aber die Einteilung 
der gesamten Menschheitsentwicklung in ein simples «vor» und ein 
«nach» Christi Geburt zeugt von einer aberwitzigen Selbstüber-
schätzung der christlichen Religion. Zugleich vertuscht sie einen pein-
lichen Umstand, der – paradox genug – den Aufstieg des Christen-



Einleitung von 1993 

14 

tums zur Weltreligion erst ermöglichte: den grandiosen Irrtum Jesu 
und der Urgemeinde, den wunderbaren Ausbruch des «Reiches Got-
tes» in unmittelbarer Nähe zu wähnen und ebendeshalb auf den Un-
tergang dieser Welt und die Schaffung eines «neuen Himmels» und 
einer «neuen Erde» zu hoffen.  

Aber diese Welt ist nicht untergegangen. Sie besteht nach wie 
vor. Insofern dokumentiert die christliche Zeitrechnung das Scheitern 
der ursprünglichen Heilserwartung und zugleich den Aufstieg des 
Christentums zur Weltreligion durch geschickte Anpassung an die 
tatsächlich eingetretene Situation.  

Seither verkünden die Kirchen: In Geburt, Wirken, Tod und Auf-
erstehung Jesu Christi offenbare sich die Liebe Gottes zur Welt, habe 
sich bereits der entscheidende Schritt zum «Frieden auf Erden» und 
zur Erlösung der Menschen vollzogen. Franz Overbeck, der Baseler 
Altmeister unwiderlegter Bibel- und Christentumskritik, kommen-
tierte sarkastisch: Das Christentum könne sein «Unterfangen, die Welt 
von Gottes Liebe zu überzeugen», «nur mit Atheismus abbüßen».9 

In der Tat: Wo war und wo bleibt die unendliche Liebe Gottes zu 
den Menschen vor und nach Christi Geburt? Wo zeigt sich, wie äu-
ßert sich – im wirklichen Leben von Mensch und Tier – die für-
sorgliche Vatergüte, die aufhelfende Barmherzigkeit, die überquel-
lende Freundlichkeit, die ewige Gerechtigkeit Gottes? Wofür sollen 
die Menschen «dem Herrn lobsingen», Gott demütig Dank darbrin-
gen, wie die Bibel und die kirchliche Liturgie unermüdlich fordern?  

Die Nachrichten in der Zeitung und im Fernsehen strafen die 
Verheißungen der «frohen Botschaft» täglich Lügen und untergraben 
den Glauben. Kein gütiger und allmächtiger Gott hat die Welt ge-
schaffen. Kein von Gott gesandter Retter hat die Menschen in irgend-
einer Hinsicht von irgendeinem Übel erlöst. Kein heiliger Geist hat 
die Kirche vor innerer und äußerer Zwietracht bewahrt, die Christen-
heit vor moralischer Verwirrung behütet.  

Mein Buch «Das Elend des Christentums oder Plädoyer für eine 
Humanität ohne Gott» erschien erstmals 1968 – ein Jahr nach meiner 
Promotion zum Doktor der protestantischen Theologie. Als zornige 
Bilanz meines Theologiestudiums löste es ein starkes Echo aus und 
wurde bis Anfang der achtziger Jahre in über hundertzwanzig-
tausend deutschen Exemplaren verkauft und in vier Sprachen über-
setzt: ins Englische, Japanische, Italienische, Holländische. Es wurde 
und wird im schulischen Religionsunterricht besprochen, in theologi-
schen Universitätsseminaren analysiert. Aufsätze und ein eigenes 



Kahl: Das Elend des Christentums 
 

15 

Buch dagegen wurden publiziert.10 Der praktische Theologe Hans-
Hinrich Jenssen (Berlin/DDR) behandelte mich im «Handbuch der 
Seelsorge» unter dem Aspekt der «Seelsorge an Zweifelnden» und 
erörterte an meinem Buch die Notwendigkeit «intellektueller Diako-
nie»11. 

Leserbriefe aus dem In- und Ausland erreichten mich in großer 
Zahl. Der prominenteste Autor eines Leserbriefes an mich war Karl 
Barth, einer der großen Kirchenlehrer dieses Jahrhunderts. Er schloss 
sein humorvolles Schreiben, das auch in der Gesamtausgabe seiner 
Werke veröffentlicht ist, mit den Worten: «Glückauf, tapferer Mann! 
Möge er sich auch als ein weiser Mann offenbaren!»12  

Eine ausführliche und kritisch-verständnisvolle Würdigung fand 
mein Buch bei Helmut Groos in seinem umfangreichen Werk «Christ-
licher Glaube und intellektuelles Gewissen. Christentumskritik am 
Ende des zweiten Jahrtausends».13 Groos erwähnt auch kurz meine 
spätere religionsphilosophische Entwicklung zum marxistischen 
Atheisten hin, wie sie sich kompakt in dem Essay «Warum ich Atheist 
bin» (1977) niederschlug. In diesem Beitrag zu einem von Karlheinz 
Deschner herausgegebenen Buch14 stilisierte ich den marxistischen 
Atheismus zur reflektiertesten Stufe des Atheismus, stellte ihn als 
dessen Vollendung dar. Ich bemerkte damals nicht und wollte es auch 
lange Jahre nicht wahrhaben, dass mit meiner vorbehaltlosen Hin-
wendung zum Marxismus, bald auch zum Marxismus-Leninismus, 
meine atheistische Philosophie selbst eine religiöse Färbung annahm.  

Denn die religionskritische Typologie, in der der marxistische 
Atheismus als höchste Stufe des Atheismus verklärt wurde, war na-
türlich eingebettet in eine umfassende geschichtsphilosophische Kon-
struktion. Der marxistische Atheismus galt mir als Bestandteil des 
marxistischen Humanismus, der – praktisch organisiert in den kom-
munistischen Parteien und im «real existierenden Sozialismus» – sei-
nerseits die höchste Stufe des Humanismus bilde. Vor ihm verblasse 
aller nichtmarxistischer Humanismus zu bloß «abstraktem Huma-
nismus». Unmerklich hatte sich meine protestantische Theologie in 
marxistische Teleologie verwandelt: in den optimistischen Glauben, 
die Menschheitsgeschichte strebe unaufhaltsam vom Niederen zum 
Höheren, erklimme immer steilere Stufen von Freiheit und Gleichheit. 
In unserer Epoche münde sie in den weltweiten Übergang zum Sozia-
lismus, dessen Triumph unvermeidlich kommen werde.  

Ich war der Faszination des Kommunismus, genauer: der Idee 
des Kommunismus, erlegen – wie so mancher westdeutsche Intel-



Einleitung von 1993 

16 

lektuelle der 68er Generation, wie so viele Menschen, die aufbrachen, 
den uralten Traum einer gerechten Gesellschaft zu verwirklichen. Im 
Marxismus-Leninismus bot sich mir ein Sinnsystem dar, in dem sich 
die drei Hauptformen weltlicher Gläubigkeit der Moderne zu einer 
verführerischen Einheit bündelten:  

� dem Glauben an den Fortschritt, 
� dem Glauben an die Wissenschaft, 
� dem Glauben an die Technik.  

Die Suggestion der «in sich geschlossenen», «harmonischen» und 
«einheitlichen» Weltanschauung, von der Lenin in der kleinen Pro-
grammschrift «Drei Quellen und drei Bestandteile des Marxismus»15 
spricht, tat ein Übriges, meine Realitätswahrnehmung zu beein-
trächtigen und meine politische Urteilskraft zu trüben.  

Karlheinz Deschner war der Erste, der meinen marxistischen 
Atheismus als «gläubigen Unglauben»16 kritisierte – eine Einschät-
zung, die mich damals ärgerte, die ich aber inzwischen als berechtigt 
akzeptiere. Heute weiß ich: Die Absage an die eine Religion – ver-
stehe sie sich noch so undogmatisch atheistisch – immunisiert nicht 
notwendig gegen andere Religionen. Niemand ist ein für allemal der 
Religion enthoben, sondern kann ihr immer erneut – in der einen oder 
anderen Gestalt – verfallen. Geistige Freiheit ist kein einmal erworbe-
ner Besitz, sondern eine ständige, anspruchsvolle Aufgabe, die Kraft 
und Selbstkritik abverlangt. 

Wie stark sich die mentale Struktur der Gläubigkeit aus meiner 
christlich-theologischen Zeit in meine marxistische Phase hinüber 
durchgehalten hat, irritiert mich. Es entbehrt nicht der Komik, dass 
die klassischen Glaubensdefinitionen des Neuen Testamentes als 
Deutungsmuster dienen können für die Bereitschaft, sich täuschen zu 
lassen und in utopische Illusionen zu fliehen.  

Wie heißt es im Hebräerbrief? «Es ist aber der Glaube eine ge-
wisse Zuversicht des, daß man hofft, und ein Nichtzweifeln an dem, 
das man nicht sieht» (Kapitel 11, Vers 1, Luther-Übersetzung). War 
das nicht die Haltung so manchen, ach so kritischen Kopfes gegen-
über den sozialistischen Ländern, namentlich der DDR und der Sow-
jetunion?  

Obwohl man sie nicht sah – weil es sie nicht gab, die behauptete 
höhere Qualität des dortigen Gesellschaftssystems –, wurde an ihr 
festgehalten: gläubig, gutgläubig, leichtgläubig. Und voller Hingabe, 



Kahl: Das Elend des Christentums 
 

17 

die sich zur Heilsgewissheit steigern konnte, wurden Zweifel an der 
vermeintlichen Überlegenheit des Sozialismus über den garstigen 
Kapitalismus nicht wirklich zugelassen, sondern rhetorisch verworfen 
und emotional verdrängt. Wie heißt es programmatisch im Johannes-
Evangelium? «Selig sind, die nicht sehen und doch glauben» (Kapitel 
20, Vers 29).  

Wo mag – nach all den Irrungen und Wirrungen – ein befreien-
der Ausweg liegen? Wie kann – nach all den Häutungen – eine ge-
wandelte Identität entstehen, sich neue Glaubwürdigkeit bilden? Not-
wendig ist, aus der Erfahrung eines zweimaligen Verfallenseins an 
Heilslehren und Heilsgewissheiten die richtigen Schlussfolgerungen 
zu ziehen, und zwar ohne Hast und Wehleidigkeit. Notwendig ist, die 
Vergangenheit nicht zu verdrängen noch zu verleugnen, sondern sie 
gedanklich und auch emotional aufzuarbeiten und zu einem post-
christlichen und postmarxistischen Humanismus vorzustoßen. End-
lich bei philosophischer Skepsis angekommen, taste ich mich zu einer 
praktischen und geistigen Haltung vor, die dem Doppelgesicht der 
Welt, ihrem Grauen und ihrer Schönheit, standhält.  

Nur mit Humor lässt sich die Welt ertragen: mit einem Lebensge-
fühl des Trotzalledem, geboren aus Trauer, Zorn und Heiterkeit.  

 



 

 



Kahl: Das Elend des Christentums 

19 

EINLEITUNG VON 1968 

«Für Deutschland ist die Kritik der Religion im Wesentlichen been-
digt» – so schrieb bereits Karl Marx vor mehr als hundert Jahren in 
seiner «Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie». In der Tat muss 
heute jeder, der das Christentum in die Schranken fordert, den Traum 
seiner eigenen Originalität preisgeben. Was kann noch grundlegend 
Neues gedacht und gesagt werden, nachdem Celsus und Porphyrius, 
die französischen und die englischen Aufklärer, Reimarus, Feuerbach, 
Marx, Nietzsche, Overbeck, Freud in ihren Schriften die Religion ent-
zauberten? Nur bestochene Ignoranten plappern die Papageienweis-
heit nach, dies alles sei verstaubt, längst von theologischer Gegenkri-
tik widerlegt.  

Die Notwendigkeit, Christentum und Theologie gleichwohl aufs 
Neue zu kritisieren, ergibt sich aus der simplen Tatsache, dass sie 
fortbestehen – fortbestehen trotz aller Verwüstungen, die die ge-
nannten Autoren in ihrem Gehege anrichteten. Der Strahl der Ver-
nunft muss erneut gegen die heutigen Repräsentanten der Religion 
gerichtet werden, die vom universalen Trend zum Vergessen profi-
tieren. Dem gängigen Vorwurf, der Kritiker orientiere sich an Zerr-
bildern und am Forschungsstand einer vergangenen Epoche, muss 
dabei der Anschein der Berechtigung entzogen werden.  

Dieses Buch antwortet öffentlich auf einen Appell, wie ihn zuerst 
die Kölner Theologin Dorothee Sölle – «stellvertretend» für viele 
ehemalige Weggefährten – an mich richtete. Nachdem ich ihr meine 
Absicht geäußert hatte, aus der Kirche auszutreten, gab sie mir in 
einem beschwörenden Brief das Bert-Brecht-Gedicht zu bedenken 
«Wer aber ist die Partei?», das einen Abtrünnigen anredet:  

 



Einleitung von 1968 

20 

«Zeige uns den Weg, den wir gehen sollen, und wir  
Werden ihn gehen wie du, aber  
Gehe nicht ohne uns den richtigen Weg.  
Ohne uns ist er  
Der falscheste.  
Trenne dich nicht von uns!  
Wir können irren, und du kannst recht haben, also  
Trenne dich nicht von uns …»  

Der richtige Weg ist der nichtchristliche Weg, wie er umfassend in der 
kritisch-atheistischen Theorie etwa bei Herbert Marcuse oder dem 
jüngeren Max Horkheimer analysiert wird.  

Das Ziel dieses Buches ist demgegenüber bescheiden. Es be-
schränkt sich auf einige Einfälle und Streiflichter zum Thema Religion 
und Humanität, von denen ich vermute, dass sie geeignet sind, eine 
Reihe von Lesern dem Christentum abspenstig zu machen, indem sie 
ihr diffuses Unbehagen auf den Begriff bringen.  

Dies Buch ist ein Pamphlet. Es kann und will seine polemische 
Absicht nicht verhehlen. Es entstand in einem lang anhaltenden An-
fall von intellektuellem Waschzwang. Das bürgerliche Vorurteil, ra-
tionale Kritik könne nur unterkühlt und distanziert vorgetragen wer-
den, teile ich nicht. Ich habe nicht sine ira et studio geschrieben, son-
dern cum ira et cum studio, wobei der Zorn nach genügend gründ-
lichem Studium sich von selbst einstellte. Wer sich über das Chri-
stentum nicht empört, kennt es nicht. Trotz alles Stichwortartigen und 
Bruchstückhaften, das den folgenden Darlegungen anhaftet, werden 
doch – wie ich hoffe – alle entscheidenden Aspekte des christlichen 
Glaubens erörtert. Allerdings möchte ich etwaige zu hoch gespannte 
Erwartungen dämpfen: eine umfassende historisch-gesellschaftliche 
Ableitung des Christentums liefere ich nicht. Solche Studien will das 
Buch nicht ersetzen, sondern anregen.  

Was wenden bereits an dieser Stelle meine kirchlichen Gegner 
ein? Meine Absage an die Theologie sei eine Kurzschlussreaktion, 
erwachsen und verständlich aus der chaotischen Situation der prote-
stantischen Universitätstheologie. Es sei ebenso vermessen wie über-
stürzt, als blutjunger Mensch ein schlankes Nein zu einem so kom-
plexen Phänomen wie dem Christentum zu sagen. Antwort: Wie man 
blutjungen Pfarrern zubilligt, nach einem siebenjährigen Studium der 
Theologie wüssten sie, worauf sie sich einlassen, genauso möge man 
mir zubilligen, dass ich beurteilen kann, worauf ich mich nicht länger 
einlasse.  


