Joachim Kahl

Das Elend des
Christentums

Ein Klassiker der Religionskritik in neuer Auflage

<=
=
=
=
==
<
-
un

=
2
3
=



Joachim Kahl

Das Elend des Christentums






Joachim Kahl

Das Elend des Christentums

oder Pladoyer fiir eine Humanitat ohne Gott

Tectum Sachbuch



Joachim Kahl

Das Elend des Christentums oder Pléddoyer fiir eine Humanitédt ohne Gott

© Tectum Verlag Marburg, 2014

ISBN 978-3-8288-6064-3

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter
der ISBN 978-3-8288-3365-4 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlagabbildung: Joachim Kahl, Fotografie von Andreas Slemeyer
Satz, Layout und Umschlaggestaltung: Norman Rinkenberger |
Tectum Verlag

Besuchen Sie uns im Internet

www.tectum-verlag.de

www.facebook.com/tectum.verlag

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind
im Internet {iber http://dnb.ddb.de abrufbar.



Fir Helmut Walther —
mit Dank und in Freundschaft



Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen.
Kant

Die Kritik der Religion ist die Voraussetzung aller Kritik.
Marx



Kahl: Das Elend des Christentums

INHALT
VORWORT VON 2014 .ottt s snsasnsaeas 9
EINLEITUNG VON 1993 ..ttt st s e e snennenas 13
EINLEITUNG VON 1968 ....viiiiiiiiiiiiiiiii e e e naenaeas 19
I VON DER UNMOGLICHKEIT, INHALTLICH EINDEUTIG UND
VERBINDLICH ZU BESTIMMEN, WAS CHRISTLICH IST......... 25
1  Die Realbilanz der Kirchengeschichte:
Anarchie im Ethos .....cooviiiiii s 26
Die Kirche als Sklavenhalterin .........cocoviviiiiiiiiii 27
Die blutige Verfolgung der Heiden .........coooviiiiiiiiiiees 38
Die blutige Verfolgung der Juden ........cooviviiiiiiiiiiiiieieieeeens 46
Die blutige Verfolgung der Christen untereinander...................... 54
Die Verteufelung der Sexualitdt und die Diffamierung
Lo 1= gl = 11 = o Y 63
Mégliche Einwande werden entkraftet..........cooviiiiiiiiiiiiiiinennns 75
Die Unerkennbarkeit des historischen Jesus....................... 84
Die Realbilanz der Theologiegeschichte:
Chaos im DOgMa ..i.viviiiiiiii e 100
Neues Testament........coiiiiiiii 103
Alte KirChe . oiiiii 106
Mittelalter. . vt 107
Reformationszeit .......coovvviviiiiiiii 109
NEUZEIE ..o 110
[T 1= 7= o PP 110
II  IRRATIONALITAT ALS LEBENSELEMENT
THEOLOGISCHEN DENKENS ....oiiiiiiiiiiiii e 117
1  Die beiden Strukturprinzipien der Theologie:
Bindung an Autoritat und maximaler Inhalt...................... 118



Inhalt

Der Theologiebegriff Rudolf Bultmanns ............ccoeviiiiiiiiiininn, 119
Der Theologiebegriff Gerhard Ebelings ........cooviviiiiiiiiiiiinnns 121

2  Das Programm der Entmythologisierung -
der romantische Versuch einer Ehrenrettung

des christlichen Glaubens........ccooiiiiiiiii e 126
Das Verfahren: Wie man missliebige Texte und Begriffe

einer «hermeneutischen» Gehirnwdsche unterzieht .................. 128
Das Ergebnis (freundlich formuliert): Viel Larm um nichts ......... 136

IIT POSTCHRISTLICHE PERSPEKTIVEN:

RELIGIONSFREIHEIT ...uiuiiiiieieei e e e e e 143
1  Der Begriff der Religionsfreiheit..........cocooviiiiiiiiinnnnn. 143
2 Trennung von Staat und Kirchen ........coooviiiiiiiiiicinnns 147
3 Trennung von Universitat und Kirchen..........c.oooviiiiiennnnn 150
4 Trennung von Schule und Kirchen ........ccccoviiiiiiiiiiinnns 152

IV DAS CHRISTLICHE ABENDLAND - IDEOLOGIE

UND WIRKLICHKEIT 1.ttt st s et eeennae e 155
DAS ELEND GEHT WEITER: NACHWORT VON 1993 .........ccvtns 161
Religion hier und heute.......cviiiiiiii e 161
Produktiver Umgang mit Religion als kulturellem Erbe............... 163
Vergebliche Rettungsversuche im Weinberg des Herrn .............. 167
Ein moderner Narr in Christo
Fragen und Anmerkungen zu Eugen Drewermann.............c........ 174
Leitmotive eines atheistischen Humanismus ..............cocoiiinins 182
ANHANG Lo e 187
VERZEICHNIS DER ZITIERTEN LITERATUR ..ccvviiiiiie v 189
INTERVIEW MIT DEM AUTOR ..ottt v e e nneennes 199
UBER DEN AUTOR - VON IHM SELBST (2014) i 205
ANMERKUNGEN .. ..ttt re et ne e s e e ne e e sane s aneanneeas 207



Kahl: Das Elend des Christentums

VORWORT VON 2014

Mein Buch DAs ELEND DES CHRISTENTUMS ODER PLADOYER FUR EINE
HUMANITAT OHNE GOTT ist die Arbeit eines Sechsundzwanzigjahri-
gen. Alle Vorziige und Schwichen des Werkes erkldren sich aus die-
sem Umstand. Zuvor hatte ich nur meine theologische Dissertation
geschrieben (PHILOSOPHIE UND CHRISTOLOGIE IM DENKEN FRIEDRICH
GOGARTENS), die von der theologischen Fakultdt der Philipps Univer-
sitit Marburg nach langer Priifungszeit angenommen wurde. Im Juni
1967 bestand ich das Rigorosum. Wenige Tage nach Empfang des
Doktordiploms trat ich in K&ln, meinem ersten Wohnsitz, aus der
Evangelischen Kirche des Rheinlandes aus.

Obwohl ich dazu nicht verpflichtet war, teilte ich diesen unge-
wohnlichen Schritt meinem Doktorvater, Prof. Dr. Hans Grafs, in ei-
nem hoflichen Schreiben mit und kiindigte ihm auch das baldige Er-
scheinen eines Buches an, in dem ich meine Griinde dafiir darlegen
wiirde. Dass ihn das alles kranken und enttauschen wiirde, war abzu-
sehen und tat mir auch Leid. Hatte er mir doch gesprachsweise die
Perspektive einer Habilitation angedeutet. Aber aus Griinden der
Klugheit, der Vernunft und des Gewissens konnte ich nicht anders
handeln, als ich gehandelt habe. Daraus wird mir bis heute immer
wieder einmal ein moralischer Makel konstruiert.

Der Miinsteraner Theologieprofessor Konrad Hammann bei-
spielsweise kreidet mir in seiner umfangreichen Biographie iiber Ru-
dolf Bultmann, den Begriinder des Programms der «Entmythologisie-
rung», es als einen «Akt der Unaufrichtigkeit» an, dass ich trotz mei-
ner «Distanz zum christlichen Glauben» mich noch habe in Theologie
promovieren lassen.! Es stimmt: ich habe bereits als innerer Atheist
meine theologische Doktorarbeit geschrieben und eingereicht. Das ist
mir nicht leicht gefallen, war aber reiflich reflektiert, und die liberale



Vorwort von 2014

Marburger Promotionsordnung liefs es zu. Denn hier zéhlte allein die
wissenschaftliche Leistung, nicht der personliche Glaube oder Un-
glaube des Kandidaten. Zum Vergleich: in Bonn dagegen hitte ich
noch einen lateinischen Doktoreid ablegen miissen, die «Wahrheit des
Evangeliums zu verteidigen». Das hitte ich natiirlich nicht gekonnt
und auch nicht getan.

Ich habe mein Studium der Theologie mit der Promotion abge-
schlossen, um mir spéter nicht den ungerechtfertigten Vorwurf anho-
ren zu miissen, hier spucke ein gescheiterter Studienabbrecher seine
unqualifizierten Ressentiments aus. Und ich habe das Doktorexamen
abgelegt, um mir eine gute Ausgangsbasis fiir das Zweitstudium zu
schaffen, das mir rasch vor Augen stand, nachdem eine kirchlich-
theologische Laufbahn aus inneren Griinden fiir mein Leben ausge-
schieden war.

Hammanns Polemik ist lehrreich und unberechtigt zugleich. Er
unterstellt, ich hatte mir «wéhrend des Theologiestudiums im Saure-
bad der historischen Kritik derart gravierende Verdtzungen zugezo-
gen», dass ich dariiber den christlichen Glauben verloren hitte. Es ist
richtig: Atheist bin ich geworden durch mein griindliches Studium
der Theologie. Aber es war nicht allein das «Saurebad der histori-
schen Kritik», das meinen Glauben zersetzte. Auch die «Milch der
frommen Denkungsart», die iiber die Triimmer der neutestamentli-
chen Kernbotschaft ausgegossen wurde, beleidigte mein Gespiir fiir
intellektuelle Redlichkeit. Denn durch ebenso raffinierte wie halsbre-
cherische Umdeutungen wurde und wird versucht, den Schein einer
fortbestehenden, jetzt natiirlich «aufgekldrten», Christlichkeit vorzu-
tduschen. Beim kritischen Durchleuchten dieser «hermeneutischen»
Manover half mir vor allem Franz Overbeck weiter, der Baseler Theo-
logieprofessor und personliche Freund Nietzsches. Radikal und glas-
klar formulierte er als Ergebnis der historischen Kritik: «finis
Christianismi», «<Ende des Christentums».

Hammanns Polemik gegen mich ist getragen von beachtlicher
Arroganz. So behauptet er, mein Buch sei lediglich ein «fader Aufguss
der Religionskritik des 19. Jahrhunderts». Und weiter: «In den halb-
gebildeten Kreisen linksgerichteter Kirchenkritiker wurde sein
Machwerk eifrig konsumiert.»* Was soll daran verwerflich sein, sich
auf richtige Erkenntnisse des 19. Jahrhundert zu berufen? Aufierdem
unterschlagt Hammann, dass ich mich ausdriicklich auch auf die zu-
treffende Kritik antiker Autoren, vor allem des Celsus und des
Porphyrius, am Christentum stiitze. Was aber die zahlreichen, ver-

10



Kahl: Das Elend des Christentums

meintlich halbgebildeten, Leser betrifft, die es in der Tat bis auf den
heutigen Tag gibt, so muss er sich fragen lassen, auf welche Leserana-
lyse er sich stiitzt, um diese freche Diffamierung empirisch zu bele-
gen.

Einer der ersten Leser iiberhaupt war der protestantische Kir-
chenvater des zwanzigsten Jahrhunderts, Karl Barth. In seinem Leser-
brief an mich vom 26.11.1968 (abgedruckt in der Gesamtausgabe?)
stellt er eingangs ausdriicklich fest, er habe nicht nur in dem Buch
geblattert, sondern es auch komplett in einem Zuge gelesen. Sein
Schlusssatz lautet: «Gliickauf, tapferer Mann! Moge er sich auch als
ein weiser Mann offenbaren!» Gerhard Ebeling, ein anderer systemati-
scher Theologe, bei dem ich einst in Ziirich studiert hatte, bezieht sich
ebenfalls positiv auf mein Werk. In offenkundiger Anspielung auf
meinen Titel heift es, freilich ohne Namensnennung: «Das Elend des
Christentums gehort ebenso unausloschlich zu seiner Geschichte wie
das Elend der Welt zur Geschichte tiberhaupt.»> Helmut Groos, Philo-
sophie- und Theologiehistoriker, Autor einer grofien Albert Schweit-
zer-Monographie, widmet mir in seinem Buch «Christlicher Glaube
und intellektuelles Gewissen. Christentumskritik am Ende des zwei-
ten Jahrtausends» ein eigenes Kapitel. Darin heifst es in Bezug auf
meine Bultmann-Kritik, unbeschadet von Einwanden in anderer Hin-
sicht: «Wer noch Sinn fiir Argumentation und Polemik besitzt, kann
hier als Schiedsrichter nur urteilen, dass in diesem Spiel der junge
Marburger Doktor den beriihmten Marburger Professor 2:0 geschla-
gen hat.»® Mogen sich meine Leser ihr eigenes Urteil bilden.

1969 erschien im Kohlhammer Verlag in dessen T-Reihe eine Er-
widerung auf mein «Elend» von vier Theologen meiner Generation,
darunter auch Wolfgang Huber, dem spéateren EKD-Ratsvorsitzen-
den. Das Buch trug den Titel «Menschlich sein — mit oder ohne
Gott?»7 Ich gehe jetzt nicht auf dessen kritische Inhalte ein, sondern
nur auf den Titel. Er freute und freut mich insofern, als er die Wich-
tigkeit meines Untertitels erkannt hat: «oder Plddoyer fiir eine Huma-
nitdt ohne Gott». Denn obwohl damals fiir mich die schroffe Negation
im Vordergrund stand — unvermeidlich im schmerzhaften Prozess der
Selbstbefreiung von einem weltgeschichtlichen Irrtum —, hat sich mein
Blick nicht zu einem Tunnelblick verengt und verdiistert. Von Anfang
an hatte ich eine humanistische Alternative zum christlichen Glauben
im Kopf, wenn auch damals noch recht verschwommen. Meine Reli-
gionskritik hat sich nie zum Religionshass tibersteigert, mein Atheis-
mus ist nie zum Antitheismus entartet. Dafiir hatte ich mich — im

11



Vorwort von 2014

Rahmen meines Studiums — zu viel mit Gotthold Ephraim Lessings
Toleranzethos befasst und mit Voltaire, dessen Schlachtruf ja nicht
nur lautete «Ecrasez l'infame», sondern auch: «Vive la tolérance!»
Mein Denkweg, der damals in meiner Sturm und Drang-Periode mit
dem ELEND DES CHRISTENTUMS (1968) begann, ist inzwischen mit dem
Buch WELTLICHER HUMANISMUS. EINE PHILOSOPHIE FUR UNSERE ZEIT
(2005) in seine Reifephase eingemiindet, nicht allerdings ohne zuvor
in einen weiteren weltgeschichtlichen Irrtum abgeglitten zu sein, den
Marxismus. Wer sich dafiir interessiert, mag dessen Aufarbeitung in
zwei grofSen Aufsatzen auf meiner Homepage (unter «Texte») nachle-
sen.

Zum Abschluss mochte ich noch dankbar eines Mannes geden-
ken, der am Zustandekommen dieses Buches einen nicht unerhebli-
chen Anteil hat: des Miinchener Publizisten und Verlegers Gerhard
Szczesny, der 1961 die Humanistische Union griindete. Schon als
junger Theologiestudent las ich sein Buch «Die Zukunft des Unglau-
bens. Zeitgemifse Betrachtungen eines Nichtchristen»® Es liefS mich
nicht unbeeindruckt. Vor allem ist mir das von Ludwig Wittgenstein
stammende Motto unausloschlich im Kopf als Denkanstofs haften
geblieben: «Was sich iiberhaupt sagen lasst, ldsst sich klar sagen; und
wovon man nicht reden kann, dariiber muss man schweigen.» Ein
starker Satz. Wohl dem Autor, der sich daran halt.

Ich bot mein Manuskript dem Szczesny-Verlag an, der in den
frithen Sechzigern in der alten Bundesrepublik Deutschland dem
klerikalen Mief der Adenauerzeit ein wenig Frischluft zufiihren woll-
te. Sein Flaggschiff trug daher auch den Namen «Club Voltaire. Jahr-
buch fiir kritische Aufkldarung». Allerdings war das Interesse an reli-
gionskritischer Literatur damals noch bei weitem nicht so stark wie
heute, und der Verlag ging ein. Fiir mich ein Gliicksfall, denn alle
Manuskripte, fiir die bereits ein Vertrag abgeschlossen war, kamen zu
Rowohlt. So erschien mein Buch im November 1968 in der rororo
aktuell Taschenbuchreihe als Band 1093. In jeder Bahnhofsbuchhand-
lung war es im Drehgestell prasent. Etwas Besseres konnte mir gar
nicht passieren. Irgendwie hatte ich einen Nerv des Zeitgeistes getrof-
fen, und eine Erfolgsgeschichte nahm ihren Lauf. Das Geleitwort von
Gerhard Szczesny, abgedruckt in den Auflagen bis 1993, hat dabei
sicher nicht geschadet.

12



Kahl: Das Elend des Christentums

EINLEITUNG VON 1993

Nein, ich bereue meine Absage an den christlichen Glauben und mei-
nen Kirchenaustritt nicht. Zwar sehe ich heute — nach mehr als fiinf-
undzwanzig Jahren — vieles anders, vieles differenzierter, aber mein
Nein zur christlichen Botschaft aus Griinden der Vernunft und des
Gewissens findet sich immer erneut bestétigt.

Ja, ich bin geradezu froh, dass ich kein «Menschenfischer» ge-
worden bin, der in der Nachfolge und auf Geheifs Jesu Menschen
fischt (Markusevangelium, Kapitel 1, Vers 17). Ein verrédterisches
Sinnbild des christlichen Glaubens, Menschen wie Fische im Netz
fangen zu wollen! Da gefallt mir die kauzig-provokative Art des grie-
chischen Philosophen Diogenes schon besser. Er ging am hellichten
Tag mit einer Laterne auf den Marktplatz, um dort Menschen zu su-
chen. So respektierte er die menschliche Freiheit und {ibte zugleich
eine hintergriindige Sozialkritik, die zur Nachdenklichkeit einlud.

Die Botschaft der christlichen Schliisselgestalt «Ich bin der Weg
und die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum Vater denn
durch mich» (Johannesevangelium, Kapitel 14, Vers 6) ist anmafiend
und bodenlos. Es gab und gibt viele Wege, jeder Mensch muss seinen
eigenen suchen und selber gehen.

Der Personenkult, der in unserem Jahrhundert so schreckliches
Unbheil iiber die Volker gebracht hat, ist im christlichen Glauben vor-
gepragt. Die christliche Zeitrechnung, der es gelang, zur vorherr-
schenden auf dem Erdball erhoben zu werden, sieht in dem Auftreten
Jesu von Nazareth die Zeitenwende schlechthin. Aber die Einteilung
der gesamten Menschheitsentwicklung in ein simples «vor» und ein
«nach» Christi Geburt zeugt von einer aberwitzigen Selbstiiber-
schédtzung der christlichen Religion. Zugleich vertuscht sie einen pein-
lichen Umstand, der — paradox genug — den Aufstieg des Christen-

13



Einleitung von 1993

tums zur Weltreligion erst ermdglichte: den grandiosen Irrtum Jesu
und der Urgemeinde, den wunderbaren Ausbruch des «Reiches Got-
tes» in unmittelbarer Nahe zu wiahnen und ebendeshalb auf den Un-
tergang dieser Welt und die Schaffung eines «neuen Himmels» und
einer «neuen Erde» zu hoffen.

Aber diese Welt ist nicht untergegangen. Sie besteht nach wie
vor. Insofern dokumentiert die christliche Zeitrechnung das Scheitern
der urspriinglichen Heilserwartung und zugleich den Aufstieg des
Christentums zur Weltreligion durch geschickte Anpassung an die
tatsdchlich eingetretene Situation.

Seither verkiinden die Kirchen: In Geburt, Wirken, Tod und Auf-
erstehung Jesu Christi offenbare sich die Liebe Gottes zur Welt, habe
sich bereits der entscheidende Schritt zum «Frieden auf Erden» und
zur Erlosung der Menschen vollzogen. Franz Overbeck, der Baseler
Altmeister unwiderlegter Bibel- und Christentumskritik, kommen-
tierte sarkastisch: Das Christentum konne sein «Unterfangen, die Welt
von Gottes Liebe zu {iberzeugen», «<nur mit Atheismus abbiifSen».’

In der Tat: Wo war und wo bleibt die unendliche Liebe Gottes zu
den Menschen vor und nach Christi Geburt? Wo zeigt sich, wie du-
fert sich — im wirklichen Leben von Mensch und Tier — die fiir-
sorgliche Vatergiite, die aufhelfende Barmherzigkeit, die {iberquel-
lende Freundlichkeit, die ewige Gerechtigkeit Gottes? Wofiir sollen
die Menschen «dem Herrn lobsingen», Gott demiitig Dank darbrin-
gen, wie die Bibel und die kirchliche Liturgie unermiidlich fordern?

Die Nachrichten in der Zeitung und im Fernsehen strafen die
VerheifSungen der «frohen Botschaft» taglich Liigen und untergraben
den Glauben. Kein giitiger und allméachtiger Gott hat die Welt ge-
schaffen. Kein von Gott gesandter Retter hat die Menschen in irgend-
einer Hinsicht von irgendeinem Ubel erlost. Kein heiliger Geist hat
die Kirche vor innerer und dufierer Zwietracht bewahrt, die Christen-
heit vor moralischer Verwirrung behtitet.

Mein Buch «Das Elend des Christentums oder Pladoyer fiir eine
Humanitat ohne Gott» erschien erstmals 1968 — ein Jahr nach meiner
Promotion zum Doktor der protestantischen Theologie. Als zornige
Bilanz meines Theologiestudiums l6ste es ein starkes Echo aus und
wurde bis Anfang der achtziger Jahre in {iber hundertzwanzig-
tausend deutschen Exemplaren verkauft und in vier Sprachen iiber-
setzt: ins Englische, Japanische, Italienische, Hollandische. Es wurde
und wird im schulischen Religionsunterricht besprochen, in theologi-
schen Universititsseminaren analysiert. Aufsitze und ein eigenes

14



Kahl: Das Elend des Christentums

Buch dagegen wurden publiziert."® Der praktische Theologe Hans-
Hinrich Jenssen (Berlin/DDR) behandelte mich im «Handbuch der
Seelsorge» unter dem Aspekt der «Seelsorge an Zweifelnden» und
erorterte an meinem Buch die Notwendigkeit «intellektueller Diako-
nie»!t.

Leserbriefe aus dem In- und Ausland erreichten mich in grofSer
Zahl. Der prominenteste Autor eines Leserbriefes an mich war Karl
Barth, einer der grofien Kirchenlehrer dieses Jahrhunderts. Er schloss
sein humorvolles Schreiben, das auch in der Gesamtausgabe seiner
Werke verbdffentlicht ist, mit den Worten: «Gliickauf, tapferer Mann!
Moge er sich auch als ein weiser Mann offenbaren!»'2

Eine ausfiihrliche und kritisch-verstandnisvolle Wiirdigung fand
mein Buch bei Helmut Groos in seinem umfangreichen Werk «Christ-
licher Glaube und intellektuelles Gewissen. Christentumskritik am
Ende des zweiten Jahrtausends».’* Groos erwahnt auch kurz meine
spatere religionsphilosophische Entwicklung zum marxistischen
Atheisten hin, wie sie sich kompakt in dem Essay «Warum ich Atheist
bin» (1977) niederschlug. In diesem Beitrag zu einem von Karlheinz
Deschner herausgegebenen Buch!* stilisierte ich den marxistischen
Atheismus zur reflektiertesten Stufe des Atheismus, stellte ihn als
dessen Vollendung dar. Ich bemerkte damals nicht und wollte es auch
lange Jahre nicht wahrhaben, dass mit meiner vorbehaltlosen Hin-
wendung zum Marxismus, bald auch zum Marxismus-Leninismus,
meine atheistische Philosophie selbst eine religiose Farbung annahm.

Denn die religionskritische Typologie, in der der marxistische
Atheismus als hochste Stufe des Atheismus verklart wurde, war na-
tirlich eingebettet in eine umfassende geschichtsphilosophische Kon-
struktion. Der marxistische Atheismus galt mir als Bestandteil des
marxistischen Humanismus, der — praktisch organisiert in den kom-
munistischen Parteien und im «real existierenden Sozialismus» — sei-
nerseits die hochste Stufe des Humanismus bilde. Vor ihm verblasse
aller nichtmarxistischer Humanismus zu blofs «abstraktem Huma-
nismus». Unmerklich hatte sich meine protestantische Theologie in
marxistische Teleologie verwandelt: in den optimistischen Glauben,
die Menschheitsgeschichte strebe unaufhaltsam vom Niederen zum
Hoheren, erklimme immer steilere Stufen von Freiheit und Gleichheit.
In unserer Epoche miinde sie in den weltweiten Ubergang zum Sozia-
lismus, dessen Triumph unvermeidlich kommen werde.

Ich war der Faszination des Kommunismus, genauer: der Idee
des Kommunismus, erlegen — wie so mancher westdeutsche Intel-

15



Einleitung von 1993

lektuelle der 68er Generation, wie so viele Menschen, die aufbrachen,
den uralten Traum einer gerechten Gesellschaft zu verwirklichen. Im
Marxismus-Leninismus bot sich mir ein Sinnsystem dar, in dem sich
die drei Hauptformen weltlicher Glaubigkeit der Moderne zu einer
verfiihrerischen Einheit biindelten:

° dem Glauben an den Fortschritt,
° dem Glauben an die Wissenschaft,
° dem Glauben an die Technik.

Die Suggestion der «in sich geschlossenen», «harmonischen» und
«einheitlichen» Weltanschauung, von der Lenin in der kleinen Pro-
grammschrift «Drei Quellen und drei Bestandteile des Marxismus»'®
spricht, tat ein Ubriges, meine Realititswahrnehmung zu beein-
trachtigen und meine politische Urteilskraft zu triiben.

Karlheinz Deschner war der Erste, der meinen marxistischen
Atheismus als «glaubigen Unglauben»'¢ kritisierte — eine Einschat-
zung, die mich damals drgerte, die ich aber inzwischen als berechtigt
akzeptiere. Heute weif3 ich: Die Absage an die eine Religion — ver-
stehe sie sich noch so undogmatisch atheistisch — immunisiert nicht
notwendig gegen andere Religionen. Niemand ist ein fiir allemal der
Religion enthoben, sondern kann ihr immer erneut — in der einen oder
anderen Gestalt — verfallen. Geistige Freiheit ist kein einmal erworbe-
ner Besitz, sondern eine standige, anspruchsvolle Aufgabe, die Kraft
und Selbstkritik abverlangt.

Wie stark sich die mentale Struktur der Glaubigkeit aus meiner
christlich-theologischen Zeit in meine marxistische Phase hiniiber
durchgehalten hat, irritiert mich. Es entbehrt nicht der Komik, dass
die klassischen Glaubensdefinitionen des Neuen Testamentes als
Deutungsmuster dienen konnen fiir die Bereitschaft, sich tduschen zu
lassen und in utopische Illusionen zu fliehen.

Wie heifit es im Hebrderbrief? «Es ist aber der Glaube eine ge-
wisse Zuversicht des, dafs man hofft, und ein Nichtzweifeln an dem,
das man nicht sieht» (Kapitel 11, Vers 1, Luther-Ubersetzung). War
das nicht die Haltung so manchen, ach so kritischen Kopfes gegen-
uber den sozialistischen Landern, namentlich der DDR und der Sow-
jetunion?

Obwohl man sie nicht sah — weil es sie nicht gab, die behauptete
hohere Qualitdt des dortigen Gesellschaftssystems —, wurde an ihr
festgehalten: glaubig, gutglaubig, leichtglaubig. Und voller Hingabe,

16



Kahl: Das Elend des Christentums

die sich zur Heilsgewissheit steigern konnte, wurden Zweifel an der
vermeintlichen Uberlegenheit des Sozialismus {iber den garstigen
Kapitalismus nicht wirklich zugelassen, sondern rhetorisch verworfen
und emotional verdrangt. Wie heifit es programmatisch im Johannes-
Evangelium? «Selig sind, die nicht sehen und doch glauben» (Kapitel
20, Vers 29).

Wo mag — nach all den Irrungen und Wirrungen — ein befreien-
der Ausweg liegen? Wie kann — nach all den Hdutungen — eine ge-
wandelte Identitédt entstehen, sich neue Glaubwiirdigkeit bilden? Not-
wendig ist, aus der Erfahrung eines zweimaligen Verfallenseins an
Heilslehren und Heilsgewissheiten die richtigen Schlussfolgerungen
zu ziehen, und zwar ohne Hast und Wehleidigkeit. Notwendig ist, die
Vergangenheit nicht zu verdrangen noch zu verleugnen, sondern sie
gedanklich und auch emotional aufzuarbeiten und zu einem post-
christlichen und postmarxistischen Humanismus vorzustofSen. End-
lich bei philosophischer Skepsis angekommen, taste ich mich zu einer
praktischen und geistigen Haltung vor, die dem Doppelgesicht der
Welt, ihrem Grauen und ihrer Schonheit, standhalt.

Nur mit Humor lésst sich die Welt ertragen: mit einem Lebensge-
fiihl des Trotzalledem, geboren aus Trauer, Zorn und Heiterkeit.

17






Kahl: Das Elend des Christentums

EINLEITUNG VON 1968

«Fiir Deutschland ist die Kritik der Religion im Wesentlichen been-
digt» — so schrieb bereits Karl Marx vor mehr als hundert Jahren in
seiner «Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie». In der Tat muss
heute jeder, der das Christentum in die Schranken fordert, den Traum
seiner eigenen Originalitdt preisgeben. Was kann noch grundlegend
Neues gedacht und gesagt werden, nachdem Celsus und Porphyrius,
die franzosischen und die englischen Aufkldrer, Reimarus, Feuerbach,
Marx, Nietzsche, Overbeck, Freud in ihren Schriften die Religion ent-
zauberten? Nur bestochene Ignoranten plappern die Papageienweis-
heit nach, dies alles sei verstaubt, langst von theologischer Gegenkri-
tik widerlegt.

Die Notwendigkeit, Christentum und Theologie gleichwohl aufs
Neue zu kritisieren, ergibt sich aus der simplen Tatsache, dass sie
fortbestehen — fortbestehen trotz aller Verwiistungen, die die ge-
nannten Autoren in ihrem Gehege anrichteten. Der Strahl der Ver-
nunft muss erneut gegen die heutigen Reprasentanten der Religion
gerichtet werden, die vom universalen Trend zum Vergessen profi-
tieren. Dem gdngigen Vorwurf, der Kritiker orientiere sich an Zerr-
bildern und am Forschungsstand einer vergangenen Epoche, muss
dabei der Anschein der Berechtigung entzogen werden.

Dieses Buch antwortet 6ffentlich auf einen Appell, wie ihn zuerst
die Kolner Theologin Dorothee Solle — «stellvertretend» fiir viele
ehemalige Weggefahrten — an mich richtete. Nachdem ich ihr meine
Absicht geduflert hatte, aus der Kirche auszutreten, gab sie mir in
einem beschworenden Brief das Bert-Brecht-Gedicht zu bedenken
«Wer aber ist die Partei?», das einen Abtriinnigen anredet:

19



Einleitung von 1968

«Zeige uns den Weg, den wir gehen sollen, und wir
Werden ihn gehen wie du, aber

Gehe nicht ohne uns den richtigen Weg.

Ohne uns ist er

Der falscheste.

Trenne dich nicht von uns!

Wir konnen irren, und du kannst recht haben, also
Trenne dich nicht von uns ...»

Der richtige Weg ist der nichtchristliche Weg, wie er umfassend in der
kritisch-atheistischen Theorie etwa bei Herbert Marcuse oder dem
jingeren Max Horkheimer analysiert wird.

Das Ziel dieses Buches ist demgegeniiber bescheiden. Es be-
schrankt sich auf einige Einfélle und Streiflichter zum Thema Religion
und Humanitédt, von denen ich vermute, dass sie geeignet sind, eine
Reihe von Lesern dem Christentum abspenstig zu machen, indem sie
ihr diffuses Unbehagen auf den Begriff bringen.

Dies Buch ist ein Pamphlet. Es kann und will seine polemische
Absicht nicht verhehlen. Es entstand in einem lang anhaltenden An-
fall von intellektuellem Waschzwang. Das biirgerliche Vorurteil, ra-
tionale Kritik konne nur unterkiihlt und distanziert vorgetragen wer-
den, teile ich nicht. Ich habe nicht sine ira et studio geschrieben, son-
dern cum ira et cum studio, wobei der Zorn nach geniigend griind-
lichem Studium sich von selbst einstellte. Wer sich iiber das Chri-
stentum nicht emp0rt, kennt es nicht. Trotz alles Stichwortartigen und
Bruchstiickhaften, das den folgenden Darlegungen anhaftet, werden
doch — wie ich hoffe — alle entscheidenden Aspekte des christlichen
Glaubens erortert. Allerdings mochte ich etwaige zu hoch gespannte
Erwartungen dampfen: eine umfassende historisch-gesellschaftliche
Ableitung des Christentums liefere ich nicht. Solche Studien will das
Buch nicht ersetzen, sondern anregen.

Was wenden bereits an dieser Stelle meine kirchlichen Gegner
ein? Meine Absage an die Theologie sei eine Kurzschlussreaktion,
erwachsen und verstandlich aus der chaotischen Situation der prote-
stantischen Universitdtstheologie. Es sei ebenso vermessen wie iiber-
stiirzt, als blutjunger Mensch ein schlankes Nein zu einem so kom-
plexen Phianomen wie dem Christentum zu sagen. Antwort: Wie man
blutjungen Pfarrern zubilligt, nach einem siebenjahrigen Studium der
Theologie wiissten sie, worauf sie sich einlassen, genauso moge man
mir zubilligen, dass ich beurteilen kann, worauf ich mich nicht langer
einlasse.

20



