[ J
=
.

risti
=

‘
%
= e
="
=
Um 1

Thomas

n Kempen

Z
Z
2
2
7

w3
N

N

Die Nachfolge Ch

Hod S

= &&&«\\

o bl




Thomas von Kempen

Die Nachfolge Christi

De imitatione Christi

Ubersetzer: Johann Michael Sailer

e-artnow, 2014
ISBN 978-80-268-1788-8



Inhaltsverzeichnis

|. Buch Ermahnungen / die denen / welche ein frommes /
geistliches Leben fuhren wollen / heilsam sein kdnnen.

Erstes Kapitel. Folge Christo nach und lerne
verschmahen / was verganglich ist!

Zweites Kapitel. Sei gering_in deinen Augen!
Drittes Kapitel. Von der Lehre der Wahrheit.
Viertes Kapitel. Sei vorsichtig_in allem / was du tust!

Funftes Kapitel. Wie man die heiligen Schriften lesen
soll.

Sechstes Kapitel. Von ungeordneten Neigungen.

Siebentes Kapitel. Lal® keine eitle Hoffnung_und keine
stolze Einbildung_in dein Herz

Achtes Kapitel. Umgang_und Vertraulichkeit.
Neuntes Kapitel. Gehorsam und Unterwurfigkeit.

Zehntes Kapitel. Flieh unnotiges Geschwatz und leere
Wortmacherei

Elftes Kapitel. Wie man Frieden in sich haben und besser
werden kann.

Zwolftes Kapitel. Trubsal nutzt uns viel.

Dreizehntes Kapitel. Widersteh den Versuchungen!
Vierzehntes Kapitel. Richte nicht!

Funfzehntes Kapitel. Von den Werken / die aus Liebe
geschehen.




Sechzehntes Kapitel. Fremde Fehler / die man nicht

bessern kann / mull man ertragen.

Siebzehntes Kapitel. Von dem Leben der Kloster- und
Ordensleute.

Achtzehntes Kapitel. Von dem Beispiel der Heiligen / die
vor uns gelebt haben.

Neunzehntes Kapitel. Von den Ubungen der
Gottseligkeit.

Zwanzigstes Kapitel. Sei gern einsam und still!

Einundzwanzigstes Kapitel. Von der Zerknirschung_des
Herzens.

Zweiundzwanzigstes Kapitel. Von der Betrachtung des
menschlichen Elends

Dreiundzwanzigstes Kapitel. Sterblicher / denk ans
Sterben.

Vierundzwanzigstes Kapitel. Gericht und Strafe.

Funfundzwanzigstes Kapitel. Von ernster Besserung
unseres ganzen Lebens.

lI. Buch Ermahnungen / die uns in uns hineinwerfen und zum
Leben in uns anleiten.

Erstes Kapitel. Vom inneren Leben des Menschen.

Zweites Kapitel. Demut.

Drittes Kapitel. Sei gut und strebe nach Frieden!.

Viertes Kapitel. Einfalt und Lauterkeit.
Funftes Kapitel. Von der Betrachtung_seiner selbst.

Sechstes Kapitel. Vom guten Gewissen.

Siebentes Kapitel. Was es heilst / unsern Herrn Jesus
Christus lieb haben.




Achtes Kapitel. Vom vertrauten Umgang_mit unserm
Herrn Jesus Christus.

Neuntes Kapitel. Was es sagen will / durchaus trostlos
sein.

Zehntes Kapitel. Danke Gott fur die Gnade Gottes!

Elftes Kapitel. Viel Christen / aber wenig_Freunde Christi
und seines Kreuzes!

Zwolftes Kapitel. Das heilige Kreuz / der konigliche Weg
zum Himmel.

lll. Buch Von dem inneren Troste

Erstes Kapitel. Von dem Worte Christi in uns.

Zweites Kapitel. Die Wahrheit in uns redet ohne
Gerausch von Worten.

Drittes Kapitel. Hore Gottes Wort in Demut und bewahre
es mit aller Treuen

Viertes Kapitel. Wandle vor Gott in Wahrheit und Demut!

Funftes Kapitel. Die heilige Liebe in ihrer Macht und
Herrlichkeit.

Sechstes Kapitel. Prafung_der Liebe.

Siebentes Kapitel. Demut sei Hulle und Huterin der
Gnade!

Achtes Kapitel. Sei gering_in deinen Augen und vor
deinem Gott!

Neuntes Kapitel. Fuhre alles zuruck auf Gott / das
hochste Gut des Menschen!

Zehntes Kapitel. Selig_/ wer das Vergangliche
verschmaht und dem Unverganglichen dient!




Elftes Kapitel. Prufe zuvor und malige all dein
Verlangen!

Zwolftes Kapitel. Wie man in der Geduld und im Kampf
gegen das Bose bestehen kann.

Dreizehntes Kapitel. Jesus / dein Vorbild in Demut und
Gehorsam.

Vierzehntes Kapitel. Die geheimen Gerichte Gottes.

Funfzehntes Kapitel. Wie wir uns bei den mancherlei
Wunschen unseres Herzens verhalten sollen.

Sechzehntes Kapitel. Gott allein ist unser Trost.

Siebzehntes Kapitel. Leg_alle deine Sorgen in Gottes
Hand!

Achtzehntes Kapitel. Trage alle Plagen der Zeit mit
gleichem Mut wie Christus!

Neunzehntes Kapitel. Worin die wahre Geduld besteht /
und dall man das Unrecht geduldig_leiden mul.

Zwanzigstes Kapitel. Bekenntnis der Schwachheit des
Menschen / und von den Trubsalen dieses Lebens.

Einundzwanzigstes Kapitel. Gott allein sei unser
hochstes Gut!

Zweiundzwanzigstes Kapitel. Dankbares Gedenken der
Wohltaten Gottes.

Dreiundzwanzigstes Kapitel. Vier notwendige

Bedingungen zur Erlangung_des wahren / inneren
Friedens.

Vierundzwanzigstes Kapitel. Forsche nicht neugierig_/
was andere tun!

Funfundzwanzigstes Kapitel. Worin der dauerhafte Friede
des Herzens und der wahre Fortschritt in allem Guten
besteht.




Sechsundzwanzigstes Kapitel. Von der Wurde und
Erhabenheit des freien Gemutes / das nicht so sehr
durch angestrengtes Lesen und Denken als vielmehr
durch Gebet und Tat errungen wird.

Siebenundzwanzigstes Kapitel. Das hochste Gut des
Menschen hat keinen argern Feind als die Eigenliebe des
Menschen.

Achtundzwanzigstes Kapitel. Bewaffnung_wider die
Pfeile der Lasterung.

Neunundzwanzigstes Kapitel. Wie man in truben
Stunden zu Gott beten soll

DreilBigstes Kapitel. Wie man um Hilfe bitten und mit
Zuversicht auf die wiederkommende Gnade warten soll

Einunddreiligstes Kapitel. Dal man alle Geschopfe
verlassen muld, um ihn, den Schopfer, zu finden

Zweiunddreiligstes Kapitel. Verleugne dich selbst und
widersteh aller ungeordneten Begierde.

DreiunddreilSigstes Kapitel. Von der Veranderlichkeit des
Herzens und von der festen Richtung_unserer
Endabsicht auf Gott.

VierunddreilBigstes Kapitel. Gott / das hochste Gut

dessen / der Gott mehr als alles andere und in allem
andern liebt.

FunfunddreilBigstes Kapitel. In diesem Leben sind wir vor
Versuchung_nie sicher.

Sechsunddreiligstes Kapitel. Was soll ich tun, wenn die
Menschen mich richten und verdammen?.

Siebenunddreiligstes Kapitel. Aus Liebe zu Gott sich
ganz in Gottes Willen ergeben, das ist der einzige Weg
zur wahren Freiheit des Herzens.




AchtunddreilBigstes Kapitel. Von der Freiheit und
Herrschaft der Kinder Gottes.

NeununddreiRigstes Kapitel. Sei nicht so ungestum in
deinen Geschaften!

Vierzigstes Kapitel. Gott ist die Quelle alles Guten.

Einundvierzigstes Kapitel. Von der Verschmahung_aller
zeitlichen Ehre.

Zweiundvierzigstes Kapitel. Wahren Frieden findest du

bei den Menschen nicht / du mulRt ihn also auch nicht

bei ihnen suchen.

Dreiundvierzigstes Kapitel. Warnung_vor der eitlen /
falschen Gelehrsamkeit.

Vierundvierzigstes Kapitel. DaR man das AuRere nicht zu
nahe an sein Herz kommen lassen soll.

FUnfundvierzigstes Kapitel. Sei vorsichtig_/ wenn du
redest / und nicht leichtglaubig / wenn andere reden!

Sechsundvierzigstes Kapitel. Dall man in den Tagen der
Lasterungen auf Gott allein vertrauen soll.

Siebenundvierzigstes Kapitel. Die ewige Freude ist aller
zeitlichen Leiden wert.

Achtundvierzigstes Kapitel. Vom Tag_der Ewigkeit und
von der Nacht dieses Lebens.

Neunundvierzigstes Kapitel. Von dem Heimweh nach
dem ewigen Leben und von den grollen Verheillungen /
die den mutigen Kampfern gegeben sind.

FUnfzigstes Kapitel. Wie man in der Stunde der
Trostlosigkeit sein ganzes Herz in die Hande Gottes
legen soll.

Einundfunfzigstes Kapitel. Arbeitet gern im niedrigen Tal
[ wenn ihr auf dem hohen Berge euch nicht festhalten




konnt!

Zweiundfunfzigstes Kapitel. Der Sunder achte sich nicht
des Trostes und der Gnade wert / er fuhle vielmehr / dal§
er nichts als Strafe und Zuchtigungen verdient habe.

Dreiundfunfzigstes Kapitel. Die Gnade des Himmels ist
etwas anderes als Weisheit der Erde.

Vierundfunfzigstes Kapitel. Natur und Gnade in ihren
entgegengesetzten Richtungen und Bewegungen.

Funfundfunfzigstes Kapitel. Von dem Verderben der
menschlichen Natur und von der siegenden Kraft der
gottlichen Gnade.

Sechsundfunfzigstes Kapitel. Von der vollkommenen
Selbstverleugnung.

Siebenundfunfzigstes Kapitel. Werde nicht mutlos /
wenn du mancherlei Fehltritte tust / oder andere dir
Boses nachredend

Achtundfunfzigstes Kapitel. . Forsche nicht in den
unerforschlichen Tiefen der gottlichen Ratschlisse!

Neunundfunfzigstes Kapitel. Gott allein ist meine
Hoffnung_und Zuversicht.

V. Buch Von dem Sakramente des Altars. Eine erbauende
Ermunterung_zur heiligen Kommunion.

Erstes Kapitel. Von der Ehrfurcht / mit der wir uns dem
Tische des Herrn nahen und Christum empfangen sollen.

Zweites Kapitel. Gottes Gute und Liebe offenbart sich in
diesem Sakramente.

Drittes Kapitel. Es ist natzlich / oft zum Tisch des Herrn
zu gehen. Der Junger Jesu spricht.

Viertes Kapitel. Die andachtige Kommunion bringt viel
Gutes. Der Junger Jesu spricht.




Funftes Kapitel. Vom Priesterstand und von dem hohen
Wert des heiligen Sakraments.

Sechstes Kapitel. Frage an Jesus Christus / wie man zur
Kommunion sich vorbereiten solle.

Siebentes Kapitel. Antwort auf die vorhergehende Frage:
Prufe dich selbst / und dann i von diesem Brote:

Achtes Kapitel. Christus opferte sich am Kreuze / opfere
auch du dich!

Neuntes Kapitel. Dald wir uns und alles / was unser ist /

Gott opfern und fur alle beten sollen.

Zehntes Kapitel. Lal dich vom ofteren Hinzutreten zum
Tisch des Herrn nicht so leicht zuruckhalten!

Elftes Kapitel. Der Leib Christi und die heilige Schrift:
doppelt Brot des Himmels / das die glaubige Seele nicht
gut entbehren kann.

Zwolftes Kapitel. Bereite dich mit allem Fleils zur
heiligen Kommunion!

Dreizehntes Kapitel. Die Vereinigung_mit Christus sei
dein Streben / denn dies ist auch der Zweck des
Sakraments!

Vierzehntes Kapitel. Von der besonderen Andacht
einiger Christen am Tisch des Herrn.

Funfzehntes Kapitel. Die Gabe der Andacht wird auf dem
Wege der Demut und Selbstverleugnung_gefunden.

Sechzehntes Kapitel. Dald wir alle unsere Anliegen
Christo klagen und ihn um seine Gnade anflehen sollen.

Siebzehntes Kapitel. Von der gluhenden Liebe und
Begierde / Christum zu empfangen.

Achtzehntes Kapitel. Glaube an Jesus Christus und
gruble nicht / folge ihm nach und zweifle nicht.




l. Buch
Ermahnungen / die denen /
welche ein frommes /
geistliches Leben fuhren wollen
/ heilsam sein konnen.

Inhaltsverzeichnis




Erstes Kapitel.
Folge Christo nach und lerne
verschmahen / was verganglich ist!

Inhaltsverzeichnis

Wer mir nachfolgt / der wandelt nicht in Finsternis /
spricht der Herr. Dies sind Worte aus dem Munde Christi /
die uns Mut einsprechen / seinem Leben treu nachzuleben /
wenn wir wahrhaft erleuchtet und von aller Blindheit des
Herzens geheilt werden wollen. Wir sollen also unser erstes
Streben daraus machen / in dem Leben Jesu Christi zu
forschen.

Die Lehre Christi ubertrifft ohne Ausnahme alles / was die
Heiligen gelehrt haben; und wer den Geist Christi hatte / der
mufte in ihr ein verborgenes Himmelsbrot finden. Da
geschieht es aber / dal8 viele das Evangelium oft horen und
dabei fast ohne alle RUhrung des Herzens bleiben / weil
ihnen der Geist Christi fehlt. Wer die Lehre Christi in ihrer
Fulle kennenlernen will / der muls mit allem Ernst darauf
dringen / dal’ sein ganzes Leben gleichsam ein zweites
Leben Jesu werde.

Was nutzt es dir doch / Uber die Dreieinigkeit hochgelehrt
streiten zu konnen / wenn du die Demut nicht hast / ohne
die du der Dreieinigkeit nie angenehm werden kannst?
Wahrhaftig / hohe Worte machen den Menschen nicht heilig
und gerecht / sondern ein Leben voll Tugend / das macht bei
Gott uns angenehm. Es ist mir ungleich lieber / Reue und
Leid im zerschlagenen Herzen zu empfinden / als aus dem
Kopfe eine schulgerechte Erklarung geben zu konnen / was
Reue sei. Hattest du die ganze Bibel und die Spruche aller
Weisen im Gedachtnis / hattest aber dabei nicht die Liebe
Gottes / seine Gnade nicht im Herzen: wozu hulfe dir all
jenes ohne dieses Einzige? O Eitelkeit der Eitelkeiten / alles



ist Eitelkeit / aulser Gott lieben und ihm allein dienen. Das ist
die hochste Weisheit: Durch Verschmahung der Welt zum
himmlischen Reich hindurchdringen.

Also ist es Eitelkeit / vergangliche Reichtumer zu
sammeln und darauf seine Hoffnungen zu bauen. Also ist es
Eitelkeit / nach hohen Ehrenstellen zu trachten und gern
sich obenan zu setzen. Also ist es Eitelkeit / den Lusten des
Fleisches sich zu Uberlassen und Freuden nachzujagen / die
uns einst die empfindlichsten Strafen zuziehen werden. Also
ist es Eitelkeit / nur immer zu wunschen / dals man lange
lebe / und wenig darum sich zu bekimmern / dals man
fromm lebe. Also ist es Eitelkeit / das Auge hinzuheften auf
das gegenwartige und nie hinauszublicken auf das
kommende Leben. Also ist es Eitelkeit / sein Herz an das zu
hangen / was so schnell vorubergeht / und nicht dorthin zu
eilen / wo ewige Freude wohnt.

Erinnere dich doch oft an den Spruch des Weisen: Das
Auge kann nicht satt sich sehen / nicht satt sich horen das
Ohr. Reils also dein Herz los von den sichtbaren Gutern und
erhebe es zu den unsichtbaren. Denn / die ihrer Sinnlichkeit
blind folgen / beflecken ihr Gewissen und verlieren die
Gnade Gottes.



Zweites Kapitel.
Sei gering in deinen Augen!

Inhaltsverzeichnis

Es ist dem Menschen naturlich / viel wissen zu wollen;
aber noch so viel wissen und dabei den Herrn nicht firchten
- wozu nutzt es doch! Wahrhaftig / besser ein demutiger
Landmann / der seinem Gott dient / als ein stolzer
Weltweiser / der sich aulBer acht lalst und dafur die
Laufbahnen der Sterne mift. Wer sich nach der Wahrheit
kennt / der findet sich wohl gering und schlecht in seinem
Auge und kann keine Freude daran haben / dals ihn die
Menschen loben. Hatte ich die Wissenschaft aller Dinge in
der Welt und fehlte mir nur das eine / die Liebe: was nutzte
mir all dies Wissen vor Gott / der mich nach meinem Tun
richten wird?

Lals ab von der Uberspannten WiRbegier; denn es ist viel
Zerstreuung und viel Trug dabei. Die viel wissen / wollen
auch den Schein haben / dals sie viel wissen / und horen es
gern / wenn man von ihnen sagt: Sieh / das sind weise
Manner! Es gibt so viele Dinge in der Welt / deren Erkenntnis
der Seele wenig oder nichts eintragt. Und auf etwas anderes
sinnen / als was das Heil der Seele fordern hilft / dazu gehort
wahrhaftig ein grolses Mals von Torheit. Viel Worte machen /
das stillet den Hunger der Seele nicht. Aber gut sein und
recht tun / das ist das rechte Labsal fur unser Gemut; und
ein reines Gewissen schafft uns grolse Zuversicht vor Gott.

Je mehr du weilt und je besser du es einsiehst / desto
strenger wirst du gerichtet werden / wenn dein Leben nicht
gerade um so viel heiliger sein wird / als deine Einsicht
besser war. Darum trage den Kopf nicht hoher / weil du
diese Kunst oder jene Wissenschaft besitzest. Eben dies /
dals dir so viel Erkenntnis gegeben ist / soll dich mehr



furchtsam als stolz machen. Wenn es dir in den Kopf steigen
will / dafs du so viele Dinge weilst und so grundlich verstehst
/ so denke dabei / da es doch ungleich mehr Dinge gibt /
von denen du nichts weilst und nichts verstehst. Und wenn
du dich in den hohen Einbildungen von deiner Weisheit
verstiegen haben solltest / so steige eilig wieder herunter
und bekenne lieber deine Unwissenheit. Wie magst du dich
auch nur Uber einen einzigen Menschen erheben: Wozu
dies? Es werden doch noch viele in der Welt sein / die
gelehrter sind und das Gesetz besser verstehen als du.
Willst du etwas Rechtes lernen und wissen / so lerne die
grofSe Kunst / gern unbekannt zu sein und dich fur nichts
halten zu lassen.

Sich selbst nach der Wahrheit erkennen und nach
Verdienst verachten zu konnen / das ist die erhabenste
Wissenschaft / das ist die heilsamste Lehre fur mich und
dich und uns alle. Aus sich nichts machen und andere gern
far besser und hoher achten / das ist grose Weisheit und
Vollkommenheit. Und sahest du einen andern offentlich
sundigen oder einen schweren Fall tun / so halte dich
deshalb nicht far besser als ihn. Denn sieh / du weilt ja
nicht / wie lange du selbst noch im Guten feststehen wirst.
Gebrechlich sind wir alle / aber gebrechlicher als du selbst
sei in deinem Auge keiner.



Drittes Kapitel.
Von der Lehre der Wahrheit.

Inhaltsverzeichnis

Selig / den die Wahrheit durch sich selbst unterweist /
nicht durch Bilder / die verschwinden / nicht durch Worte /
die verhallen! Selig / dem sie sich offenbart / wie sie ist!
Denn unser Meinen trugt uns oft / und unser Sinn reicht
nicht weit. Was nutzt es uns denn / dal8 wir uns den Kopf
zerbrechen uber Dinge / die verborgen und dunkel sind und
uns verborgen und dunkel bleiben durfen / ohne dal wir
deshalb am Tage des Gerichts zur Strafe kdbnnen gezogen
werden? Es ist eine grofRe Torheit / dals wir Dinge / deren
Erkenntnis uns nutzlich oder gar notwendig ist / auSer acht
lassen und dafur Dinge / die blolS unsere Neugier reizen und
dabei noch uns schaden kdnnen / so muhsam erforschen.
Da heilSt es recht: Augen haben und doch nicht sehen!

Und was liegt uns denn am Ende daran / dals wir all das
wissen / was die Schulen von den Gattungen und
Geschlechtern der Begriffe zu sagen wissen? Wem das
ewige Wort zu Herzen redet / der macht von vielerlei
Meinungen sich los. Es kommt doch alles von einem Wort
her / und alle Dinge zeugen im Grunde nur von einem Worte
/ und dies eine Wort ist dasselbe Wort / das im Anfang war
und jetzt auch zu uns redet. Ohne dieses Wort findest du
keinen gesunden Verstand und kein wahres Urteil. Wer das
Eine in allem finden / wer alles auf das Eine zuruckfuhren /
wer in Einem alles sehen kann / der mag ruhigen / festen
Sinn behalten und den schonen Frieden in Gott nie verlieren.
O Wahrheit! Gott! mache mich eins mit dir in ewiger Liebe!
Wie oft ekelt mich / so mancherlei zu lesen und zu hoéren?
Denn alles / wonach mein Herz verlangt / ist in dir allein.



Schweigen sollen alle Lehrer / stille sein alle Geschopfe vor
deinem Angesichte: rede du allein zu mir!

Je mehr ein Mensch eins mit sich und einfaltig in seinem
Innersten geworden ist / desto mehr und hohere Dinge lernt
er ohne sonderliche Muhe verstehen; denn das Licht des
Verstandes kommt alsdann von oben zu ihm. Ein Geist / der
rein / einfaltig und feststehend in seinem Innersten
geworden ist / wird auch durch die mancherlei Geschafte
des Lebens nicht zerstreut; denn er tut alles zur Ehre seines
Gottes und arbeitet in sich / all den geheimen Neigungen
der Eigenliebe auf immer zu entsagen. Was hindert und
plagt dich doch mehr als die Neigung deines Herzens / die
noch ihr volles / ungetotetes Leben hat? Der gute Mann /
der sich seinem Gott ganz geweiht hat / ordnet zuerst in
seinem Inwendigen alles / was er hernach aulSerlich
zustande bringen soll. Nicht ihn zieht das / was er tut / dahin
/ wohin ihn die sindhaften Neigungen haben wollen /
sondern er zieht und lenkt die Neigungen dahin / wohin sie
das Gesetz der gesunden Vernunft haben will. Wer hat wohl
einen heilleren Kampf zu kampfen als der / welcher mit sich
selbst im Streite liegt / um sich zu besiegen? Und dies sollte
unser eigentliches Geschaft auf Erden sein: sich selbst
uberwinden und taglich mehr Starke Uber sich gewinnen
und so taglich im Guten vorwarts schreiten.

Alle Vollkommenheit dieses Lebens hat ihr
Unvollkommenes / und all unser noch so lichthelles Forschen
hat sein Dunkel. Demutiges Erkennen deiner selbst fahrt
dich sicherer zu Gott als tiefes Graben nach Wissenschaft.
Zwar muls man weder das gelehrte Wissen noch das
einfache Erkennen einer Sache lastern. Denn es ist ein
gutes Ding um das Wissen und Erkennen / und es gehort in
Gottes grolse Haushaltung hinein. Aber ein Gewissen ohne
Makel und ein Leben voll Tugend sind unvergleichlich mehr
wert als alles Wissen und Erkennen. Und gerade deshalb /
weil den meisten Menschen das Vielwissen mehr am Herzen
liegt als das Rechtleben / deshalb geraten sie auf so viele



Irrwege und schaffen mit all ihrem Wissen und Wissenwollen
keine oder nur geringe Frucht.

O wenn sie so rastlos daran arbeiten wollten / hier Laster
auszurotten / dort Tugenden zu pflanzen / wie sie sich mude
studieren / um ihresgleichen ein neues Ratsel aufgeben zu
konnen: ich denke / es wirde nicht so viel Unrecht auf Erden
/ nicht so viel Argernis unter dem Volke / nicht so viel
Zuchtlosigkeit in den Klostern sein! So viel ist gewils: am
Tage des Gerichts wird man uns nicht fragen / was wir
gelesen / sondern was wir getan haben; nicht fragen / wie
schon wir gesprochen / sondern wie fromm wir gelebt
haben. Sage mir doch / wo sind jetzt alle jene Herren und
Meister / die du ehemals als grol8e Gelehrte und gewaltige
Lehrer auf ihren Kanzeln oder in ihren Schriften gekannt
hast? Auf ihren Pfrinden sitzen nun andere; und ich weild
nicht / ob diese an ihre Vorganger noch denken mogen. So
lange sie lebten / meinte man wohl / sie waren etwas
GrofSes / aber nun liegen sie in tiefer Vergessenheit.

O wie schnell ist die Herrlichkeit der Welt dahin! Hatten
sie ihr Leben mit ihrer bessern Erkenntnis in
Ubereinstimmung gebracht / o dann hatten sie recht
studiert und recht gelesen. Wie viele sturzt doch ihr eitles
Wissen / das sie in aller Welt umhertreibt / in das Verderben
/ weil sie es so wenig sich angelegen sein lassen / Gottes
Willen zu tun? Und weil sie lieber grofl8 als demutig sein
wollen / so werden sie in ihren Gedanken vollends eitel /
lauter Nichts. Es ist doch nur der wahrhaft grol8 / der Liebe
hat. Es ist nur der wahrhaft grof8 / der in seinen Augen klein
ist und alle Gipfel der Weltlehre flr nichts halten kann. Es ist
nur der wahrhaft weise / der alles Irdische fur Unrat halt /
um Christum zu gewinnen. Es ist nur der wahrhaft gelehrt /
der seinen eigenen Willen verleugnet und Gottes Willen
vollbringt.



Viertes Kapitel.
Sei vorsichtig in allem / was du tust!

Inhaltsverzeichnis

Glaube nicht jedem Worte und traue nicht jedem Geiste.
Prufe vielmehr alles / denn die Prufung ist notwendig / und
prufe es wie vor Gott / mit aller Achtsamkeit und
Beharrlichkeit. Prufe / denn leider glauben und reden wir
von andern weit lieber Boses als Gutes / so schwach sind
wir. Nicht so der vollkommene Mann! Er glaubt nicht jedem
Geschwatz. Denn er kennt den schwachen Sinn der
Menschen und weils wohl / wie sie zum Bosen so geneigt
und im Reden so gebrechlich sind.

O es ist grolse Weisheit / nicht so vorschnell und wie in
blinder Hitze zu handeln / auch nicht so fest und unbeugsam
auf eigenem Sinn und Dunkel zu bestehen! Auch das ist
Weisheit / nicht jedes Menschenwort fur wahr zu halten und
/ was man etwa gehort und geglaubt hat / nicht sogleich
nachzuerzahlen und in fremde Ohren zu Ubertragen. Suche
dir einen Mann aus / der gewissenhaft und weise ist / und
sein Rat sei dir heilig in allem! Gehe lieber zu dem bessern
Mann in die Schule als zu deinem Eigendunkel. Gut sein und
fromm leben / das macht weise vor Gott und gibt einen
bewahrten Sinn. Je demutiger und gottergebener du bist /
desto weiser wirst du und ruhiger in allem.



Funftes Kapitel.
Wie man die heiligen Schriften lesen
soll.

Inhaltsverzeichnis

Wahrheit mufs man in den heiligen Schriften suchen /
Wahrheit / nicht Beredsamkeit. Die Heilige Schrift soll in dem
namlichen Geist gelesen werden / in dem sie verfalst wurde.
Es muls dir bei dem Lesen der Schrift weit mehr um das
Heilsame der Lehre als um das Feine des Ausdrucks zu tun
sein. Und ein Buch / das noch so einfach und kunstlos /
dabei aber mit Andacht geschrieben ist / sollst du ebenso
gern lesen als ein anderes / in dem alles tiefgedacht und
fein ausgedruckt ist. Nie soll das Ansehen eines
Schriftstellers dich irre machen / nie sollst du acht darauf
haben / ob die groRen Gelehrten ihn fur ihresgleichen halten
oder nicht. Denn die Liebe zur reinen Wahrheit / und nur
diese Liebe / soll dich zum Lesen treiben. Frage nicht lange /
wer das gesagt habe / sondern sieh nur immer auf das / was
da gesagt wird. Denn die Menschen sind morgen nicht mehr
/ aber die Wahrheit des Herrn bleibt ewig. Und der Herr
redet auf mancherlei Weise zu uns / ohne Ansehen der
Person. Was uns beim Lesen der Schrift so oft im Wege steht
/ das ist unsere Neugier. Wir wollen noch grubeln und
begreifen da / wo wir weiter nichts tun als vorbeigehen
sollten. Wenn das Lesen dich wirklich besser machen soll /
so lies mit Demut / mit Einfalt / mit aller Treue gegen die
erkannte Wahrheit und lal8 die eitle Lust / ein grol3er
Gelehrter zu heilRen / dich nicht anfechten. Frage gern und
hore schweigend / was die heiligen Manner lehren. Lals es
dich auch nicht verdrielen / auf die Gleichnisreden der Alten
zu horchen. Denn sie werden nicht ohne Ursache
vorgetragen.



Sechstes Kapitel.
Von ungeordneten Neigungen.

Inhaltsverzeichnis

Sobald irgendeine Begierde des menschlichen Herzens
unordentlich sich gebardet / sogleich ist der Unfriede da /
wird der Mensch uneins mit sich. Der Hochmutige und der
Geizige haben niemals Ruhe; wer aber die wahre Demut und
die rechte Armut des Geistes besitzt / der hat einen
unerschopflichen Reichtum des Friedens in sich. Wer noch
nicht ganz in sich abgestorben ist / der ist schnell versucht
und schnell Gberwunden; jede Kleinigkeit wirft ihn zu Boden
/ und geringe / schlechte Dinge uberwinden ihn. Wer noch
schwach im Geiste ist / noch unter dem Gebote des
Fleisches steht / noch von dem Hange zu sinnlichen Dingen
beherrscht wird / fir den ist es ein schweres Stuck Arbeit /
von irdischen Begierden ganz und auf immer sich
loszumachen. Deshalb macht er ein finsteres Gesicht / wenn
er sich selbst etwas Angenehmes versagen soll / und bricht
leicht in Zorn aus / wenn ein anderer ihm Widerstand tut.

Sobald er aber seine Lust befriedigt hat / so straft ihn das
Gewissen auf der Stelle / und die Hand dieses Richters liegt
schwer auf ihm. Denn er hat nun seine Leidenschaft
befriedigt / und diese Befriedigung kann nicht im geringsten
ihm behilflich sein zum Frieden / den er gesucht hat. Also
nicht dadurch / dal du wie ein Knecht deinen Begierden
nachgibst / sondern dadurch / dal du ihnen Widerstand
leistest / findest du den wahren Frieden des Herzens. Kein
Friede ist daher in einem Herzen / das dem Gesetze des
Fleisches dient oder in aulSerlichen Dingen Ruhe sucht;
sondern nur in dem Menschen ist Friede / welcher dem
Gesetz des Geistes dient und das heilige Feuer auf seinem
Herde nicht ausgehen laft.



Siebentes Kapitel.
LaR keine eitle Hoffnung und keine
stolze Einbildung in dein Herz

Inhaltsverzeichnis

Wer auf Menschen oder auf andere Geschopfe seine
Hoffnung baut / der baut auf Luft. Schame dich nicht / aus
Liebe zu Jesus andern Menschen zu dienen / und laR dich
gern fur arm und gering in dieser Welt ansehen. Vertraue
nicht auf dich selbst / sondern Gott allein sei es / auf dem
alle deine Hoffnungen ruhen. Tue / was du kannst / und Gott
wird deinem guten Willen freundlich beistehen. Vertraue
nicht auf deine Wissenschaft / noch auf den listigen Kopf
irgend eines Menschen. Setze vielmehr dein ganzes
Vertrauen auf die Gnade Gottes / der den Demutigen Hilfe
sendet und die / welche frevelhaft auf ihre eigene Macht
trauen / zu demutigen weils / dalS sie ihre Ohnmacht fuhlen
mussen.

Suche deinen Ruhm nicht in Reichtumern / wenn du reich
bist / nicht in Freunden / wenn du machtige Freunde hast;
sondern dein Gott / der dir alles Gute / das du schon hast /
gegeben hat und der Uber allen andern Gaben sich selbst
noch dir geben will / dein Gott sei auch dein Ruhm. Lal8 die
Grolse oder Schonheit deines Leibes dich nicht aufblahen /
denn sieh / eine geringe Krankheit zerstort ihn und
verwandelt alle Schonheit in HalBlichkeit. Lal auch daruber /
dals du etwa so viel Geschicklichkeit und Scharfsinn
besitzest / kein eitles Wohlgefallen in dir aufkommen. Denn
sieh / sobald du dir selbst wohlgefallst / so mifsfallst du Gott
/ dem alles zugehort / was du von Natur aus Gutes hast.

Achte dich nicht fur besser als andere / denn sonst
mochtest du in Gottes Augen noch viel schlechter sein als
andere; und Gottes Auge kann nie unrecht sehen / es sieht /



was im Menschen ist. Erhebe dich auch nicht Uber andere
um deiner guten Werke willen / denn Gott richtet anders als
die Menschen. Inm miRfallt oft / was den Menschen
wohlgefallt. Und wenn du auch wirklich etwas Gutes in dir
hast / so darfst du doch von andern das Bessere denken /
um deine Demut zu festigen und zu sichern. Wenn du allen
dich nachsetzest / das schadet dir nicht. Aber sehr schadlich
kann es fur dich werden / wenn du dich auch nur einem
einzigen voransetzest. Wo Demut ist / weilt Friede / wo aber
Stolz ist / herrschen Eifersucht und Zorn.



Achtes Kapitel.
Umgang und Vertraulichkeit.

Inhaltsverzeichnis

Offne dein Herz nicht vor jedem Auge / sondern suche dir
einen Mann aus / der den Herrn fUrchtet und wahrhaft weise
ist / und diesen mache zu deinem Vertrauten in allem / was
dir anliegt. Sei nicht oft bei Junglingen und Fremden.
Schmeichle den Reichen nicht und erscheine nicht gern vor
den GrofRen. Geselle dich lieber zu denen / die durch Einfalt
und Demut / durch Andacht / Zuchtigkeit und Sittsamkeit
sich deinem Herzen empfehlen / und rede mit ihnen von
Dingen / die erbauen. Flieh den vertraulichen Umgang mit
einer Frau und begnuge dich damit / alle frommen Frauen
dem Herrn zu empfehlen. Der vertraute Umgang mit Gott
und seinen Engeln sei immer der liebste Wunsch deines
Herzens / und deshalb meide du den unnotigen Umgang mit
Menschen.

Liebe muls man gegen alle im Herzen haben / aber
Vertraulichkeit mit jedermann taugt nichts. Oft leuchtet eine
ungekannte Person in der Ferne durch das Licht ihres guten
Rufs sehr helle / aber wenn sie vor dir steht / da verliert sich
der Glanz in deinem Auge. Manchmal glauben wir / es
wurden andere grolSe Freude daran haben / wenn wir mit
ihnen Umgang pflegten. Allein / sobald sie unser zuchtloses
Betragen wahrnehmen / so haben sie mehr Mifallen an
unsern Fehlern als Wohlgefallen an ihrer Bekanntschaft mit
uns.



Neuntes Kapitel.
Gehorsam und Unterwurfigkeit.

Inhaltsverzeichnis

Es ist nichts Geringes / im Gehorsam zu stehen / unter
einem Oberen zu leben und nicht sein eigener Herr zu sein.
Es ist auch ungleich sicherer / Untertan zu sein als Obrigkeit.
Aber viele sind untertan mehr / weil sie mussen / als weil sie
aus dem Trieb der Liebe her es wollen. Und diese haben
Plage uber Plage / und jede Kleinigkeit ist fur sie grols genug
/ dals sie dartber murren. Du magst dahin oder dorthin
laufen / du findest doch nirgends Ruhe als im demutigen
Gehorsam unter der Regierung eines Oberen. Zwar denkst
du oft: wenn ich an diesem oder jenem Orte lebte; Aber
diese Einbildung und der Wechsel des Wohnortes haben
schon viele getauscht.

Es ist wahr / jeder lebt gern nach seinem Sinn und neigt
sich denen zu / die mit ihm eines Sinnes sind. Aber wenn
Gott in unserer Mitte wohnt / so werden wir / um den
Frieden zu erhalten / uns oft gedrungen fuhlen / unsre
eigene liebste Neigung daran zu geben. Wer ist doch so
weise / dals er alles weils / und alles / wie es ist / vollstandig
weils? Darum traue in keiner Sache zu viel auf deine Einsicht
/ sondern hore gern / was andere Leute davon denken. Ist
deine Meinung gut / und du stehst doch um Gottes willen
davon ab und folgst einem andern / so wirst du ungleich
mehr Nutzen davon haben / als wenn du deinem eigenen
Kopfe gefolgt warest.

Es ist ein wahres Wort / und ich habe es oft sagen horen /
es sei ungleich sicherer / sich raten zu lassen / als andern
Rat zu geben. Es mag wohl auch dein Urteil hie und da
richtig sein / aber wenn du nie nachgeben willst / auch da
nicht / wo vernunftige Grunde dir zum Nachgeben raten / so



ist es ein sicheres Zeichen / dald du ein eitler Tor und ein
unbeugsamer Kopf bist.



Zehntes Kapitel.
Flieh unnotiges Geschwatz und leere
Wortmacherei

Inhaltsverzeichnis

Lals / soviel es von dir abhangt / dich nicht in das
Getummel der Welt hineinziehen. Denn sieh / weltliche
Handel / in die du dich einmischest / beschweren den Geist /
auch wenn du eine gerade / wohimeinende Absicht dabei
haben solltest. Ach / die Eitelkeit befleckt so schnell den
schwachen Sinn und nimmt so schnell den freien Sinn des
Menschen gefangen. Ich wunschte / dals ich ofter
geschwiegen hatte und nicht unter Menschen gewesen
ware. Aber warum reden wir denn so gern und schwatzen
miteinander / wo wir doch sehr selten ohne alle Befleckung
des Gewissens zum Stillschweigen zurickkehren? Deswegen
reden wir so gern miteinander / weil wir in der Unterredung
einer bei dem andern Trost und Erquickung suchen und dem
Herzen / das von so vielen Gedanken bedruckt ist / gern Luft
machen mochten. Und was wir lieben und wunschen oder
was uns druckt und drangt / davon reden / daran denken wir
gern.

Aber leider ist gar oft all unser Reden eitel und fruchtlos.
Denn dieser aulsere Trost / den wir selbst uns schaffen /
verbaut uns den inneren / den nur Gott geben kann. Darum
lalst uns wachen und beten / damit die Zeit nicht
ungebraucht dahinflieBe. Darfst du reden / und nutzt es dir
zu reden / nun / so bringe vor / was zur Erbauung dient.
Aber weil wir von Jugend auf gewohnt sind / zu tun / was
nicht taugt / und immer zu wenig auf unsern Fortgang im
Guten bedacht sind / eben darum sind wir in der
Wachsamkeit Uber unsere Zunge so aullerst nachlassig.
Dadurch soll aber nicht geleugnet werden / dals ein



geistreiches Gesprach Uber Angelegenheiten des Geistes
das geistliche Leben kraftig fordere / besonders wenn
Menschen eines Sinnes und eines Geistes in Gott als ihrem
Mittelpunkte sich vereinigt haben.



Elftes Kapitel.
Wie man Frieden in sich haben und
besser werden kann.

Inhaltsverzeichnis

Wir konnten viel Ruh und Frieden haben / wenn wir Kopf
und Herz nicht so sehr marterten mit dem / was andere
reden und tun / und was doch unser Gewissen gar nicht
beruhrt. Wie kann der lange in Frieden leben / der sich so
gern in fremde Geschafte mischt / der von aulsen so viele
Anlasse sucht / der so selten oder nur fluchtig sich in sich
sammelte? Selig die / welche die rechte Einfalt des Herzens
besitzen / denn sie werden viel Frieden haben!

Warum sind doch einige Heilige zu einer so reinen
Vollkommenheit und zu einer so hohen Beschaulichkeit
gelangt? Weil sie von allen irdischen Begierden sich
loszumachen strebten / deswegen konnten sie mit ihrem
innersten Gemute Gott allein anhangen und frei und eins
mit sich in sich verbleiben. Uns beherrschen die
Leidenschaften in uns / die dem armen Herzen so viel zu
schaffen geben / und die verganglichen Dinge aulSer uns /
die dasselbe Herz in steter Bewegung halten und von einer
Empfindung zur andern jagen. Wir erkampfen auch selten
Uber ein einziges Laster einen vollkommenen Sieg und es
fehlt uns durchaus an dem verzehrenden / heiligen Eifer /
taglich besser zu werden; deshalb bleiben wir immer so lau
oder werden am Ende gar kalt. Waren wir uns selbst ganz
abgestorben / ware unser Innerstes nicht im geringsten in
das geheime Spiel der Neigungen verflochten und darin
gebunden / o dann konnten auch wir gottlicher Dinge inne
werden und von der himmlischen Beschaulichkeit schon hier
einen VorgenulB bekommen. Das grofSte / das einzige
Hindernis sind wir uns selbst / wir sind nicht frei von



Leidenschaft und Lusternheit und haben nicht Mut genug /
den schonen Lebensweg der Heiligen zu betreten. Es
braucht nur eine kleine Plage an unsre Tur zu klopfen /
sogleich ist all unser Mut dahin / und wir sehen wieder nach
menschlichen Trostungen uns um.

Hatten wir den entschlossenen Mut / wie tapfere
Kriegsmanner auf dem Schlachtfeld zu stehen / schnell
wurden wir die Hilfe des Herrn Uber uns vom Himmel
kommen sehen. Denn er will denen / die streiten und auf
seine Gnade trauen / so gewils Hilfe senden / als gewils ist /
dall er uns Anlall zum Streite werden liels / damit wir siegen
lernen sollen. Wenn wir unsere Fortschritte im Guten nur
immer in jene duRerlichen Ubungen setzen / so wird unsere
Andacht bald zu Ende sein. An die Wurzel mussen wir die
Axt legen / damit wir von den ungeordneten Neigungen rein
werden und einen stillen Sinn und ungetrubten
Seelenfrieden bekommen mogen.

Wenn wir in jedem Jahr nur ein Laster ausrotteten / so
wurden wir bald vollkommene Manner werden. Aber jetzt
zeigt nicht selten sich das Gegenteil: wir mussen gestehen /
dall wir in den ersten Tagen unsrer Bekehrung besser und
reiner waren / als wir jetzt nach vielen Jahren es sind. Der
Eifer im Guten und das Gute selbst sollten mit jedem Tage in
uns zunehmen; und jetzt wird es schon als eine Seltenheit
angesehen / wenn jemand nur noch einen Funken des
ersten Eifers in sich erhalten konnte. Wenn wir nur anfangs
ein wenig Gewalt uns antun mochten / so wurde in der Folge
alles noch einmal so leicht und mit Freude getan sein.

Es ist schwer / wider seine Angewohnung zu handeln /
aber noch schwerer / wider seinen eigenen Willen
anzugehen. Doch wenn du geringe / leichte Hindernisse
nicht zu beseitigen vermagst / wie wirst du grofSe / schwere
Hindernisse aus dem Weg schaffen? Tu deinen Neigungen
Widerstand gleich in ihrem Entstehen und mache dich durch
frihe Entwohnung von aller bosen Angewohnheit los / damit
aus einer geringen Beschwernis nicht nach und nach eine



