


Thomas von Kempen

Die Nachfolge Christi
De imitatione Christi

Übersetzer: Johann Michael Sailer

e-artnow, 2014
ISBN 978-80-268-1788-8



Inhaltsverzeichnis

I.    Buch Ermahnungen / die denen / welche ein frommes /
geistliches Leben führen wollen / heilsam sein können.

Erstes Kapitel. Folge Christo nach und lerne
verschmähen / was vergänglich ist!
Zweites Kapitel. Sei gering in deinen Augen!
Drittes Kapitel. Von der Lehre der Wahrheit.
Viertes Kapitel. Sei vorsichtig in allem / was du tust!
Fünftes Kapitel. Wie man die heiligen Schriften lesen
soll.
Sechstes Kapitel. Von ungeordneten Neigungen.
Siebentes Kapitel. Laß keine eitle Hoffnung und keine
stolze Einbildung in dein Herz
Achtes Kapitel. Umgang und Vertraulichkeit.
Neuntes Kapitel. Gehorsam und Unterwürfigkeit.
Zehntes Kapitel. Flieh unnötiges Geschwätz und leere
Wortmacherei
Elftes Kapitel. Wie man Frieden in sich haben und besser
werden kann.
Zwölftes Kapitel. Trübsal nützt uns viel.
Dreizehntes Kapitel. Widersteh den Versuchungen!
Vierzehntes Kapitel. Richte nicht!
Fünfzehntes Kapitel. Von den Werken / die aus Liebe
geschehen.



Sechzehntes Kapitel. Fremde Fehler / die man nicht
bessern kann / muß man ertragen.
Siebzehntes Kapitel. Von dem Leben der Kloster- und
Ordensleute.
Achtzehntes Kapitel. Von dem Beispiel der Heiligen / die
vor uns gelebt haben.
Neunzehntes Kapitel. Von den Übungen der
Gottseligkeit.
Zwanzigstes Kapitel. Sei gern einsam und still!
Einundzwanzigstes Kapitel. Von der Zerknirschung des
Herzens.
Zweiundzwanzigstes Kapitel. Von der Betrachtung des
menschlichen Elends
Dreiundzwanzigstes Kapitel. Sterblicher / denk ans
Sterben.
Vierundzwanzigstes Kapitel. Gericht und Strafe.
Fünfundzwanzigstes Kapitel. Von ernster Besserung
unseres ganzen Lebens.

II. Buch Ermahnungen / die uns in uns hineinwerfen und zum
Leben in uns anleiten.

Erstes Kapitel. Vom inneren Leben des Menschen.
Zweites Kapitel. Demut.
Drittes Kapitel. Sei gut und strebe nach Frieden!.
Viertes Kapitel. Einfalt und Lauterkeit.
Fünftes Kapitel. Von der Betrachtung seiner selbst.
Sechstes Kapitel. Vom guten Gewissen.
Siebentes Kapitel. Was es heißt / unsern Herrn Jesus
Christus lieb haben.



Achtes Kapitel. Vom vertrauten Umgang mit unserm
Herrn Jesus Christus.
Neuntes Kapitel. Was es sagen will / durchaus trostlos
sein.
Zehntes Kapitel. Danke Gott für die Gnade Gottes!
Elftes Kapitel. Viel Christen / aber wenig Freunde Christi
und seines Kreuzes!
Zwölftes Kapitel. Das heilige Kreuz / der königliche Weg
zum Himmel.

III. Buch Von dem inneren Troste

Erstes Kapitel. Von dem Worte Christi in uns.
Zweites Kapitel. Die Wahrheit in uns redet ohne
Geräusch von Worten.
Drittes Kapitel. Höre Gottes Wort in Demut und bewahre
es mit aller Treuen
Viertes Kapitel. Wandle vor Gott in Wahrheit und Demut!
Fünftes Kapitel. Die heilige Liebe in ihrer Macht und
Herrlichkeit.
Sechstes Kapitel. Prüfung der Liebe.
Siebentes Kapitel. Demut sei Hülle und Hüterin der
Gnade!
Achtes Kapitel. Sei gering in deinen Augen und vor
deinem Gott!
Neuntes Kapitel. Führe alles zurück auf Gott / das
höchste Gut des Menschen!
Zehntes Kapitel. Selig / wer das Vergängliche
verschmäht und dem Unvergänglichen dient!



Elftes Kapitel. Prüfe zuvor und mäßige all dein
Verlangen!
Zwölftes Kapitel. Wie man in der Geduld und im Kampf
gegen das Böse bestehen kann.
Dreizehntes Kapitel. Jesus / dein Vorbild in Demut und
Gehorsam.
Vierzehntes Kapitel. Die geheimen Gerichte Gottes.
Fünfzehntes Kapitel. Wie wir uns bei den mancherlei
Wünschen unseres Herzens verhalten sollen.
Sechzehntes Kapitel. Gott allein ist unser Trost.
Siebzehntes Kapitel. Leg alle deine Sorgen in Gottes
Hand!
Achtzehntes Kapitel. Trage alle Plagen der Zeit mit
gleichem Mut wie Christus!
Neunzehntes Kapitel. Worin die wahre Geduld besteht /
und daß man das Unrecht geduldig leiden muß.
Zwanzigstes Kapitel. Bekenntnis der Schwachheit des
Menschen / und von den Trübsalen dieses Lebens.
Einundzwanzigstes Kapitel. Gott allein sei unser
höchstes Gut!
Zweiundzwanzigstes Kapitel. Dankbares Gedenken der
Wohltaten Gottes.
Dreiundzwanzigstes Kapitel. Vier notwendige
Bedingungen zur Erlangung des wahren / inneren
Friedens.
Vierundzwanzigstes Kapitel. Forsche nicht neugierig /
was andere tun!
Fünfundzwanzigstes Kapitel. Worin der dauerhafte Friede
des Herzens und der wahre Fortschritt in allem Guten
besteht.



Sechsundzwanzigstes Kapitel. Von der Würde und
Erhabenheit des freien Gemütes / das nicht so sehr
durch angestrengtes Lesen und Denken als vielmehr
durch Gebet und Tat errungen wird.
Siebenundzwanzigstes Kapitel. Das höchste Gut des
Menschen hat keinen ärgern Feind als die Eigenliebe des
Menschen.
Achtundzwanzigstes Kapitel. Bewaffnung wider die
Pfeile der Lästerung.
Neunundzwanzigstes Kapitel. Wie man in trüben
Stunden zu Gott beten soll
Dreißigstes Kapitel. Wie man um Hilfe bitten und mit
Zuversicht auf die wiederkommende Gnade warten soll
Einunddreißigstes Kapitel. Daß man alle Geschöpfe
verlassen muß, um ihn, den Schöpfer, zu finden
Zweiunddreißigstes Kapitel. Verleugne dich selbst und
widersteh aller ungeordneten Begierde.
Dreiunddreißigstes Kapitel. Von der Veränderlichkeit des
Herzens und von der festen Richtung unserer
Endabsicht auf Gott.
Vierunddreißigstes Kapitel. Gott / das höchste Gut
dessen / der Gott mehr als alles andere und in allem
andern liebt.
Fünfunddreißigstes Kapitel. In diesem Leben sind wir vor
Versuchung nie sicher.
Sechsunddreißigstes Kapitel. Was soll ich tun, wenn die
Menschen mich richten und verdammen?.
Siebenunddreißigstes Kapitel. Aus Liebe zu Gott sich
ganz in Gottes Willen ergeben, das ist der einzige Weg
zur wahren Freiheit des Herzens.



Achtunddreißigstes Kapitel. Von der Freiheit und
Herrschaft der Kinder Gottes.
Neununddreißigstes Kapitel. Sei nicht so ungestüm in
deinen Geschäften!
Vierzigstes Kapitel. Gott ist die Quelle alles Guten.
Einundvierzigstes Kapitel. Von der Verschmähung aller
zeitlichen Ehre.
Zweiundvierzigstes Kapitel. Wahren Frieden findest du
bei den Menschen nicht / du mußt ihn also auch nicht
bei ihnen suchen.
Dreiundvierzigstes Kapitel. Warnung vor der eitlen /
falschen Gelehrsamkeit.
Vierundvierzigstes Kapitel. Daß man das Äußere nicht zu
nahe an sein Herz kommen lassen soll.
Fünfundvierzigstes Kapitel. Sei vorsichtig / wenn du
redest / und nicht leichtgläubig / wenn andere reden!
Sechsundvierzigstes Kapitel. Daß man in den Tagen der
Lästerungen auf Gott allein vertrauen soll.
Siebenundvierzigstes Kapitel. Die ewige Freude ist aller
zeitlichen Leiden wert.
Achtundvierzigstes Kapitel. Vom Tag der Ewigkeit und
von der Nacht dieses Lebens.
Neunundvierzigstes Kapitel. Von dem Heimweh nach
dem ewigen Leben und von den großen Verheißungen /
die den mutigen Kämpfern gegeben sind.
Fünfzigstes Kapitel. Wie man in der Stunde der
Trostlosigkeit sein ganzes Herz in die Hände Gottes
legen soll.
Einundfünfzigstes Kapitel. Arbeitet gern im niedrigen Tal
/ wenn ihr auf dem hohen Berge euch nicht festhalten



könnt!
Zweiundfünfzigstes Kapitel. Der Sünder achte sich nicht
des Trostes und der Gnade wert / er fühle vielmehr / daß
er nichts als Strafe und Züchtigungen verdient habe.
Dreiundfünfzigstes Kapitel. Die Gnade des Himmels ist
etwas anderes als Weisheit der Erde.
Vierundfünfzigstes Kapitel. Natur und Gnade in ihren
entgegengesetzten Richtungen und Bewegungen.
Fünfundfünfzigstes Kapitel. Von dem Verderben der
menschlichen Natur und von der siegenden Kraft der
göttlichen Gnade.
Sechsundfünfzigstes Kapitel. Von der vollkommenen
Selbstverleugnung.
Siebenundfünfzigstes Kapitel. Werde nicht mutlos /
wenn du mancherlei Fehltritte tust / oder andere dir
Böses nachredend
Achtundfünfzigstes Kapitel. . Forsche nicht in den
unerforschlichen Tiefen der göttlichen Ratschlüsse!
Neunundfünfzigstes Kapitel. Gott allein ist meine
Hoffnung und Zuversicht.

IV. Buch Von dem Sakramente des Altars. Eine erbauende
Ermunterung zur heiligen Kommunion.

Erstes Kapitel. Von der Ehrfurcht / mit der wir uns dem
Tische des Herrn nahen und Christum empfangen sollen.
Zweites Kapitel. Gottes Güte und Liebe offenbart sich in
diesem Sakramente.
Drittes Kapitel. Es ist nützlich / oft zum Tisch des Herrn
zu gehen. Der Jünger Jesu spricht.
Viertes Kapitel. Die andächtige Kommunion bringt viel
Gutes. Der Jünger Jesu spricht.



Fünftes Kapitel. Vom Priesterstand und von dem hohen
Wert des heiligen Sakraments.
Sechstes Kapitel. Frage an Jesus Christus / wie man zur
Kommunion sich vorbereiten solle.
Siebentes Kapitel. Antwort auf die vorhergehende Frage:
Prüfe dich selbst / und dann iß von diesem Brote:
Achtes Kapitel. Christus opferte sich am Kreuze / opfere
auch du dich!
Neuntes Kapitel. Daß wir uns und alles / was unser ist /
Gott opfern und für alle beten sollen.
Zehntes Kapitel. Laß dich vom öfteren Hinzutreten zum
Tisch des Herrn nicht so leicht zurückhalten!
Elftes Kapitel. Der Leib Christi und die heilige Schrift:
doppelt Brot des Himmels / das die gläubige Seele nicht
gut entbehren kann.
Zwölftes Kapitel. Bereite dich mit allem Fleiß zur
heiligen Kommunion!
Dreizehntes Kapitel. Die Vereinigung mit Christus sei
dein Streben / denn dies ist auch der Zweck des
Sakraments!
Vierzehntes Kapitel. Von der besonderen Andacht
einiger Christen am Tisch des Herrn.
Fünfzehntes Kapitel. Die Gabe der Andacht wird auf dem
Wege der Demut und Selbstverleugnung gefunden.
Sechzehntes Kapitel. Daß wir alle unsere Anliegen
Christo klagen und ihn um seine Gnade anflehen sollen.
Siebzehntes Kapitel. Von der glühenden Liebe und
Begierde / Christum zu empfangen.
Achtzehntes Kapitel. Glaube an Jesus Christus und
grüble nicht / folge ihm nach und zweifle nicht.



I. Buch 
Ermahnungen / die denen /

welche ein frommes /
geistliches Leben führen wollen

/ heilsam sein können.
Inhaltsverzeichnis



Erstes Kapitel. 
Folge Christo nach und lerne

verschmähen / was vergänglich ist!
Inhaltsverzeichnis

Wer mir nachfolgt / der wandelt nicht in Finsternis /
spricht der Herr. Dies sind Worte aus dem Munde Christi /
die uns Mut einsprechen / seinem Leben treu nachzuleben /
wenn wir wahrhaft erleuchtet und von aller Blindheit des
Herzens geheilt werden wollen. Wir sollen also unser erstes
Streben daraus machen / in dem Leben Jesu Christi zu
forschen.

Die Lehre Christi übertrifft ohne Ausnahme alles / was die
Heiligen gelehrt haben; und wer den Geist Christi hätte / der
müßte in ihr ein verborgenes Himmelsbrot finden. Da
geschieht es aber / daß viele das Evangelium oft hören und
dabei fast ohne alle Rührung des Herzens bleiben / weil
ihnen der Geist Christi fehlt. Wer die Lehre Christi in ihrer
Fülle kennenlernen will / der muß mit allem Ernst darauf
dringen / daß sein ganzes Leben gleichsam ein zweites
Leben Jesu werde.

Was nützt es dir doch / über die Dreieinigkeit hochgelehrt
streiten zu können / wenn du die Demut nicht hast / ohne
die du der Dreieinigkeit nie angenehm werden kannst?
Wahrhaftig / hohe Worte machen den Menschen nicht heilig
und gerecht / sondern ein Leben voll Tugend / das macht bei
Gott uns angenehm. Es ist mir ungleich lieber / Reue und
Leid im zerschlagenen Herzen zu empfinden / als aus dem
Kopfe eine schulgerechte Erklärung geben zu können / was
Reue sei. Hättest du die ganze Bibel und die Sprüche aller
Weisen im Gedächtnis / hättest aber dabei nicht die Liebe
Gottes / seine Gnade nicht im Herzen: wozu hülfe dir all
jenes ohne dieses Einzige? O Eitelkeit der Eitelkeiten / alles



ist Eitelkeit / außer Gott lieben und ihm allein dienen. Das ist
die höchste Weisheit: Durch Verschmähung der Welt zum
himmlischen Reich hindurchdringen.

Also ist es Eitelkeit / vergängliche Reichtümer zu
sammeln und darauf seine Hoffnungen zu bauen. Also ist es
Eitelkeit / nach hohen Ehrenstellen zu trachten und gern
sich obenan zu setzen. Also ist es Eitelkeit / den Lüsten des
Fleisches sich zu überlassen und Freuden nachzujagen / die
uns einst die empfindlichsten Strafen zuziehen werden. Also
ist es Eitelkeit / nur immer zu wünschen / daß man lange
lebe / und wenig darum sich zu bekümmern / daß man
fromm lebe. Also ist es Eitelkeit / das Auge hinzuheften auf
das gegenwärtige und nie hinauszublicken auf das
kommende Leben. Also ist es Eitelkeit / sein Herz an das zu
hängen / was so schnell vorübergeht / und nicht dorthin zu
eilen / wo ewige Freude wohnt.

Erinnere dich doch oft an den Spruch des Weisen: Das
Auge kann nicht satt sich sehen / nicht satt sich hören das
Ohr. Reiß also dein Herz los von den sichtbaren Gütern und
erhebe es zu den unsichtbaren. Denn / die ihrer Sinnlichkeit
blind folgen / beflecken ihr Gewissen und verlieren die
Gnade Gottes.



Zweites Kapitel. 
Sei gering in deinen Augen!

Inhaltsverzeichnis

Es ist dem Menschen natürlich / viel wissen zu wollen;
aber noch so viel wissen und dabei den Herrn nicht fürchten
– wozu nützt es doch! Wahrhaftig / besser ein demütiger
Landmann / der seinem Gott dient / als ein stolzer
Weltweiser / der sich außer acht läßt und dafür die
Laufbahnen der Sterne mißt. Wer sich nach der Wahrheit
kennt / der findet sich wohl gering und schlecht in seinem
Auge und kann keine Freude daran haben / daß ihn die
Menschen loben. Hätte ich die Wissenschaft aller Dinge in
der Welt und fehlte mir nur das eine / die Liebe: was nützte
mir all dies Wissen vor Gott / der mich nach meinem Tun
richten wird?

Laß ab von der überspannten Wißbegier; denn es ist viel
Zerstreuung und viel Trug dabei. Die viel wissen / wollen
auch den Schein haben / daß sie viel wissen / und hören es
gern / wenn man von ihnen sagt: Sieh / das sind weise
Männer! Es gibt so viele Dinge in der Welt / deren Erkenntnis
der Seele wenig oder nichts einträgt. Und auf etwas anderes
sinnen / als was das Heil der Seele fördern hilft / dazu gehört
wahrhaftig ein großes Maß von Torheit. Viel Worte machen /
das stillet den Hunger der Seele nicht. Aber gut sein und
recht tun / das ist das rechte Labsal für unser Gemüt; und
ein reines Gewissen schafft uns große Zuversicht vor Gott.

Je mehr du weißt und je besser du es einsiehst / desto
strenger wirst du gerichtet werden / wenn dein Leben nicht
gerade um so viel heiliger sein wird / als deine Einsicht
besser war. Darum trage den Kopf nicht höher / weil du
diese Kunst oder jene Wissenschaft besitzest. Eben dies /
daß dir so viel Erkenntnis gegeben ist / soll dich mehr



furchtsam als stolz machen. Wenn es dir in den Kopf steigen
will / daß du so viele Dinge weißt und so gründlich verstehst
/ so denke dabei / daß es doch ungleich mehr Dinge gibt /
von denen du nichts weißt und nichts verstehst. Und wenn
du dich in den hohen Einbildungen von deiner Weisheit
verstiegen haben solltest / so steige eilig wieder herunter
und bekenne lieber deine Unwissenheit. Wie magst du dich
auch nur über einen einzigen Menschen erheben: Wozu
dies? Es werden doch noch viele in der Welt sein / die
gelehrter sind und das Gesetz besser verstehen als du.
Willst du etwas Rechtes lernen und wissen / so lerne die
große Kunst / gern unbekannt zu sein und dich für nichts
halten zu lassen.

Sich selbst nach der Wahrheit erkennen und nach
Verdienst verachten zu können / das ist die erhabenste
Wissenschaft / das ist die heilsamste Lehre für mich und
dich und uns alle. Aus sich nichts machen und andere gern
für besser und höher achten / das ist große Weisheit und
Vollkommenheit. Und sähest du einen andern öffentlich
sündigen oder einen schweren Fall tun / so halte dich
deshalb nicht für besser als ihn. Denn sieh / du weißt ja
nicht / wie lange du selbst noch im Guten feststehen wirst.
Gebrechlich sind wir alle / aber gebrechlicher als du selbst
sei in deinem Auge keiner.



Drittes Kapitel. 
Von der Lehre der Wahrheit.

Inhaltsverzeichnis

Selig / den die Wahrheit durch sich selbst unterweist /
nicht durch Bilder / die verschwinden / nicht durch Worte /
die verhallen! Selig / dem sie sich offenbart / wie sie ist!
Denn unser Meinen trügt uns oft / und unser Sinn reicht
nicht weit. Was nützt es uns denn / daß wir uns den Kopf
zerbrechen über Dinge / die verborgen und dunkel sind und
uns verborgen und dunkel bleiben dürfen / ohne daß wir
deshalb am Tage des Gerichts zur Strafe können gezogen
werden? Es ist eine große Torheit / daß wir Dinge / deren
Erkenntnis uns nützlich oder gar notwendig ist / außer acht
lassen und dafür Dinge / die bloß unsere Neugier reizen und
dabei noch uns schaden können / so mühsam erforschen.
Da heißt es recht: Augen haben und doch nicht sehen!

Und was liegt uns denn am Ende daran / daß wir all das
wissen / was die Schulen von den Gattungen und
Geschlechtern der Begriffe zu sagen wissen? Wem das
ewige Wort zu Herzen redet / der macht von vielerlei
Meinungen sich los. Es kommt doch alles von einem Wort
her / und alle Dinge zeugen im Grunde nur von einem Worte
/ und dies eine Wort ist dasselbe Wort / das im Anfang war
und jetzt auch zu uns redet. Ohne dieses Wort findest du
keinen gesunden Verstand und kein wahres Urteil. Wer das
Eine in allem finden / wer alles auf das Eine zurückführen /
wer in Einem alles sehen kann / der mag ruhigen / festen
Sinn behalten und den schönen Frieden in Gott nie verlieren.
O Wahrheit! Gott! mache mich eins mit dir in ewiger Liebe!
Wie oft ekelt mich / so mancherlei zu lesen und zu hören?
Denn alles / wonach mein Herz verlangt / ist in dir allein.



Schweigen sollen alle Lehrer / stille sein alle Geschöpfe vor
deinem Angesichte: rede du allein zu mir!

Je mehr ein Mensch eins mit sich und einfältig in seinem
Innersten geworden ist / desto mehr und höhere Dinge lernt
er ohne sonderliche Mühe verstehen; denn das Licht des
Verstandes kommt alsdann von oben zu ihm. Ein Geist / der
rein / einfältig und feststehend in seinem Innersten
geworden ist / wird auch durch die mancherlei Geschäfte
des Lebens nicht zerstreut; denn er tut alles zur Ehre seines
Gottes und arbeitet in sich / all den geheimen Neigungen
der Eigenliebe auf immer zu entsagen. Was hindert und
plagt dich doch mehr als die Neigung deines Herzens / die
noch ihr volles / ungetötetes Leben hat? Der gute Mann /
der sich seinem Gott ganz geweiht hat / ordnet zuerst in
seinem Inwendigen alles / was er hernach äußerlich
zustande bringen soll. Nicht ihn zieht das / was er tut / dahin
/ wohin ihn die sündhaften Neigungen haben wollen /
sondern er zieht und lenkt die Neigungen dahin / wohin sie
das Gesetz der gesunden Vernunft haben will. Wer hat wohl
einen heißeren Kampf zu kämpfen als der / welcher mit sich
selbst im Streite liegt / um sich zu besiegen? Und dies sollte
unser eigentliches Geschäft auf Erden sein: sich selbst
überwinden und täglich mehr Stärke über sich gewinnen
und so täglich im Guten vorwärts schreiten.

Alle Vollkommenheit dieses Lebens hat ihr
Unvollkommenes / und all unser noch so lichthelles Forschen
hat sein Dunkel. Demütiges Erkennen deiner selbst führt
dich sicherer zu Gott als tiefes Graben nach Wissenschaft.
Zwar muß man weder das gelehrte Wissen noch das
einfache Erkennen einer Sache lästern. Denn es ist ein
gutes Ding um das Wissen und Erkennen / und es gehört in
Gottes große Haushaltung hinein. Aber ein Gewissen ohne
Makel und ein Leben voll Tugend sind unvergleichlich mehr
wert als alles Wissen und Erkennen. Und gerade deshalb /
weil den meisten Menschen das Vielwissen mehr am Herzen
liegt als das Rechtleben / deshalb geraten sie auf so viele



Irrwege und schaffen mit all ihrem Wissen und Wissenwollen
keine oder nur geringe Frucht.

O wenn sie so rastlos daran arbeiten wollten / hier Laster
auszurotten / dort Tugenden zu pflanzen / wie sie sich müde
studieren / um ihresgleichen ein neues Rätsel aufgeben zu
können: ich denke / es würde nicht so viel Unrecht auf Erden
/ nicht so viel Ärgernis unter dem Volke / nicht so viel
Zuchtlosigkeit in den Klöstern sein! So viel ist gewiß: am
Tage des Gerichts wird man uns nicht fragen / was wir
gelesen / sondern was wir getan haben; nicht fragen / wie
schön wir gesprochen / sondern wie fromm wir gelebt
haben. Sage mir doch / wo sind jetzt alle jene Herren und
Meister / die du ehemals als große Gelehrte und gewaltige
Lehrer auf ihren Kanzeln oder in ihren Schriften gekannt
hast? Auf ihren Pfründen sitzen nun andere; und ich weiß
nicht / ob diese an ihre Vorgänger noch denken mögen. So
lange sie lebten / meinte man wohl / sie wären etwas
Großes / aber nun liegen sie in tiefer Vergessenheit.

O wie schnell ist die Herrlichkeit der Welt dahin! Hätten
sie ihr Leben mit ihrer bessern Erkenntnis in
Übereinstimmung gebracht / o dann hätten sie recht
studiert und recht gelesen. Wie viele stürzt doch ihr eitles
Wissen / das sie in aller Welt umhertreibt / in das Verderben
/ weil sie es so wenig sich angelegen sein lassen / Gottes
Willen zu tun? Und weil sie lieber groß als demütig sein
wollen / so werden sie in ihren Gedanken vollends eitel /
lauter Nichts. Es ist doch nur der wahrhaft groß / der Liebe
hat. Es ist nur der wahrhaft groß / der in seinen Augen klein
ist und alle Gipfel der Weltlehre für nichts halten kann. Es ist
nur der wahrhaft weise / der alles Irdische für Unrat hält /
um Christum zu gewinnen. Es ist nur der wahrhaft gelehrt /
der seinen eigenen Willen verleugnet und Gottes Willen
vollbringt.



Viertes Kapitel. 
Sei vorsichtig in allem / was du tust!

Inhaltsverzeichnis

Glaube nicht jedem Worte und traue nicht jedem Geiste.
Prüfe vielmehr alles / denn die Prüfung ist notwendig / und
prüfe es wie vor Gott / mit aller Achtsamkeit und
Beharrlichkeit. Prüfe / denn leider glauben und reden wir
von andern weit lieber Böses als Gutes / so schwach sind
wir. Nicht so der vollkommene Mann! Er glaubt nicht jedem
Geschwätz. Denn er kennt den schwachen Sinn der
Menschen und weiß wohl / wie sie zum Bösen so geneigt
und im Reden so gebrechlich sind.

O es ist große Weisheit / nicht so vorschnell und wie in
blinder Hitze zu handeln / auch nicht so fest und unbeugsam
auf eigenem Sinn und Dünkel zu bestehen! Auch das ist
Weisheit / nicht jedes Menschenwort für wahr zu halten und
/ was man etwa gehört und geglaubt hat / nicht sogleich
nachzuerzählen und in fremde Ohren zu übertragen. Suche
dir einen Mann aus / der gewissenhaft und weise ist / und
sein Rat sei dir heilig in allem! Gehe lieber zu dem bessern
Mann in die Schule als zu deinem Eigendünkel. Gut sein und
fromm leben / das macht weise vor Gott und gibt einen
bewährten Sinn. Je demütiger und gottergebener du bist /
desto weiser wirst du und ruhiger in allem.



Fünftes Kapitel. 
Wie man die heiligen Schriften lesen

soll.
Inhaltsverzeichnis

Wahrheit muß man in den heiligen Schriften suchen /
Wahrheit / nicht Beredsamkeit. Die Heilige Schrift soll in dem
nämlichen Geist gelesen werden / in dem sie verfaßt wurde.
Es muß dir bei dem Lesen der Schrift weit mehr um das
Heilsame der Lehre als um das Feine des Ausdrucks zu tun
sein. Und ein Buch / das noch so einfach und kunstlos /
dabei aber mit Andacht geschrieben ist / sollst du ebenso
gern lesen als ein anderes / in dem alles tiefgedacht und
fein ausgedrückt ist. Nie soll das Ansehen eines
Schriftstellers dich irre machen / nie sollst du acht darauf
haben / ob die großen Gelehrten ihn für ihresgleichen halten
oder nicht. Denn die Liebe zur reinen Wahrheit / und nur
diese Liebe / soll dich zum Lesen treiben. Frage nicht lange /
wer das gesagt habe / sondern sieh nur immer auf das / was
da gesagt wird. Denn die Menschen sind morgen nicht mehr
/ aber die Wahrheit des Herrn bleibt ewig. Und der Herr
redet auf mancherlei Weise zu uns / ohne Ansehen der
Person. Was uns beim Lesen der Schrift so oft im Wege steht
/ das ist unsere Neugier. Wir wollen noch grübeln und
begreifen da / wo wir weiter nichts tun als vorbeigehen
sollten. Wenn das Lesen dich wirklich besser machen soll /
so lies mit Demut / mit Einfalt / mit aller Treue gegen die
erkannte Wahrheit und laß die eitle Lust / ein großer
Gelehrter zu heißen / dich nicht anfechten. Frage gern und
höre schweigend / was die heiligen Männer lehren. Laß es
dich auch nicht verdrießen / auf die Gleichnisreden der Alten
zu horchen. Denn sie werden nicht ohne Ursache
vorgetragen.



Sechstes Kapitel. 
Von ungeordneten Neigungen.

Inhaltsverzeichnis

Sobald irgendeine Begierde des menschlichen Herzens
unordentlich sich gebärdet / sogleich ist der Unfriede da /
wird der Mensch uneins mit sich. Der Hochmütige und der
Geizige haben niemals Ruhe; wer aber die wahre Demut und
die rechte Armut des Geistes besitzt / der hat einen
unerschöpflichen Reichtum des Friedens in sich. Wer noch
nicht ganz in sich abgestorben ist / der ist schnell versucht
und schnell überwunden; jede Kleinigkeit wirft ihn zu Boden
/ und geringe / schlechte Dinge überwinden ihn. Wer noch
schwach im Geiste ist / noch unter dem Gebote des
Fleisches steht / noch von dem Hange zu sinnlichen Dingen
beherrscht wird / für den ist es ein schweres Stück Arbeit /
von irdischen Begierden ganz und auf immer sich
loszumachen. Deshalb macht er ein finsteres Gesicht / wenn
er sich selbst etwas Angenehmes versagen soll / und bricht
leicht in Zorn aus / wenn ein anderer ihm Widerstand tut.

Sobald er aber seine Lust befriedigt hat / so straft ihn das
Gewissen auf der Stelle / und die Hand dieses Richters liegt
schwer auf ihm. Denn er hat nun seine Leidenschaft
befriedigt / und diese Befriedigung kann nicht im geringsten
ihm behilflich sein zum Frieden / den er gesucht hat. Also
nicht dadurch / daß du wie ein Knecht deinen Begierden
nachgibst / sondern dadurch / daß du ihnen Widerstand
leistest / findest du den wahren Frieden des Herzens. Kein
Friede ist daher in einem Herzen / das dem Gesetze des
Fleisches dient oder in äußerlichen Dingen Ruhe sucht;
sondern nur in dem Menschen ist Friede / welcher dem
Gesetz des Geistes dient und das heilige Feuer auf seinem
Herde nicht ausgehen läßt.



Siebentes Kapitel. 
Laß keine eitle Hoffnung und keine

stolze Einbildung in dein Herz
Inhaltsverzeichnis

Wer auf Menschen oder auf andere Geschöpfe seine
Hoffnung baut / der baut auf Luft. Schäme dich nicht / aus
Liebe zu Jesus andern Menschen zu dienen / und laß dich
gern für arm und gering in dieser Welt ansehen. Vertraue
nicht auf dich selbst / sondern Gott allein sei es / auf dem
alle deine Hoffnungen ruhen. Tue / was du kannst / und Gott
wird deinem guten Willen freundlich beistehen. Vertraue
nicht auf deine Wissenschaft / noch auf den listigen Kopf
irgend eines Menschen. Setze vielmehr dein ganzes
Vertrauen auf die Gnade Gottes / der den Demütigen Hilfe
sendet und die / welche frevelhaft auf ihre eigene Macht
trauen / zu demütigen weiß / daß sie ihre Ohnmacht fühlen
müssen.

Suche deinen Ruhm nicht in Reichtümern / wenn du reich
bist / nicht in Freunden / wenn du mächtige Freunde hast;
sondern dein Gott / der dir alles Gute / das du schon hast /
gegeben hat und der über allen andern Gaben sich selbst
noch dir geben will / dein Gott sei auch dein Ruhm. Laß die
Größe oder Schönheit deines Leibes dich nicht aufblähen /
denn sieh / eine geringe Krankheit zerstört ihn und
verwandelt alle Schönheit in Häßlichkeit. Laß auch darüber /
daß du etwa so viel Geschicklichkeit und Scharfsinn
besitzest / kein eitles Wohlgefallen in dir aufkommen. Denn
sieh / sobald du dir selbst wohlgefällst / so mißfällst du Gott
/ dem alles zugehört / was du von Natur aus Gutes hast.

Achte dich nicht für besser als andere / denn sonst
möchtest du in Gottes Augen noch viel schlechter sein als
andere; und Gottes Auge kann nie unrecht sehen / es sieht /



was im Menschen ist. Erhebe dich auch nicht über andere
um deiner guten Werke willen / denn Gott richtet anders als
die Menschen. Ihm mißfällt oft / was den Menschen
wohlgefällt. Und wenn du auch wirklich etwas Gutes in dir
hast / so darfst du doch von andern das Bessere denken /
um deine Demut zu festigen und zu sichern. Wenn du allen
dich nachsetzest / das schadet dir nicht. Aber sehr schädlich
kann es für dich werden / wenn du dich auch nur einem
einzigen voransetzest. Wo Demut ist / weilt Friede / wo aber
Stolz ist / herrschen Eifersucht und Zorn.



Achtes Kapitel. 
Umgang und Vertraulichkeit.

Inhaltsverzeichnis

Öffne dein Herz nicht vor jedem Auge / sondern suche dir
einen Mann aus / der den Herrn fürchtet und wahrhaft weise
ist / und diesen mache zu deinem Vertrauten in allem / was
dir anliegt. Sei nicht oft bei Jünglingen und Fremden.
Schmeichle den Reichen nicht und erscheine nicht gern vor
den Großen. Geselle dich lieber zu denen / die durch Einfalt
und Demut / durch Andacht / Züchtigkeit und Sittsamkeit
sich deinem Herzen empfehlen / und rede mit ihnen von
Dingen / die erbauen. Flieh den vertraulichen Umgang mit
einer Frau und begnüge dich damit / alle frommen Frauen
dem Herrn zu empfehlen. Der vertraute Umgang mit Gott
und seinen Engeln sei immer der liebste Wunsch deines
Herzens / und deshalb meide du den unnötigen Umgang mit
Menschen.

Liebe muß man gegen alle im Herzen haben / aber
Vertraulichkeit mit jedermann taugt nichts. Oft leuchtet eine
ungekannte Person in der Ferne durch das Licht ihres guten
Rufs sehr helle / aber wenn sie vor dir steht / da verliert sich
der Glanz in deinem Auge. Manchmal glauben wir / es
würden andere große Freude daran haben / wenn wir mit
ihnen Umgang pflegten. Allein / sobald sie unser zuchtloses
Betragen wahrnehmen / so haben sie mehr Mißfallen an
unsern Fehlern als Wohlgefallen an ihrer Bekanntschaft mit
uns.



Neuntes Kapitel. 
Gehorsam und Unterwürfigkeit.

Inhaltsverzeichnis

Es ist nichts Geringes / im Gehorsam zu stehen / unter
einem Oberen zu leben und nicht sein eigener Herr zu sein.
Es ist auch ungleich sicherer / Untertan zu sein als Obrigkeit.
Aber viele sind untertan mehr / weil sie müssen / als weil sie
aus dem Trieb der Liebe her es wollen. Und diese haben
Plage über Plage / und jede Kleinigkeit ist für sie groß genug
/ daß sie darüber murren. Du magst dahin oder dorthin
laufen / du findest doch nirgends Ruhe als im demütigen
Gehorsam unter der Regierung eines Oberen. Zwar denkst
du oft: wenn ich an diesem oder jenem Orte lebte; Aber
diese Einbildung und der Wechsel des Wohnortes haben
schon viele getäuscht.

Es ist wahr / jeder lebt gern nach seinem Sinn und neigt
sich denen zu / die mit ihm eines Sinnes sind. Aber wenn
Gott in unserer Mitte wohnt / so werden wir / um den
Frieden zu erhalten / uns oft gedrungen fühlen / unsre
eigene liebste Neigung daran zu geben. Wer ist doch so
weise / daß er alles weiß / und alles / wie es ist / vollständig
weiß? Darum traue in keiner Sache zu viel auf deine Einsicht
/ sondern höre gern / was andere Leute davon denken. Ist
deine Meinung gut / und du stehst doch um Gottes willen
davon ab und folgst einem andern / so wirst du ungleich
mehr Nutzen davon haben / als wenn du deinem eigenen
Kopfe gefolgt wärest.

Es ist ein wahres Wort / und ich habe es oft sagen hören /
es sei ungleich sicherer / sich raten zu lassen / als andern
Rat zu geben. Es mag wohl auch dein Urteil hie und da
richtig sein / aber wenn du nie nachgeben willst / auch da
nicht / wo vernünftige Gründe dir zum Nachgeben raten / so



ist es ein sicheres Zeichen / daß du ein eitler Tor und ein
unbeugsamer Kopf bist.



Zehntes Kapitel. 
Flieh unnötiges Geschwätz und leere

Wortmacherei
Inhaltsverzeichnis

Laß / soviel es von dir abhängt / dich nicht in das
Getümmel der Welt hineinziehen. Denn sieh / weltliche
Händel / in die du dich einmischest / beschweren den Geist /
auch wenn du eine gerade / wohlmeinende Absicht dabei
haben solltest. Ach / die Eitelkeit befleckt so schnell den
schwachen Sinn und nimmt so schnell den freien Sinn des
Menschen gefangen. Ich wünschte / daß ich öfter
geschwiegen hätte und nicht unter Menschen gewesen
wäre. Aber warum reden wir denn so gern und schwätzen
miteinander / wo wir doch sehr selten ohne alle Befleckung
des Gewissens zum Stillschweigen zurückkehren? Deswegen
reden wir so gern miteinander / weil wir in der Unterredung
einer bei dem andern Trost und Erquickung suchen und dem
Herzen / das von so vielen Gedanken bedrückt ist / gern Luft
machen möchten. Und was wir lieben und wünschen oder
was uns drückt und drängt / davon reden / daran denken wir
gern.

Aber leider ist gar oft all unser Reden eitel und fruchtlos.
Denn dieser äußere Trost / den wir selbst uns schaffen /
verbaut uns den inneren / den nur Gott geben kann. Darum
laßt uns wachen und beten / damit die Zeit nicht
ungebraucht dahinfließe. Darfst du reden / und nützt es dir
zu reden / nun / so bringe vor / was zur Erbauung dient.
Aber weil wir von Jugend auf gewohnt sind / zu tun / was
nicht taugt / und immer zu wenig auf unsern Fortgang im
Guten bedacht sind / eben darum sind wir in der
Wachsamkeit über unsere Zunge so äußerst nachlässig.
Dadurch soll aber nicht geleugnet werden / daß ein



geistreiches Gespräch über Angelegenheiten des Geistes
das geistliche Leben kräftig fördere / besonders wenn
Menschen eines Sinnes und eines Geistes in Gott als ihrem
Mittelpunkte sich vereinigt haben.



Elftes Kapitel. 
Wie man Frieden in sich haben und

besser werden kann.
Inhaltsverzeichnis

Wir könnten viel Ruh und Frieden haben / wenn wir Kopf
und Herz nicht so sehr marterten mit dem / was andere
reden und tun / und was doch unser Gewissen gar nicht
berührt. Wie kann der lange in Frieden leben / der sich so
gern in fremde Geschäfte mischt / der von außen so viele
Anlässe sucht / der so selten oder nur flüchtig sich in sich
sammelte? Selig die / welche die rechte Einfalt des Herzens
besitzen / denn sie werden viel Frieden haben!

Warum sind doch einige Heilige zu einer so reinen
Vollkommenheit und zu einer so hohen Beschaulichkeit
gelangt? Weil sie von allen irdischen Begierden sich
loszumachen strebten / deswegen konnten sie mit ihrem
innersten Gemüte Gott allein anhangen und frei und eins
mit sich in sich verbleiben. Uns beherrschen die
Leidenschaften in uns / die dem armen Herzen so viel zu
schaffen geben / und die vergänglichen Dinge außer uns /
die dasselbe Herz in steter Bewegung halten und von einer
Empfindung zur andern jagen. Wir erkämpfen auch selten
über ein einziges Laster einen vollkommenen Sieg und es
fehlt uns durchaus an dem verzehrenden / heiligen Eifer /
täglich besser zu werden; deshalb bleiben wir immer so lau
oder werden am Ende gar kalt. Wären wir uns selbst ganz
abgestorben / wäre unser Innerstes nicht im geringsten in
das geheime Spiel der Neigungen verflochten und darin
gebunden / o dann könnten auch wir göttlicher Dinge inne
werden und von der himmlischen Beschaulichkeit schon hier
einen Vorgenuß bekommen. Das größte / das einzige
Hindernis sind wir uns selbst / wir sind nicht frei von



Leidenschaft und Lüsternheit und haben nicht Mut genug /
den schönen Lebensweg der Heiligen zu betreten. Es
braucht nur eine kleine Plage an unsre Tür zu klopfen /
sogleich ist all unser Mut dahin / und wir sehen wieder nach
menschlichen Tröstungen uns um.

Hätten wir den entschlossenen Mut / wie tapfere
Kriegsmänner auf dem Schlachtfeld zu stehen / schnell
würden wir die Hilfe des Herrn über uns vom Himmel
kommen sehen. Denn er will denen / die streiten und auf
seine Gnade trauen / so gewiß Hilfe senden / als gewiß ist /
daß er uns Anlaß zum Streite werden ließ / damit wir siegen
lernen sollen. Wenn wir unsere Fortschritte im Guten nur
immer in jene äußerlichen Übungen setzen / so wird unsere
Andacht bald zu Ende sein. An die Wurzel müssen wir die
Axt legen / damit wir von den ungeordneten Neigungen rein
werden und einen stillen Sinn und ungetrübten
Seelenfrieden bekommen mögen.

Wenn wir in jedem Jahr nur ein Laster ausrotteten / so
würden wir bald vollkommene Männer werden. Aber jetzt
zeigt nicht selten sich das Gegenteil: wir müssen gestehen /
daß wir in den ersten Tagen unsrer Bekehrung besser und
reiner waren / als wir jetzt nach vielen Jahren es sind. Der
Eifer im Guten und das Gute selbst sollten mit jedem Tage in
uns zunehmen; und jetzt wird es schon als eine Seltenheit
angesehen / wenn jemand nur noch einen Funken des
ersten Eifers in sich erhalten konnte. Wenn wir nur anfangs
ein wenig Gewalt uns antun möchten / so würde in der Folge
alles noch einmal so leicht und mit Freude getan sein.

Es ist schwer / wider seine Angewöhnung zu handeln /
aber noch schwerer / wider seinen eigenen Willen
anzugehen. Doch wenn du geringe / leichte Hindernisse
nicht zu beseitigen vermagst / wie wirst du große / schwere
Hindernisse aus dem Weg schaffen? Tu deinen Neigungen
Widerstand gleich in ihrem Entstehen und mache dich durch
frühe Entwöhnung von aller bösen Angewohnheit los / damit
aus einer geringen Beschwernis nicht nach und nach eine


