


Walter Grond knüpft im vorliegenden Essayband an seine in „Der
Erzähler und der Cyberspace“ dargelegten Thesen an, denenzufolge
der Gebrauch der digitalen Informationsnetze nicht unbedingt
einen Kulturverlust bedeutet, sondern vielmehr auch eine
Zerstörung bestehender Hierarchien und damit einen Gewinn an
Freiheit beinhalten könnte.
Jetzt geht der Autor zusammen mit mehreren Gesprächspartnern
diesen Überlegungen weiter nach: Auch in der Art der
Diskursführung trägt Grond der Komplexität des Netzes Rechnung.
In den Gesprächen und E-Mail-Dialogen wird vernetzt gedacht, die
Eindimensionalität des seine Gedanken Mitteilenden wird
aufgebrochen. Dabei ist die Bandbreite der angeschnittenen
Themen beachtlich und reicht von einer Diskussion zur
Mythenbildung um Thomas Bernhard über
mentalitätsphilosophische Debatten bis zum Konnex zwischen
Naturwissenschaft und Literatur.



Walter Grond

VOM NEUEN ERZÄHLEN:
GIPFELSTÜRMER UND FLACHLANDGEHER

Essays, Gespräche, E-Mail-Dialoge



© 2001
HAYMON verlag
Innsbruck-Wien
www.haymonverlag.at

Ungekürzte E-Book Ausgabe 2014.

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (Druck,
Fotokopie, Mikrofilm oder in einem anderen Verfahren) ohne schriftliche
Genehmigung des Verlages reproduziert oder unter Verwendung elektronischer
Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu unterschiedlichen
Darstellungen des vom Verlag freigegebenen Textes kommen.

ISBN 978-3-7099-7364-6

Cover: Benno Peter
Satz und Umbruch: Haymon Verlag

Dieses Buch erhalten Sie auch in gedruckter Form mit hochwertiger Ausstattung
in Ihrer Buchhandlung oder direkt unter www.haymonverlag.at.

http://www.haymonverlag.at/
http://www.haymonverlag.at/


Inhalt

ESSAYS

Vom neuen Erzählen. Nachsatz zu Der Erzähler und der Cyberspace
Gefährliche Wegkreuzungen
Kulturelles Gedächtnis und Evolution
Gipfelstürmer und Flachlandgeher
Ein Wurf kann in allen Gewässern Wellen schlagen

GESPRÄCHE

Die Partner der Gespräche

Über Thomas Bernhard und die Mythen der Intellektuellen.
Gespräch mit Klaus Zeyringer

Über Europa, die Gelehrtheit und eine Poetik der Mentalitäten.
Gespräch mit Dzevad Karahasan

Über die Medien, den Orient und das Internet. Gespräch mit Tarik
A. Bary

E-MAIL-DIALOGE

Die Partner der E-Mail-Dialoge

Über das Internet, die Kommunikation und die Literatur. Dialog
mit Susanne Berkenheger und Tilman Sack



Über die Neue Ökonomie, den Aberglauben und das ernste Leben.
Dialog mit Christian Eigner und Christine Maitz

Über die Vereinsamung, die Klischees und die Mehrsprachigkeit.
Dialog mit Dragana Dimitrijevic, Martin Krusche und Wessam
El Ghayat

Über die Wissenschaft und die Literatur für Autoren, Nicht-Leser
und Leser. Dialog mit Harald Kollegger und Kurt Lanthaler

Weitere E-Books aus dem Haymon Verlag



ESSAYS



Vom neuen Erzählen
Nachsatz zu Der Erzähler und der Cyberspace*

Über den Zeitraum eines knappen Jahres konnte man von Februar
1998 bis Jänner 1999 auf der Website www.goetz.de einem
Tagebuch-Experiment von Rainald Goetz folgen. Der am Ende
achthundertseitige Text erschien ein Jahr später unter dem Titel
Abfall für alle in Buchform. Goetz betonte, die häppchenartige Form
dieses Romans eines Jahres gehe auf das Internet zurück, in dem
das Buch, in täglichen Eintragungen publiziert, Stück für Stück
entstanden war. Sein Internet-Roman stelle das Abenteuerliche der
Gattung Roman überhaupt zur Diskussion.

Bei jungen Lesern stieß die weitschweifige Montage aus
alltäglichen Beobachtungen, Gedankensplittern, Aufzeichnungen
innerer und äußerer Geschehnisse, kritischen Zwischenrufen und
Versuchen einer zeitgemäßen Literaturtheorie auf viel Kritik. Die
Leser der Internetgeneration, auf deren kulturelle Gewohnheiten
sich das Buch immerhin berief, beklagten das Fehlen einer Fabel,
eines linearen Erzählbogens und der Konzentration auf ein Thema.
Hatte Goetz das Ideal seiner Sprache auf das World Wide Web
bezogen und als alltäglich, zugänglich und lebensnah bezeichnet, so
störte seine jungen Kritiker das Ausufernde, Bekennerische und
Privatistische seiner Ästhetik, in dem keine nachvollziehbare
Geschichte entlang vorstellbarer Figuren erzählt werde.

Erweist sich Rainald Goetz damit als der radikale Modernist,
dem gegenüber seine jungen Leser als hausbackene Traditionalisten
zurückbleiben? Oder hinkt Goetz mit seinem Sprachexperiment den
technologischen Umgestaltungen unserer Lebenswelten so sehr
hinterher, daß er für die geübten Bewohner der virtuellen Realität

http://www.goetz.de/


wie ein antiquierter Textbastler, ein Amateur im Mediengebrauch
erscheinen muß?

An diesem Beispiel läßt sich vor allem zeigen, wie prekär es
geworden ist, von literarischer Gültigkeit zu sprechen, ohne zu
bedenken, wie die Medien und der Computer die Lesegewohnheiten
verändert haben. Mit den neuen Kommunikationstechnologien
entstehen neben neuen literarischen Formen insbesondere neue
Milieus: Menschengruppen, die nicht mehr gegen das Alte
rebellieren, sondern Erfolg in ihrem eigenen Leben wünschen und
einen demgemäß anderen Kulturbegriff praktizieren.

Wer versucht, den gegenwärtigen Kulturwandel zu
beschreiben, fühlt sich ständig dabei ertappt, auf dem falschen Fuß
zu landen, genau im Augenblick, da er meint, sein Gewicht auf den
richtigen verlagert zu haben. Rainald Goetz sieht sich ja nicht
postfaschistischen Kollaborateuren gegenüber, wie die Modernisten
nach dem Zweiten Weltkrieg, die ihre ästhetische Selbstfindung auf
die Befreiung von erdrückenden Traditionen beriefen. Nicht
weniger vehement läßt sich behaupten, daß Rainald Goetz seit den
achtziger Jahren der deutschsprachige Autor ist, der das
Ineinandergreifen von popkulturellem Verhalten, literarischem und
kritischem Bewußtsein betreibt. Warum stößt also sein Abfall für
alle, den doch die etablierte Literaturkritik als versöhnlichen Weg
zwischen literarischer Qualität und Medienbewußtsein lobt, auf so
wenig Gegenliebe bei denen, die er betreffen soll?

Es gilt, den Kontext zu untersuchen, aus dem beide sprechen, um die
Kluft zu begreifen, die heute zwischen avanciertem Schreiben, wie
Goetz es betreibt, und avanciertem Lesen klafft, wie seine jungen
Kritiker es verstehen.

Ob Goetz ein Internet-Tagebuch oder ein herkömmliches
Tagebuch schreibt, seine tägliche Selbstentblößung also in einem
Medium oder in privater Zurückgezogenheit ausübt, so tut er es



doch offensichtlich stets, um sich in einer bestimmten Tradition des
Literatur-Schreibens zu behaupten. Wenn er einen Roman schreibt,
schreibt er einen Anti-Roman, will er sich doch als Mehr-oder-
weniger-Modernist der Mythen der bürgerlichen Welt erwehren.
Sein Anti-Roman als Protest gegen die Welt, wie sie ist, steht im
Kontext der Geisteswelt der Moderne, in der der Dichter als Rebell
gegen das Mittelmaß über einen bevorzugten Weltzugang verfügt –
also etwas so sagt, wie es noch nie gesagt worden ist.

Wie vor ihm die Dichter der klassischen Moderne betreibt Goetz
auch unter den Bedingungen des Internets eine Enthemmung der
Sprachgefängnisse. Das Sprachspiel stellt seine verbliebene Grenze
dar. Mit dem Sprachspiel erklärt sich auch das Privatistische seiner
Ästhetik, die doch als Gegenentwurf zur gesellschaftlichen
Wirklichkeit gedacht ist. Wenn Goetz von Abfall für alle spricht,
meint er einen Abfall hin zu seiner Alternative. Ästhetik liefert in
seiner geistesgeschichtlichen Tradition einen Ersatz für Moral, die
dichterische Sprache ist die Sprache der besseren Menschen, zu der
sich der Autor in seiner Sprachmühe hinbewegt.

So wie diese Tradition die Literatur als eine Art bessere
Wissenschaft vorstellt und ihrem Anspruch nach als experimentell
zu bezeichnen ist, erwarten diese Texte der experimentellen
Literatur eine Art wissenschaftlichen Leser. Autor und Leser wissen
sich in der Weltbibliothek aufgehoben – der Text ist ein Text ist ein
Text, schreibt der Autor, also ein selbstbezügliches Gebilde, das sich
auf Beispiele in der Weltbibliothek bezieht, sie zugleich zitiert und
verschlüsselt. Die Selbstbezogenheit der Literatur muß der Autor
immer wieder betonen, um den Leser nicht vergessen zu lassen: In
der Weltbibliothek ist nicht nur der Trost aufgehoben, dort sind
auch die Ideologien verwahrt! Schütze dich gegen die Mythen einer
Welt, die deinem Geist Böses sinnt! Geschichten sind nicht wahr und
werden nur erzählt, um deinen wachen Geist einzuschläfern!

Der Versuch von Rainald Goetz, seinen Roman eines Jahres im
Zwischenraum der Buch- und der Computerkultur zu positionieren,
will sich an alle Mitbewohner und Sprecher im Raum des Medialen



wenden. Sein Schreiben schließt damit an das Beste an, was die
Moderne verantwortet, nämlich die Loslösung des Geistes von den
Grenzen der Ideologien. Mit dem Raum der Kunst, ihrer Autonomie,
thematisiert Goetz die Haltung eines Individuums, das nach
geistiger Freiheit strebt – indem es nicht aufhört, die Fesseln der
Ideologien zu benennen.

Diese geistesgeschichtliche Tradition weist der Dichtung
universelle Gültigkeit zu. Nichts ist für Rainald Goetz daher
naheliegender, als die neuen Kulturtechniken, die mit dem
Computer verbunden sind, für die Zwecke der Befreiung zu
kolonisieren.

Dagegen sprechen seine jungen Kritiker aus dem Kontext einer
technischen Welt, in der die Literatur eines von vielen Verfahren zur
Herstellung medialer Oberflächen ist. Literatur verweist wie alles
Mediale auf Sinn und steht, was die Aufmerksamkeit für sie betrifft,
in Konkurrenz zum Film, zur Musik, zum Lebensstil, ja zum
Ereignis schlechthin.

Mit dem Bekenntnis zu einer Ökonomie der Aufmerksamkeit ist
ein Übereinkommen in Frage gestellt, das während des Monopols
der Schriftkultur galt – Autoren befinden sich mit ihrer Nähe zum
Wort in der Nähe der Wahrheit, paradoxerweise indem sie
Sprachkritik üben. Medienbenutzer wissen sich selbst an einem
bevorzugten Ort in einer Welt des vielfältigen und globalen
Zeichentransports, in dem selbst Zeit und Raum problematisch
geworden sind – Erreichbarkeit scheint für den Medienbenutzer
stets und überall herstellbar.

Jegliches Wissen und die Kommunikation über dieses Wissen
sind für die Bewohner der virtuellen Welt rascher denn je
verfügbar. Wer das Wissen der Weltbibliothek hütet, ist im besten
Fall, so er es zu vermitteln versteht, ein Dienstleister. Der Autor als
Dienstleister ist nicht mehr als ein Programmierer, jedenfalls kein
Demiurg, dessen Spuren wegen es sich lohnt, sich über die Maßen



abzumühen. Im Zentrum der Informationsgesellschaft wird der
Wunsch nach Freiheit mehr und mehr zur Befreiung des Körpers
von seinen biologischen Grenzen verschoben – der Universalismus,
den Autor in bezug auf die Entgrenzungen der Ideologien zu
formulieren, wirkt für Medienbenutzer rudimentär.

In einer medialisierten Welt zählt die Unterscheidung zwischen
Inhalt und Form einer Botschaft zum Alltagswissen. Von Kindheit
an lernt der Bewohner einer Welt der
Kommunikationstechnologien, daß mediale Wirklichkeiten in
beliebig großer Anzahl herstellbar sind. Gerade weil heute junge
Menschen ihren Alltag mit einem exzessiven Mediengebrauch
verbinden, sind sie darin Stoiker, cool, als Schutz vor der Gefahr, in
die Fallen von medial gebrochenen Erfahrungen zu tappen.
Betrachten sie im Fernsehen Werbung, interessiert sie weniger der
Inhalt als die Art und Weise, wie die Geschichte, der Plot, gebaut ist.
Sie kaufen das Produkt, weil sie damit einen bestimmten Lebensstil,
den des Werbeplots, simulieren, und sie tun es wieder als Stoiker,
flexibel. In gewissem Sinn praktizieren sie in ihrem Alltag, was
experimentelle Autoren in ihren Texten vorführen: Bilder, Töne,
Wörter dekonstruieren; mediale Fallbeispiele als Lebensentwürfe
zitieren; Botschaften montieren – und einen erfolgreichen Mix aus
Leben und Gelebtem und Gezeigtem zu versuchen. Sie sind cool, weil
sie Experten des Alltags in einer Informationsgesellschaft sind. Sie
sind so infantil wie rational, angepaßt an eine Welt, die ihren Erfolg
aus dem Verhältnis von Spiel und Vernunft bezieht – die
Benützerfreundlichkeit der mit dem Computer erzeugten virtuellen
Welten.

Während Rainald Goetz im weitesten Sinn eine experimentelle
Literatur schreibt, erinnert das Verlangen seiner jungen Kritiker
nach einer klaren und übersichtlichen Geschichte an Methoden
vormodernen Schreibens. Sie fordern damit aber kein altes,
sondern ein neues Erzählen ein. Während Goetz gemäß dem, was



das Internet ist, die vielen Möglichkeiten der Welt im Schreiben
aufzublättern versucht, ziehen seine jungen Kritiker in ihrem
Leseverhalten die Konsequenz aus der Erfahrung, in der unendlich
verzweigten Welt des Dokuversums oft genug in Sackgassen
gelandet zu sein. Die Hypertextstruktur des Internets hat sie
gelehrt, was die Wissensgesellschaft so problematisch erscheinen
läßt. Zwar rückt das Wissen auf den Oberflächen der Bildschirme
immer näher zusammen, offenbart damit aber auch, wie
fragmentiert und unvollständig es ist.

Will Goetz den menschlichen Geist im weitschweifigen Text
quasi zerfließen lassen, um seine Möglichkeiten vor dem
ideologischen Zugriff zu bewahren, verlangen seine jungen Kritiker
nach einer Konzentration, einer Sammlung, die es ihnen ermöglicht,
sich in der Informationswelt zu orientieren. Paradox daran ist, daß
Goetz in seinem Versuch der Entgrenzung ein demiurgischer Autor
geblieben ist, während seine jungen Kritiker mit ihrem Wunsch
nach Benützerfreundlichkeit den Welterschaffer durch einen
Navigator ersetzt haben wollen.

Geschichtenerzähler sind Navigatoren schlechthin. Wer nach
einem neuen Erzählen unter den Bedingungen der
Informationsgesellschaft verlangt, weiß um die mediale
Gebrochenheit gegenwärtiger Existenz, um die Selbstbezogenheit
jedes Textes, um die Problematik des Kontextes jeden Wissens. Er
will den Subtext von Literatur, die Versuchsanordnung des
Experiments Text nicht mehr vorgeführt bekommen. Er knüpft an
traditionelles Geschichtenerzählen an, um beispielhafte Wege durch
den Dschungel medialer Wirklichkeiten zu erfahren.

Weder ist das ästhetische Verfahren von Rainald Goetz
überkommen, noch bezeichnet das Verlangen seiner jungen
Kritiker, daß wieder erzählt werde, einen Rückfall. Vielmehr drückt
dieses Verlangen eine hinzugewonnene Möglichkeit aus.

Zu den Erscheinungen der Informationsgesellschaft zählt, daß
sie zur Öffnung einer Definitionsgewalt beiträgt, die nur eine
Ästhetik auf dem endzeitlichen Weg der Moderne zur absoluten



Kunst gelten lassen will. Damit kann die Langeweile wieder zur
ästhetischen Kategorie werden.

Ein neues Erzählen, was kann es meinen?
Ein Erzählen ohne Zentrum, ohne ideologische und ohne

formale Mitte. Ein Navigieren in realen und virtuellen Räumen, im
Wissen der Komplexität und ihrer Unauflösbarkeit. Einen linearen
Entwurf von Geschichte, der dem selbstbewußten Surfen im
Internet ähnelt. Ein kühles, ökonomisches Verfahren der Sprache,
ein Kalkül der Emotionen, die geweckt werden wollen.

Wir haben ja keineswegs aufgehört zu leben, zu lieben und zu
sterben, will damit gesagt sein. Das alles ähnelt dem alten
authentischen Erzählen zwar dem Schein nach. Das neue Erzählen
ist jedoch ein Remixen, wie in der Musik üblich. Authentizität wird
simuliert, ein Verfahren zur Verbesserung, zur Intensivierung des
Lebensgefühls.

Neues Erzählen kann also eine Literatur meinen, die entlang
von Stoffen geschrieben wird, die Figuren, Beziehungsgeflechte und
Handlungsbögen entwirft und die Fiktion als eine erprobte und
erfolgreiche Kulturtechnik einsetzt und damit einen Brückenschlag
zwischen der Geistesgeschichte und der technischen Rekombination
im Zeichen der digitalen Codes versucht.

Virtuelle Welten tendieren zum Krieg der Gegenwart gegen alle
anderen Zeiten. Das Gedächtnis geht dabei nicht verloren, wird
aber im andauernden Mix der Zeiten und Räume entkräftet. Wenn
ein neues Erzählen die historischen Zusammenhänge
wiederentdeckt, stiftet es jedoch nicht traditionelle Identität.
Medienkonvergenz bewirkt ja nicht nur eine Vereinheitlichung des
Informationsflusses, sondern bringt ebenso und ständig eine neue
Vielfalt hervor. Einen Dialog nicht nur zwischen sich fremden
Kulturen, sondern auch zwischen den verschiedenen
gesellschaftlichen Feldern der eigenen Kultur.



Mehr und mehr entsteht etwas wie Mehrsprachigkeit im
kulturellen Verhalten. Neues Erzählen gibt zwar den Anspruch auf
den Universalismus der Literatur auf, wagt jedoch den Versuch,
über die Milieus hinweg jene Mehrsprachigkeit zu artikulieren.

* Walter Grond: Der Erzähler und der Cyberspace. Essays. Haymon 1999



Gefährliche Wegkreuzungen

Nicht wenige Autoren nennen den Begriff der Information, seine
Flatterhaftigkeit und vergängliche Aktualität, literaturunwürdig.
Polemisch setzen sie multimediale Kulturtechniken als Inbegriff des
Postmodernismus mit Kunstfeindlichkeit gleich und bezeichnen eine
essentielle Literatur als Trost und Rettung der Menschheit. Diese
collagiere nicht historische Stoffe, gebe also nicht tradierte
Literatur als Konsumenten-Erinnerung spielerisch wieder, wie es
einer multimedialen und computergestützten Kulturtechnik
entspräche. Vielmehr heilige ein literarisches Verfahren Geschichte
durch den besonderen Autorenblick, also im Sinn einer Politik der
Identität.

In einer MTV-Talk-Sendung hörte ich kürzlich ein Interview mit
einem deutschen Rapper. Nach der Erläuterung von Grundzügen
der poetischen Technik des Rappen, äußerte er die Überzeugung,
anspruchsvolles zeitgenössisches Erzählen ereigne sich
hauptsächlich im Feld der Popmusik. Nun wurden in den letzten
Jahren Hiphop, afrikanischer Pop oder Bad-Girls-Pop oft als
multikulturelle Chimären des Neoliberalismus kritisiert. Und doch,
unzweifelhaft kursieren mit der weltweiten Warenzirkulation auch
Ideen und Vorstellungen unterdrückter und marginalisierter
Kulturen, befördert also die Entwertung der Produktionsstandorte
durch die elektronischen Kommunikationstechnologien auch das
Entstehen einer neuen – multimedialen wie multikulturellen –
Kulturmatrix.

Was für die Weltmusik gilt, gilt auch für postkoloniale
Literatur. Sie erfreut sich in ihren Ursprungsländern wie auch in
Europa großer Beliebtheit, nicht zuletzt ihres Rufes wegen, eine



Literatur „von unten“ zu sein und „etwas zu erzählen“. Romane von
García Márquez, Toni Morrison, Salman Rushdie, Tahar Ben
Jelloun, Arundhati Roy oder Hanif Kureishi erinnern daran, daß
wir in einer Epoche der Vertreibung und Migrationen leben, einer
des Multikulturalismus wie der Vielsprachigkeit, einer der
gespaltenen Identitäten und der gespaltenen Loyalitäten. Und: ihre
Autoren verkörpern ein Verhalten, das die Warenkultur als gegeben
hinnimmt und trotzdem mit einer kulturellen Praxis aufwartet, die
politische Ansprüche hat. Postkoloniale Autoren entsprechen nicht
dem Bild des radikalen Autors, eher dem von Popstars. So kommt
denn auch der amerikanische Ethnic-Studies-Forscher George
Lipsitz in seiner Untersuchung der kulturellen Dimensionen einer
globalisierten Wirtschaft zum Schluß, daß die heute spannendsten
Entwicklungen paradoxerweise dort geschehen, wo auch die
größten Gefahren lauern: an den Wegkreuzungen, wo sich Markt
und Kunst begegnen, den Dangerous Crossroads von Ökonomie
und Kultur. Gerade Künstler unterdrückter Völker hätten den
Kapitalismus am eigenen Leib begriffen und seien daher Wegweiser
in die postindustrielle Welt.

Postkoloniale Literatur hat ebenso wie Popmusik den
gigantischen Austausch von Bevölkerungen und von Kulturwaren
rund um den Globus zum Hintergrund. Sie schafft vielfältige
kulturelle Querverbindungen und führt zu eben jenen gefährlichen
Wegkreuzungen, die die vielschichtigen Beziehungen zwischen
Kunst und Kommerz sichtbar machen. Damit angezeigt ist auch die
gigantische Umwälzung der Beziehungen zwischen Zentrum und
Peripherie. Und: in einer Welt des andauernden Austausches von
Informationen entlarvt sich die Pose des radikalen Künstlers als
das, was sie attackiert und zugleich selbst ist: Inszenierung von
Elitarismus.

Die literarische Moderne hatte sich an Modellen einer
künstlerischen Avantgarde versucht, um von Freiräumen und
autonomen Feldern aus gegen die bürgerliche Welt ideologisch
mobil zu machen und einen radikalen Wandel der Gesellschaft



vorzubereiten. Dagegen wirkt ein Autor wie Salman Rushdie
geradezu angepaßt: seine Satanischen Verse predigen eine
ironische Praxis des Kulturmixes und vielstimmigen Mischmasches.

Postkoloniale Strategien reagieren auf die Erfahrung der
totalitären Katastrophen des 20. Jahrhunderts, wollen deswegen
pragmatisch sein und innerhalb der Marktgesellschaft wirken.
Über den Zusammenhang von Postkolonialismus und Popkultur hat
George Lipsitz etwas Entscheidendes geäußert: War im Zeitalter
der Industralisierung die Geschichte das große Thema der
Literatur, verleiht die Reichweite und Bandbreite der elektronischen
Kommunikation sowohl der Produktion wie auch dem Konsum ein
weltweit gleiches, rationalisiertes Gesicht. So wird der Ort zum
grundlegenden Problem der postindustriellen Ära. Popkultur stärkt
das Gefühl für den Ort, indem sie zeigt, daß der gemeinsame
kulturelle Ort nicht mehr unbedingt der gemeinsame geographische
Ort ist.

Wer sich über gegenwärtige Befindlichkeiten informieren will,
schaut fern, hört Musik oder surft im Internet. Ein Gefühl für die
Dringlichkeit der Welt durchzieht die populäre Musik, schreibt
George Lipsitz, und etwas Derartiges läßt sich auch von einer
Literatur sagen, die sich wie die Kriminalromane von Henning
Mankell wohl auch deswegen so großer Beliebtheit erfreut, weil aus
ihr eben diese Dringlichkeit der Zukunft spricht.



Kulturelles Gedächtnis und Evolution

Im Forschungsbericht, dem sechzehnten von 22 Bänden seiner
Geschichte der Empfindlichkeit, läßt Hubert Fichte den Schriftsteller
Jäcki und die Fotografin Irma nach Dangriga/Belize in die Karibik
reisen. Dabei stenografiert er, wie Fichte bemerkt, stur den
Tageslauf zweier Ethnologen vom 4. bis 14. Februar 1980, muß aber
am Ende feststellen, daß die europäischen Versuche, engagiert auf
die Herausforderung durch das Elend in der Dritten Welt zu
reagieren, allesamt gescheitert seien. Fichtes Diagnose betrifft nicht
nur das politische Engagement, sondern auch die wissenschaftliche
Forschung und damit seinen eigenen Erkenntnisanspruch. Sein
Protagonist hatte als schlichter Reporter in der Nachfolge Herodots
die Verhältnisse schildern wollen und bezeichnet nun resigniert
Herodot, den ersten abendländischen Historiker, als den ersten
Romancier. Herodot habe geschrieben, wie er sich Ägypten
vorstellte und wie die Ägypter ihm Ägypten vorlogen. Lügen und
Lügen aufzeigen, die der Ägypter wie auch die eigenen. Die
Wissenschaften selbst seien Romane – über Helden wie Hegel,
Freud oder Lacan.

Fichte schreibt in kurzen Sätzen, protokollartig, in der Art von
Botschaften, wie man sie im Seefunk überträgt. Tatsächlich liegen
dem Roman Tonbandaufzeichnungen zugrunde, Fichtes Material
seiner ethnologischen Feldforschung. Der Fluß von Informationen,
den Fichte in Gang bringt, ist einem strengen Code unterworfen,
einem Ordnungsprinzip, das sich schlichter Sätze bedient, um sich
selbst weiterzutragen und ein vielschichtiges Bild unser Welt zu
erzeugen. Fichte beschreibt nicht nur, wie sich europäische und
außereuropäische Kulturen durchweben, sondern führt vor, wie



Kultur in Natur eingebettet ist; immer wieder schimmert durch,
daß ein grundlegendes Prinzip das komplexe System Erde am
Laufen hält, dem nachzuspüren Fichtes Motor für seine
Forschungen zu sein scheint.

Benennt Hubert Fichte jenes grundlegende Prinzip?
Unmißverständlich ruft er im Forschungsbericht einmal aus: Ich
bin Darwinist! Demnach meint er wohl die Fähigkeit der
Replikation, der Selbstverdoppelung. Biologisches Leben entsteht in
seiner üppigen Vielfalt aufgrund dieser Fähigkeit, was die Existenz
von Replikatoren voraussetzt, und so drehen sich
naturwissenschaftliche Auseinandersetzungen auch um die Frage,
ob Replikatoren Individuen sind, die sich durch Kopie vermehren,
ob dahinter eine vielgestaltige Kraft steht, die alles am Laufen hält,
oder reduktionistisch betrachtet, ob Gene im Sinn einer Schablone
am Werken sind.

Freilich äußert sich Fichte nicht über genetische Replikatoren.
Seine Sprache aber geht gewissermaßen darwinistisch vor. In
seinem Roman entsteht ein kulturelles Universum aus einem Fluß
von Informationen, die sich wiederholen und auf der Grundlage
berechenbarer Größen hierarchisch kombinieren und anordnen.
Sein Thema ist das kulturelle Gedächtnis, das er in zweierlei
Hinsicht naturwissenschaftlich betrachtet: zum einen, indem er es
in den größeren Zusammenhang der belebten und unbelebten Natur
stellt, und zum anderen, indem er sich methodisch
naturwissenschaftliche Perspektiven zunutze macht. Fichtes Sätze
entwickeln als Erinnerungsskripten selbst das Gefüge (was an die
Fähigkeit lebender Mechanismen, sich zu replizieren, erinnert); als
Autor tritt Fichte in der Gestalt Jäckis dann auf, wenn es darum
geht, den freien Willen zu äußern, sich also als Mensch mit seiner
Fähigkeit zum Dialog zu behaupten. Das bedeutet auch: Fichtes
Protagonist scheitert zwar in der Nachfolge Herodots (als
Europäer), aber es steht ihm trotzdem frei, weiterzuschreiben.

Zu den am meisten diskutierten Interpretationen des
Darwinismus gehört Richard Dawkins These, das Leben fristen


