VVALTER .
CROND - :
VOM NEUEN ERZAH
GIPFELSTURMER UI\ID
FLACHLANDGEHER
HAYMOIN

(ERRE

)

— ¥
anes -8 )
-~ LN
i E Flg o
— . -
i
_— e 4
_"‘\" f‘l“".— '] -..
- T . ] -
— iy,
— -




Walter Grond kniipft im vorliegenden Essayband an seine in ,,Der
Erzdahler und der Cyberspace® dargelegten Thesen an, denenzufolge
der Gebrauch der digitalen Informationsnetze nicht unbedingt
einen Kulturverlust bedeutet, sondern vielmehr auch eine
Zerstorung bestehender Hierarchien und damit einen Gewinn an
Freiheit beinhalten konnte.

Jetzt geht der Autor zusammen mit mehreren Gesprdchspartnern
diesen Uberlegungen weiter nach: Auch in der Art der
Diskursfiihrung trdagt Grond der Komplexitdt des Netzes Rechnung.
In den Gesprdachen und E-Mail-Dialogen wird vernetzt gedacht, die
Eindimensionalitdt des seine Gedanken Mitteilenden wird
aufgebrochen. Dabei ist die Bandbreite der angeschnittenen
Themen beachtlich und reicht von einer Diskussion zur
Mythenbildung um Thomas Bernhard iiber
mentalitdtsphilosophische Debatten bis zum Konnex zwischen
Naturwissenschaft und Literatur.



Walter Grond

VOM NEUEN ERZAHLEN:
G IPFELSTURMER UND FILACHILANDGEHER

Essays, Gesprdache, E-Mail-Dialoge

Haymon



© 2001

HAYMON verlag
Innsbruck-Wien
www.haymonverlag.at

Ungekurzte E-Book Ausgabe 2014.

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (Druck,
Fotokopie, Mikrofilm oder in einem anderen Verfahren) ohne schriftliche
Genehmigung des Verlages reproduziert oder unter Verwendung elektronischer
Systeme verarbeitet, vervielfaltigt oder verbreitet werden.

Abhangig vom eingesetzten Lesegerat kann es zu unterschiedlichen
Darstellungen des vom Verlag freigegebenen Textes kommen.

ISBN 978-3-7099-7364-6

Cover: Benno Peter
Satz und Umbruch: Haymon Verlag

Dieses Buch erhalten Sie auch in gedruckter Form mit hochwertiger Ausstattung
in Ihrer Buchhandlung oder direkt unter www.haymonverlag.at.


http://www.haymonverlag.at/
http://www.haymonverlag.at/

Inhalt

EssAys

Vom neuen Erzdhlen. Nachsatz zu Der Erzdhler und der Cyberspace
Gefdahrliche Wegkreuzungen

Kulturelles Geddchtnis und Evolution

Gipfelstiirmer und Flachlandgeher

Ein Wurf kann in allen Gewdassern Wellen schlagen

GESPRACHE
Die Partner der Gesprdche

Uber Thomas Bernhard und die Mythen der Intellektuellen.
Gesprdch mit Klaus Zeyringer

Uber Europa, die Gelehrtheit und eine Poetik der Mentalitditen.
Gesprdch mit Dzevad Karahasan

Uber die Medien, den Orient und das Internet. Gespréich mit Tarik
A. Bary

E-MAIL-DIALOGE
Die Partner der E-Mail-Dialoge

Uber das Internet, die Kommunikation und die Literatur. Dialog
mit Susanne Berkenheger und Tilman Sack



Uber die Neue Okonomie, den Aberglauben und das ernste Leben.
Dialog mit Christian Eigner und Christine Maitz

Uber die Vereinsamung, die Klischees und die Mehrsprachigkeit.
Dialog mit Dragana Dimitrijevic, Martin Krusche und Wessam
El Ghayat

Uber die Wissenschaft und die Literatur fiir Autoren, Nicht-Leser
und Leser. Dialog mit Harald Kollegger und Kurt Lanthaler

Weitere E-Books aus dem Haymon Verlag



ESSAYS



Vom neuen Erzdhlen

Nachsatz zu Der Erzdhler und der Cyberspace*

Uber den Zeitraum eines knappen Jahres konnte man von Februar
1998 bis Jdnner 1999 auf der Website wwuw.goetz.de einem
Tagebuch-Experiment von Rainald Goetz folgen. Der am Ende
achthundertseitige Text erschien ein Jahr spdter unter dem Titel
Abfall fiir alle in Buchform. Goetz betonte, die happchenartige Form
dieses Romans eines Jahres gehe auf das Internet zuriick, in dem
das Buch, in tdglichen Eintragungen publiziert, Stiick fiir Stiick
entstanden war. Sein Internet-Roman stelle das Abenteuerliche der
Gattung Roman tiberhaupt zur Diskussion.

Bei jungen Lesern stieff die weitschweifige Montage aus
alltaglichen Beobachtungen, Gedankensplittern, Aufzeichnungen
innerer und duflerer Geschehnisse, kritischen Zwischenrufen und
Versuchen einer zeitgemdflen Literaturtheorie auf viel Kritik. Die
Leser der Internetgeneration, auf deren kulturelle Gewohnheiten
sich das Buch immerhin berief, beklagten das Fehlen einer Fabel,
eines linearen Erzdhlbogens und der Konzentration auf ein Thema.
Hatte Goetz das Ideal seiner Sprache auf das World Wide Web
bezogen und als alltdglich, zugdnglich und lebensnah bezeichnet, so
storte seine jungen Kritiker das Ausufernde, Bekennerische und
Privatistische seiner Asthetik, in dem keine nachvollziehbare
Geschichte entlang vorstellbarer Figuren erzdahlt werde.

Erweist sich Rainald Goetz damit als der radikale Modernist,
dem gegeniiber seine jungen Leser als hausbackene Traditionalisten
zuriickbleiben? Oder hinkt Goetz mit seinem Sprachexperiment den
technologischen Umgestaltungen unserer Lebenswelten so sehr
hinterher, daf; er fiir die geiibten Bewohner der virtuellen Realitdt


http://www.goetz.de/

wie ein antiquierter Textbastler, ein Amateur im Mediengebrauch
erscheinen muf3?

An diesem Beispiel lafit sich vor allem zeigen, wie prekar es
geworden ist, von literarischer Giiltigkeit zu sprechen, ohne zu
bedenken, wie die Medien und der Computer die Lesegewohnheiten
verdndert haben. Mit den neuen Kommunikationstechnologien
entstehen neben neuen literarischen Formen insbesondere neue
Milieus: Menschengruppen, die nicht mehr gegen das Alte
rebellieren, sondern Erfolg in ithrem eigenen Leben wiinschen und
einen demgemdf; anderen Kulturbegriff praktizieren.

Wer wversucht, den gegenwdrtigen Kulturwandel zu
beschreiben, fiihlt sich stdandig dabei ertappt, auf dem falschen Fuf3
zu landen, genau im Augenblick, da er meint, sein Gewicht auf den
richtigen verlagert zu haben. Rainald Goetz sieht sich ja nicht
postfaschistischen Kollaborateuren gegentiiber, wie die Modernisten
nach dem Zweiten Weltkrieg, die ihre dsthetische Selbstfindung auf
die Befreiung von erdriickenden Traditionen beriefen. Nicht
weniger vehement laft sich behaupten, daff Rainald Goetz seit den
achtziger Jahren der deutschsprachige Autor ist, der das
Ineinandergreifen von popkulturellem Verhalten, literarischem und
kritischem Bewuftsein betreibt. Warum stofit also sein Abfall fiir
alle, den doch die etablierte Literaturkritik als versohnlichen Weg
zwischen literarischer Qualitdt und Medienbewuftsein lobt, auf so
wenig Gegenliebe bei denen, die er betreffen soll?

Es gilt, den Kontext zu untersuchen, aus dem beide sprechen, um die
Kluft zu begreifen, die heute zwischen avanciertem Schreiben, wie
Goetz es betreibt, und avanciertem Lesen klafft, wie seine jungen
Kritiker es verstehen.

Ob Goetz ein Internet-Tagebuch oder ein herkommliches
Tagebuch schreibt, seine tdagliche Selbstentbloffung also in einem
Medium oder in privater Zuriickgezogenheit ausiibt, so tut er es



doch offensichtlich stets, um sich in einer bestimmten Tradition des
Literatur-Schreibens zu behaupten. Wenn er einen Roman schreibt,
schreibt er einen Anti-Roman, will er sich doch als Mehr-oder-
weniger-Modernist der Mythen der biirgerlichen Welt erwehren.
Sein Anti-Roman als Protest gegen die Welt, wie sie ist, steht im
Kontext der Geisteswelt der Moderne, in der der Dichter als Rebell
gegen das Mittelmap iiber einen bevorzugten Weltzugang verfiigt —
also etwas so sagt, wie es noch nie gesagt worden ist.

Wie vor ihm die Dichter der klassischen Moderne betreibt Goetz
auch unter den Bedingungen des Internets eine Enthemmung der
Sprachgefdngnisse. Das Sprachspiel stellt seine verbliebene Grenze
dar. Mit dem Sprachspiel erkldrt sich auch das Privatistische seiner
Asthetik, die doch als Gegenentwurf zur gesellschaftlichen
Wirklichkeit gedacht ist. Wenn Goetz von Abfall fiir alle spricht,
meint er einen Abfall hin zu seiner Alternative. Asthetik liefert in
seiner geistesgeschichtlichen Tradition einen Ersatz fiir Moral, die
dichterische Sprache ist die Sprache der besseren Menschen, zu der
sich der Autor in seiner Sprachmiihe hinbewegt.

So wie diese Tradition die Literatur als eine Art bessere
Wissenschaft vorstellt und ihrem Anspruch nach als experimentell
zu bezeichnen ist, erwarten diese Texte der experimentellen
Literatur eine Art wissenschaftlichen Leser. Autor und Leser wissen
sich in der Weltbibliothek aufgehoben — der Text ist ein Text ist ein
Text, schreibt der Autor, also ein selbstbeziigliches Gebilde, das sich
auf Beispiele in der Weltbibliothek bezieht, sie zugleich zitiert und
verschliisselt. Die Selbstbezogenheit der Literatur muf3 der Autor
immer wieder betonen, um den Leser nicht vergessen zu lassen: In
der Weltbibliothek ist nicht nur der Trost aufgehoben, dort sind
auch die Ideologien verwahrt! Schiitze dich gegen die Mythen einer
Welt, die deinem Geist Boses sinnt! Geschichten sind nicht wahr und
werden nur erzdhlt, um deinen wachen Geist einzuschldfern!

Der Versuch von Rainald Goetz, seinen Roman eines Jahres im
Zwischenraum der Buch- und der Computerkultur zu positionieren,
will sich an alle Mitbewohner und Sprecher im Raum des Medialen



wenden. Sein Schreiben schliefit damit an das Beste an, was die
Moderne verantwortet, namlich die Loslosung des Geistes von den
Grenzen der Ideologien. Mit dem Raum der Kunst, threr Autonomie,
thematisiert Goetz die Haltung eines Individuums, das nach
geistiger Freiheit strebt — indem es nicht aufhort, die Fesseln der
Ideologien zu benennen.

Diese geistesgeschichtliche Tradition weist der Dichtung
universelle Giiltigkeit zu. Nichts ist fiir Rainald Goetz daher
naheliegender, als die neuen Kulturtechniken, die mit dem
Computer verbunden sind, fiir die Zwecke der Befreiung zu
kolonisieren.

Dagegen sprechen seine jungen Kritiker aus dem Kontext einer
technischen Welt, in der die Literatur eines von vielen Verfahren zur
Herstellung medialer Oberfldchen ist. Literatur verweist wie alles
Mediale auf Sinn und steht, was die Aufmerksamkeit fiir sie betrifft,
in Konkurrenz zum Film, zur Musik, zum Lebensstil, ja zum
Ereignis schlechthin.

Mit dem Bekenntnis zu einer Okonomie der Aufmerksambkeit ist
ein Ubereinkommen in Frage gestellt, das wdihrend des Monopols
der Schriftkultur galt — Autoren befinden sich mit ithrer Ndahe zum
Wort in der Ndahe der Wahrheit, paradoxerweise indem sie
Sprachkritik iiben. Medienbenutzer wissen sich selbst an einem
bevorzugten Ort in einer Welt des vielfdltigen und globalen
Zeichentransports, in dem selbst Zeit und Raum problematisch
geworden sind — Erreichbarkeit scheint fiir den Medienbenutzer
stets und iiberall herstellbar.

Jegliches Wissen und die Kommunikation iiber dieses Wissen
sind fiir die Bewohner der virtuellen Welt rascher denn je
verfiigbar. Wer das Wissen der Weltbibliothek hiitet, ist im besten
Fall, so er es zu vermitteln versteht, ein Dienstleister. Der Autor als
Dienstleister ist nicht mehr als ein Programmierer, jedenfalls kein
Demiurg, dessen Spuren wegen es sich lohnt, sich iiber die Maflen



abzumiihen. Im Zentrum der Informationsgesellschaft wird der
Wunsch nach Freiheit mehr und mehr zur Befreiung des Korpers
von seinen biologischen Grenzen verschoben — der Universalismus,
den Autor in bezug auf die Entgrenzungen der Ideologien zu
formulieren, wirkt fiir Medienbenutzer rudimentar.

In einer medialisierten Welt zdhlt die Unterscheidung zwischen
Inhalt und Form einer Botschaft zum Alltagswissen. Von Kindheit
an lernt der Bewohner einer Welt der
Kommunikationstechnologien, daffi mediale Wirklichkeiten in
beliebig grofier Anzahl herstellbar sind. Gerade weil heute junge
Menschen ihren Alltag mit einem exzessiven Mediengebrauch
verbinden, sind sie darin Stoiker, cool, als Schutz vor der Gefahr, in
die Fallen von medial gebrochenen Erfahrungen zu tappen.
Betrachten sie im Fernsehen Werbung, interessiert sie weniger der
Inhalt als die Art und Weise, wie die Geschichte, der Plot, gebaut ist.
Sie kaufen das Produkt, weil sie damit einen bestimmten Lebensstil,
den des Werbeplots, simulieren, und sie tun es wieder als Stoiker,
flexibel. In gewissem Sinn praktizieren sie in threm Alltag, was
experimentelle Autoren in ihren Texten vorfiihren: Bilder, Tone,
Worter dekonstruieren; mediale Fallbeispiele als Lebensentwiirfe
zitieren; Botschaften montieren — und einen erfolgreichen Mix aus
Leben und Gelebtem und Gezeigtem zu versuchen. Sie sind cool, weil
sie Experten des Alltags in einer Informationsgesellschaft sind. Sie
sind so infantil wie rational, angepafit an eine Welt, die ihren Erfolg
aus dem Verhdltnis von Spiel und Vernunft bezieht — die
Beniitzerfreundlichkeit der mit dem Computer erzeugten virtuellen
Welten.

Wihrend Rainald Goetz im weitesten Sinn eine experimentelle
Literatur schreibt, erinnert das Verlangen seiner jungen Kritiker
nach einer klaren und iibersichtlichen Geschichte an Methoden
vormodernen Schreibens. Sie fordern damit aber kein altes,
sondern ein neues Erzdhlen ein. Wdhrend Goetz gemdf3 dem, was



das Internet ist, die vielen Moglichkeiten der Welt im Schreiben
aufzubldattern versucht, ziehen seine jungen Kritiker in ithrem
Leseverhalten die Konsequenz aus der Erfahrung, in der unendlich
verzweigten Welt des Dokuversums oft genug in Sackgassen
gelandet zu sein. Die Hypertextstruktur des Internets hat sie
gelehrt, was die Wissensgesellschaft so problematisch erscheinen
ldft. Zwar riickt das Wissen auf den Oberfldchen der Bildschirme
immer ndher zusammen, offenbart damit aber auch, wie
fragmentiert und unvollstdndig es ist.

Will Goetz den menschlichen Geist im weitschweifigen Text
quasi zerfliefen lassen, um seine Moglichkeiten vor dem
ideologischen Zugriff zu bewahren, verlangen seine jungen Kritiker
nach einer Konzentration, einer Sammlung, die es ithnen ermoglicht,
sich in der Informationswelt zu orientieren. Paradox daran ist, daf
Goetz in seinem Versuch der Entgrenzung ein demiurgischer Autor
geblieben ist, wdhrend seine jungen Kritiker mit threm Wunsch
nach Beniitzerfreundlichkeit den Welterschaffer durch einen
Navigator ersetzt haben wollen.

Geschichtenerzdhler sind Navigatoren schlechthin. Wer nach
einem neuen Erzahlen unter den  Bedingungen der
Informationsgesellschaft verlangt, weif um die mediale
Gebrochenheit gegenwdrtiger Existenz, um die Selbstbezogenheit
jedes Textes, um die Problematik des Kontextes jeden Wissens. Er
will den Subtext von Literatur, die Versuchsanordnung des
Experiments Text nicht mehr vorgefiihrt bekommen. Er kniipft an
traditionelles Geschichtenerzdhlen an, um beispielhafte Wege durch
den Dschungel medialer Wirklichkeiten zu erfahren.

Weder ist das dsthetische Verfahren von Rainald Goetz
tiberkommen, noch bezeichnet das Verlangen seiner jungen
Kritiker, daf wieder erzdahlt werde, einen Riickfall. Vielmehr driickt
dieses Verlangen eine hinzugewonnene Moglichkeit aus.

Zu den Erscheinungen der Informationsgesellschaft zdhlt, daf
sie zur Offnung einer Definitionsgewalt beitrdigt, die nur eine
Asthetik auf dem endzeitlichen Weg der Moderne zur absoluten



Kunst gelten lassen will. Damit kann die Langeweile wieder zur
dsthetischen Kategorie werden.

Ein neues Erzdahlen, was kann es meinen?

Ein Erzdhlen ohne Zentrum, ohne ideologische und ohne
formale Mitte. Ein Navigieren in realen und virtuellen Rdumen, im
Wissen der Komplexitdt und threr Unauflosbarkeit. Einen linearen
Entwurf von Geschichte, der dem selbstbewufiten Surfen im
Internet dhnelt. Ein kiihles, okonomisches Verfahren der Sprache,
ein Kalkiil der Emotionen, die geweckt werden wollen.

Wir haben ja keineswegs aufgehort zu leben, zu lieben und zu
sterben, will damit gesagt sein. Das alles dhnelt dem alten
authentischen Erzdihlen zwar dem Schein nach. Das neue Erzdhlen
ist jedoch ein Remixen, wie in der Musik iiblich. Authentizitdt wird
simuliert, ein Verfahren zur Verbesserung, zur Intensivierung des
Lebensgefiihls.

Neues Erzdahlen kann also eine Literatur meinen, die entlang
von Stoffen geschrieben wird, die Figuren, Beziehungsgeflechte und
Handlungsbogen entwirft und die Fiktion als eine erprobte und
erfolgreiche Kulturtechnik einsetzt und damit einen Briickenschlag
zwischen der Geistesgeschichte und der technischen Rekombination
im Zeichen der digitalen Codes versucht.

Virtuelle Welten tendieren zum Krieg der Gegenwart gegen alle
anderen Zeiten. Das Geddchtnis geht dabei nicht verloren, wird
aber im andauernden Mix der Zeiten und Rdume entkrdftet. Wenn
ein neues Erzdahlen die historischen Zusammenhdnge
wiederentdeckt, stiftet es jedoch nicht traditionelle Identitdit.
Medienkonvergenz bewirkt ja nicht nur eine Vereinheitlichung des
Informationsflusses, sondern bringt ebenso und stdndig eine neue
Vielfalt hervor. Einen Dialog nicht nur zwischen sich fremden
Kulturen, sondern auch zwischen den  verschiedenen
gesellschaftlichen Feldern der eigenen Kultur.



Mehr und mehr entsteht etwas wie Mehrsprachigkeit im
kulturellen Verhalten. Neues Erzdhlen gibt zwar den Anspruch auf
den Universalismus der Literatur auf, wagt jedoch den Versuch,
tiber die Milieus hinweg jene Mehrsprachigkeit zu artikulieren.

* Walter Grond: Der Erzdihler und der Cyberspace. Essays. Haymon 1999



Gefahrliche Wegkreuzungen

Nicht wenige Autoren nennen den Begriff der Information, seine
Flatterhaftigkeit und vergdngliche Aktualitdat, literaturunwiirdig.
Polemisch setzen sie multimediale Kulturtechniken als Inbegriff des
Postmodernismus mit Kunstfeindlichkeit gleich und bezeichnen eine
essentielle Literatur als Trost und Rettung der Menschheit. Diese
collagiere nicht historische Stoffe, gebe also nicht tradierte
Literatur als Konsumenten-Erinnerung spielerisch wieder, wie es
einer multimedialen und computergestiitzten Kulturtechnik
entsprdche. Vielmehr heilige ein literarisches Verfahren Geschichte
durch den besonderen Autorenblick, also im Sinn einer Politik der
Identitdt.

In einer MTV-Talk-Sendung horte ich kiirzlich ein Interview mit
einem deutschen Rapper. Nach der Erlduterung von Grundziigen
der poetischen Technik des Rappen, duferte er die Uberzeugung,
anspruchsvolles  zeitgenossisches  Erzdhlen  ereigne  sich
hauptsdchlich im Feld der Popmusik. Nun wurden in den letzten
Jahren Hiphop, afrikanischer Pop oder Bad-Girls-Pop oft als
multikulturelle Chimdren des Neoliberalismus kritisiert. Und doch,
unzweifelhaft kursieren mit der weltweiten Warenzirkulation auch
Ideen und Vorstellungen unterdriickter und marginalisierter
Kulturen, befordert also die Entwertung der Produktionsstandorte
durch die elektronischen Kommunikationstechnologien auch das
Entstehen einer neuen — multimedialen wie multikulturellen —
Kulturmatrix.

Was fiir die Weltmusik gilt, gilt auch fiir postkoloniale
Literatur. Sie erfreut sich in thren Ursprungsldndern wie auch in
Europa grofler Beliebtheit, nicht zuletzt thres Rufes wegen, eine



Literatur ,von unten” zu sein und ,,etwas zu erzdhlen“. Romane von
Garcia Marquez, Toni Morrison, Salman Rushdie, Tahar Ben
Jelloun, Arundhati Roy oder Hanif Kureishi erinnern daran, daf
wir in einer Epoche der Vertreibung und Migrationen leben, einer
des Multikulturalismus wie der Vielsprachigkeit, einer der
gespaltenen Identitdten und der gespaltenen Loyalitdten. Und: ihre
Autoren verkorpern ein Verhalten, das die Warenkultur als gegeben
hinnimmt und trotzdem mit einer kulturellen Praxis aufwartet, die
politische Anspriiche hat. Postkoloniale Autoren entsprechen nicht
dem Bild des radikalen Autors, eher dem von Popstars. So kommt
denn auch der amerikanische Ethnic-Studies-Forscher George
Lipsitz in seiner Untersuchung der kulturellen Dimensionen einer
globalisierten Wirtschaft zum Schluf3, daf} die heute spannendsten
Entwicklungen paradoxerweise dort geschehen, wo auch die
grofiten Gefahren lauern: an den Wegkreuzungen, wo sich Markt
und Kunst begegnen, den Dangerous Crossroads von Okonomie
und Kultur. Gerade Kiinstler unterdriickter Volker hdtten den
Kapitalismus am eigenen Leib begriffen und seien daher Wegweiser
in die postindustrielle Welt.

Postkoloniale Literatur hat ebenso wie Popmusik den
gigantischen Austausch von Bevolkerungen und von Kulturwaren
rund um den Globus zum Hintergrund. Sie schafft vielfdltige
kulturelle Querverbindungen und fiihrt zu eben jenen gefdhrlichen
Wegkreuzungen, die die vielschichtigen Beziehungen zwischen
Kunst und Kommerz sichtbar machen. Damit angezeigt ist auch die
gigantische Umwidlzung der Beziehungen zwischen Zentrum und
Peripherie. Und: in einer Welt des andauernden Austausches von
Informationen entlarvt sich die Pose des radikalen Kiinstlers als
das, was sie attackiert und zugleich selbst ist: Inszenierung von
Elitarismus.

Die literarische Moderne hatte sich an Modellen einer
kiinstlerischen Avantgarde versucht, um von Freirdumen und
autonomen Feldern aus gegen die biirgerliche Welt ideologisch
mobil zu machen und einen radikalen Wandel der Gesellschaft



vorzubereiten. Dagegen wirkt ein Autor wie Salman Rushdie
geradezu angepafit: seine Satanischen Verse predigen eine
ironische Praxis des Kulturmixes und vielstimmigen Mischmasches.

Postkoloniale Strategien reagieren auf die Erfahrung der
totalitdren Katastrophen des 20. Jahrhunderts, wollen deswegen
pragmatisch sein und innerhalb der Marktgesellschaft wirken.
Uber den Zusammenhang von Postkolonialismus und Popkultur hat
George Lipsitz etwas Entscheidendes gedufert: War im Zeitalter
der Industralisierung die Geschichte das groffe Thema der
Literatur, verletht die Reichweite und Bandbreite der elektronischen
Kommunikation sowohl der Produktion wie auch dem Konsum ein
weltweit gleiches, rationalisiertes Gesicht. So wird der Ort zum
grundlegenden Problem der postindustriellen Ara. Popkultur stdrkt
das Gefiihl fiir den Ort, indem sie zeigt, daff der gemeinsame
kulturelle Ort nicht mehr unbedingt der gemeinsame geographische
Ort ist.

Wer sich tiber gegenwdrtige Befindlichkeiten informieren will,
schaut fern, hort Musik oder surft im Internet. Ein Gefiihl fiir die
Dringlichkeit der Welt durchzieht die populdre Musik, schreibt
George Lipsitz, und etwas Derartiges ldfit sich auch von einer
Literatur sagen, die sich wie die Kriminalromane von Henning
Mankell wohl auch deswegen so grofier Beliebtheit erfreut, weil aus
thr eben diese Dringlichkeit der Zukunft spricht.



Kulturelles Geddachtnis und Evolution

Im Forschungsbericht, dem sechzehnten von 22 Bdnden seiner
Geschichte der Empfindlichkeit, ldfst Hubert Fichte den Schriftsteller
Jacki und die Fotografin Irma nach Dangriga/Belize in die Karibik
reisen. Dabei stenografiert er, wie Fichte bemerkt, stur den
Tageslauf zweier Ethnologen vom 4. bis 14. Februar 1980, muf} aber
am Ende feststellen, daf3 die europdischen Versuche, engagiert auf
die Herausforderung durch das Elend in der Dritten Welt zu
reagieren, allesamt gescheitert seien. Fichtes Diagnose betrifft nicht
nur das politische Engagement, sondern auch die wissenschaftliche
Forschung und damit seinen eigenen Erkenntnisanspruch. Sein
Protagonist hatte als schlichter Reporter in der Nachfolge Herodots
die Verhadltnisse schildern wollen und bezeichnet nun resigniert
Herodot, den ersten abendlandischen Historiker, als den ersten
Romancier. Herodot habe geschrieben, wie er sich Agypten
vorstellte und wie die Agypter ihm Agypten vorlogen. Liigen und
Liigen aufzeigen, die der Agypter wie auch die eigenen. Die
Wissenschaften selbst seien Romane — iiber Helden wie Hegel,
Freud oder Lacan.

Fichte schreibt in kurzen Sdtzen, protokollartig, in der Art von
Botschaften, wie man sie im Seefunk iibertrdgt. Tatsdchlich liegen
dem Roman Tonbandaufzeichnungen zugrunde, Fichtes Material
seiner ethnologischen Feldforschung. Der Fluf3 von Informationen,
den Fichte in Gang bringt, ist einem strengen Code unterworfen,
einem Ordnungsprinzip, das sich schlichter Satze bedient, um sich
selbst weiterzutragen und ein vielschichtiges Bild unser Welt zu
erzeugen. Fichte beschreibt nicht nur, wie sich europdische und
aufereuropdische Kulturen durchweben, sondern fiihrt vor, wie



Kultur in Natur eingebettet ist; immer wieder schimmert durch,
daf} ein grundlegendes Prinzip das komplexe System Erde am
Laufen hdalt, dem nachzuspiiren Fichtes Motor fiir seine
Forschungen zu sein scheint.

Benennt Hubert Fichte jenes grundlegende Prinzip?
Unmifverstandlich ruft er im Forschungsbericht einmal aus: Ich
bin Darwinist! Demnach meint er wohl die Fdhigkeit der
Replikation, der Selbstverdoppelung. Biologisches Leben entsteht in
seiner tippigen Vielfalt aufgrund dieser Fdahigkeit, was die Existenz
von  Replikatoren  voraussetzt, und so drehen  sich
naturwissenschaftliche Auseinandersetzungen auch um die Frage,
ob Replikatoren Individuen sind, die sich durch Kopie vermehren,
ob dahinter eine vielgestaltige Kraft steht, die alles am Laufen hailt,
oder reduktionistisch betrachtet, ob Gene im Sinn einer Schablone
am Werken sind.

Freilich aufert sich Fichte nicht iiber genetische Replikatoren.
Seine Sprache aber geht gewissermaflen darwinistisch vor. In
seinem Roman entsteht ein kulturelles Universum aus einem Fluf3
von Informationen, die sich wiederholen und auf der Grundlage
berechenbarer Grofien hierarchisch kombinieren und anordnen.
Sein Thema ist das kulturelle Geddchtnis, das er in zweierlei
Hinsicht naturwissenschaftlich betrachtet: zum einen, indem er es
in den grofleren Zusammenhang der belebten und unbelebten Natur
stellt, und zum anderen, indem er sich methodisch
naturwissenschaftliche Perspektiven zunutze macht. Fichtes Sdtze
entwickeln als Erinnerungsskripten selbst das Gefiige (was an die
Fahigkeit lebender Mechanismen, sich zu replizieren, erinnert); als
Autor tritt Fichte in der Gestalt Jdckis dann auf, wenn es darum
geht, den freien Willen zu dufern, sich also als Mensch mit seiner
Fahigkeit zum Dialog zu behaupten. Das bedeutet auch: Fichtes
Protagonist scheitert zwar in der Nachfolge Herodots (als
Europder), aber es steht ihm trotzdem frei, weiterzuschreiben.

Zu den am meisten diskutierten Interpretationen des
Darwinismus gehort Richard Dawkins These, das Leben fristen



