


Ausgangspunkt und Anlaß für die Essaysammlung ist die Debatte
um den gegenwärtigen Kulturwandel, in welcher unter anderem
auch der Untergang bzw. die Bedrohung der Buchkultur
beschworen wird, die von einer computergestützten Unkultur
abgelöst werde. Damit, so die These, werde die hohe Literatur um
ihre Existenzgrundlage gebracht, und mit ihr würden Komplexität,
Distanz und Ironie aus unserer Wissensordnung verschwinden.
Walter Grond nähert sich dieser Debatte von einer anderen Seite
und gibt zu bedenken, daß der vielbeschworene Kulturverlust nicht
nur ein Verschwinden von Identität, sondern auch die Zerstörung
von bestehenden Hierarchien und damit einen Gewinn an Freiheit
bedeuten könnte. Davon ausgehend untersucht er neue
Möglichkeiten, die sich dem Schriftsteller, konkret dem Erzähler,
bieten werden.
Penibel betrachtet Grond die Entwicklungen der vergangenen 40
Jahre, um die notwendigen Schlüsse für Gegenwart und Zukunft zu
ziehen:
„Meinen Überlegungen liegt eine Untersuchung der
Kunstvorstellungen zugrunde, die seit den 60er Jahren die
Avantgarde zur hohen Literatur befördert haben. Dann eine
Untersuchung, wie Popkultur rund um die Welt zirkuliert und seit
den 70er Jahren Avantgardeanspruch stellt. Schließlich eine
Untersuchung, wie sich in der Debatte um die elektronischen
Netzwerke Moderne wie Postmoderne vollenden.”



Walter Grond

Der Erzähler und der Cyberspace

Essays



Cover:
Web’s Most Wanted Painting von Vitaly Komar und Alex Melamid (Screenshot aus der
Website www.diacenter.org).
In einem Internet-Projekt haben die beiden russischen Künstler auf der Grundlage einer
professionellen Marktforschungsumfrage ihre Interpretation der ästhetischen Präferenzen
und des “Geschmackes” der rund 3000 Befragten wiedergegeben. Eine genaue
Projektbeschreibung, die Umfragedaten und die daraus entstandenen Bilder sind auf den
Websites der New Yorker Internet-Galerie Diacenter (www.diacenter.org) aufzurufen.

© 1999
HAYMON verlag
Innsbruck-Wien
www.haymonverlag.at

Ungekürzte E-Book Ausgabe 2014.

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form (Druck, Fotokopie,
Mikrofilm oder in einem anderen Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des Verlages
reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, vervielfältigt
oder verbreitet werden.

Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu unterschiedlichen Darstellungen des vom
Verlag freigegebenen Textes kommen.

ISBN 978-3-7099-7361-5

Satz: Haymon Verlag

Dieses Buch erhalten Sie auch in gedruckter Form mit hochwertiger Ausstattung in Ihrer
Buchhandlung oder direkt unter www.haymonverlag.at.

http://www.diacenter.org/
http://www.diacenter.org/
http://www.haymonverlag.at/
http://www.haymonverlag.at/


INHALT

DER ERZÄHLER UND DER CYBERSPACE
Der Autor, der Leser, das Experiment
Qualität und Zeitgenossenschaft
Postkolonialismus, Pop, Netz
Copyright
Generation X, Cyberpunk, Club
Avantgarde und bürgerliche Öffentlichkeit
Event und Technik
Datenkritik und Avantgarde nach der bürgerlichen

Öffentlichkeit
Literatur als Grundlagenforschung
Totalereignisse
Erzählung, Intertextualität, Autorenfilm
Frauensprache, Privatsprache, durchmischte Patterns
Hypertext, Sprachspiel, Mögliche Literatur
Die Geburt des Publikums
Die Geburt des Autors nach dem Tod des Autors

DER AUTOR UND SEINE FUNKTIONEN
Robert Menasse: Herr Bundeskanzler, treten Sie zurück!
Johannes Mario Simmel: Die Verspätetheit der hohen

Literatur
Dževad Karahasan: Wer erzählt den Islam?



DER KÜNSTLER ALS GENERALIST
Die Kunst jenseits der Künste

DER ÄSTHET UND DIE MORAL
Städte der Zuflucht

Literatur
Internet-Adressen
Danksagung und Nachbemerkung



Was macht Ihnen angst am Cyberspace?
Mir macht nichts angst. Außer einem Sonntagnachmittag, an dem keiner arbeiten will.
Wenn Sie heute eingefroren würden – wann würden Sie sich wieder auftauen lassen?
Morgen.

Peter Weibel auf Fragen von Anandi Fiederling
in konr@d



DER ERZÄHLER UND DER CYBERSPACE



Der Autor, der Leser, das Experiment

Warum schreibt Friederike Mayröcker eine hohe und warum
Johannes Mario Simmel eine niedere Literatur?

Ulrich Greiner spricht von einem Reich der Literatur und betont,
daß erst der Eintritt in dieses Reich wirkliche Sprach- und
Denkfähigkeit begründe. Sprach- und denkfähig wird demnach nur,
wer liest, und nicht, wer vor dem Computer sitzt, Bilder betrachtet,
Musik hört oder Filme anschaut. Und, so ist zu vermuten: ein Leser
von hoher Literatur wird sprach- und denkfähiger als einer von
niederer. Demnach schreibt Mayröcker eine hohe Literatur, weil
ihre Leser der Sprache und des Denkens mächtig sein müssen,
während das auf die Leser Simmels nicht unbedingt zutreffen mag.

Was aber sind wirkliche Sprache und wirkliches Denken?
Kennen nicht verschiedene Kulturen verschiedene Sprach- und
Denkfähigkeiten? Und fordert nicht der Wandel zur Informations-
und Erlebnisgesellschaft so unterschiedliche Fähigkeiten heraus,
wie sie die Literaturen Mayröckers und Simmels aufrufen? Werden
nicht die Voraussetzungen des Sprechens und Denkens gerade neu
verhandelt? Ist daher nicht auch ein Nachdenken über das Lesen
nötig, wenn vom Schreiben die Rede ist? Und nicht zuletzt:
verhindert nicht das Außer-Zweifel-Stellen von Gipfelliteratur die
anstehende Untersuchung, ob und wie sich die Kulturtechniken, die
mit dem Buch bzw. mit dem Computer verbunden sind, gegenseitig
befruchten?

Kürzlich feierte das Feuilleton Raoul Schrott für eine
akademische Vorlesung über die Geschichte der Poesie als Dichter.
Die Poesie aller Zeiten und aller Kulturen, über die Schrott dozierte,



war durch Mischung der Genres – des Dichtens und des Redens
über das Dichten – zur DNA einer künstlerischen Selbstzeugung
geworden. Raoul Schrott verkörperte in jenem Spektakel den
Wiedergeborenen all der Dichter, die er in seine Anthologie
aufgenommen, also erfunden hatte. Die Inszenierung um die
Renaissance des Poeten umfaßte die bekannten Bestandteile
gegenwärtiger Mystik-Computerspiele und bediente kindliche
Regungen ebenso wie den Wunsch nach Wissenschaftlichkeit. Man
konnte meinen, Raoul Schrott sei eine Erfindung des Cyberspace.
Der im Radio dozierende, singende, lallende, lautmalende
Hohepriester antiker Verse erweckte eine Aufmerksamkeit, die ihm
in diesem Ausmaß als Autor eigener Gedichte und Prosa verwehrt
geblieben war.

Was bedeutet das Abpreisen hoher Literatur als Event und vor
welchem Hintergrund geschieht es?

Selbst leidenschaftlichen Verteidigern der hohen Kunst entgeht
nicht, daß sich im zeitgenössischen Bewußtsein etwas wandelt und
daß die Änderungen aus der Technik und der hinter ihr stehenden
Wissenschaft herrühren. George Steiner spricht sogar von der
Abenddämmerung der Kunst, der Morgenröte der Technik und hält
nach dem richtigen Zeitpunkt Ausschau, um der Kunst ihr Ende zu
bereiten. Heute sei nur noch Wissenschaft und Technik nach
vorwärts gerichtet und zu Erneuerungen fähig, während die Kunst
selbst ihren Anspruch, die Menschlichkeit zu steigern, längst
verspielt habe. Kreativität verbinde sich nunmehr vor allem mit
Wissenschaft.

Das erklärte Ende der Kunst wäre auch ein erklärtes Ende der
hohen Literatur, also jener, die Kunstanspruch stellt. Schluß
gemacht wird aber nicht mit der Kunst, nicht mit der Literatur.
Beide finden sich heute so mannigfaltig und eigenwillig betrieben
wie nie zuvor. An ihr Ende kommt hingegen die Weihe der Kunst als
ein Gebiet, das den anderen Disziplinen im Erkennen und Gestalten
der Wirklichkeit überlegen sei. Die Vorstellung also, nur in der
Kunst lasse sich die Wirklichkeit wirklich erkennen; eine



Konzeption, aus der man ihre unantastbare Autonomie in der
modernen Gesellschaft abgeleitet hat. Was heute tatsächlich ans
Ende kommt, ist die Vorstellung der Kunst als Avantgarde, als
Gewissen einer politischen Kultur, und hiemit auch die Konzeption
der Avantgarde als dem eigentlich Hohen, als der Kunst, die
Zukunft vorwegnehme.

Der Kunstbegriff der literarischen Moderne der fünfziger und
sechziger Jahre erfährt seit den siebziger Jahren seine Aufwertung:
Hohe Literatur als Abgrenzung zur trivialen niederen meint ein
Arbeitsbündnis, das seine Mitglieder, wenn auch ironisch und
respektlos, in den historischen Zusammenhang der europäischen
Avantgarde stellt. Diese unausgesprochene Entente von
unterschiedlichsten Autoren schuf das gegenwärtige literarische
Milieu. Neue Werke nehmen meist Bezug auf dessen Kanon, der im
Kern fest und an den Rändern durchlässig ist. Ohne die Kenntnis
einiger wesentlicher Parzellen der Literaturgeschichte und ihrer
jeweiligen Ausformungen, besonders der zeitgenössischen, wird das
Schaffen von hoher Literatur fast unmöglich. Pierre Bourdieu hat
darauf hingewiesen, daß ein in seiner Entwicklung
fortgeschrittenes künstlerisches Feld keinen Platz für jene biete, die
die Geschichte des Feldes ignorieren. Die relative Autonomie des
Feldes trete immer mehr in jenen Werken hervor, die ihren
formalen Besitzstand und ihren Wert nur der Geschichte des Feldes
verdanken: und eben damit bestärke sich die Autonomie des Feldes.
Dies wiederum untersage zunehmend den Kurzschluß, also die
Möglichkeit, von den Hervorbringungen der sozialen Welt direkt zu
den Produkten des künstlerischen Feldes zu gelangen.

Avantgarde als hohe Literatur legt rigoros den Vorrang des
Schreibaktes gegenüber dem Lesevorgang fest. In der Tradition der
klassischen Moderne sind ihre Kennzeichen das Sprachspiel und das
Meisterwerk. Schreiben bedeutet für ihre Autoren primär
Überbieten der Form; diese Autoren sind in ihrer
Werkorientiertheit und Abgrenzung zur Unterhaltungskunst
zumeist anti-avantgardistisch – hatten doch die



Avantgardebewegungen des frühen zwanzigsten Jahrhunderts
Vermischung, Unreinheit und Überschreitung zur Alltagskultur
verkündet. Die Fünfziger-Jahre-Moderne aber verstand sich im
Grunde nur als Avantgarde, weil sie auf reaktionären Widerstand
stieß und als eine Elite zu wissen meinte, welchen Verlauf die
künstlerische Geschichte weiterhin nehmen würde.

Nicht selten entpuppt sich heutiger Kulturpessimismus als eine
Projektion dieser Generation. Die Kunstfeindlichkeit der
nachfaschistischen Ära überblendet dabei die marginale Rolle der
Kunst in den neunziger Jahren, und der Verlust der
Avantgarderolle wird als eine Bedrohung der gesamten Kultur
durch Unkultur gedeutet. Neue Medien und globale Technologien
erscheinen als die Schreckensengel der kapitalistischen Apokalypse.
Und wenn gar von der gefährdeten Kulturnation die Rede ist,
genießt eben das Bewahren von Kultur das höchste Ansehen jenes
Gutes, das der Barbarei gegenübersteht – und nicht etwa der
Schutz von individueller Freiheit.

Dem Publikum wird dabei, ähnlich den Kirchengängern, nur der
Rang von Besuchern zugestanden. Die ebenso elitäre Wissenschaft
begründete freilich ihrerseits mit der Technik die Voraussetzungen
für eine Gesellschaft der Massenkommunikation und der Mobilität.

James Joyce und H. G. Wells debattierten schon vor sechzig
Jahren die Frage nach dem Experiment in der Literatur. Wells
bewunderte Joyce für sein Werk, hielt es jedoch für eine Sackgasse,
während Joyce nicht müde wurde zu versuchen, Wells zu bekehren.
In einem Brief hielt Wells 1928 seinen tiefen Respekt vor der Arbeit
an Finnegans Wake fest, um Joyce dann vorzuwerfen, er hätte dem
einfachen Mann, seinen elementaren Bedürfnissen, seiner
beschränkten Zeit und Intelligenz den Rücken gekehrt und alles
kunstvoll entwickelt. Das Ergebnis wären ungeheure Rätsel – ein
solches Buch zu schreiben, wäre für den Autor amüsanter und
aufregender, als es dessen Lektüre für einen Leser je sein könnte.
Weder hätte er, Wells, an diesem Werk ein großes Vergnügen noch
das Gefühl, etwas Aufschlußreiches zu erfahren. Wer zum Teufel



wäre dieser Joyce, daß er so viele wache Stunden von den paar
tausend, die Wells noch zu leben habe, zum rechten Verständnis
seiner Finten und Schrullen und Genieblitze forderte?

Wells träumte von einer durch die Wissenschaft entwickelten
weltweiten Kommunikation der allgemeinen demokratischen
Verständigung. Joyce widersprach Wells nur insofern, als daß auch
er den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit stellte, jedoch festhielt, die
Nachtseite des menschlichen Bewußtseins zu erforschen, deren
Darstellung so dunkel wie ihr Gegenstand sei.

Wird nicht das Andere, das Dunkle, das Gefährliche, wovon
Joyce in bezug auf das Unterbewußte sprach, heute als Abwehr der
Einwanderer und Flüchtlinge erlebt, deren Migrationen wiederum
von einer durch Technik globalisierten Welt begründet sind? Die
ständige Durchmischung kultureller Erfahrung rührt auch von der
Verwissenschaftlichung sämtlicher Lebenswelten her, die sich
zudem verstärkt ästhetisieren.

Wissenschaftlichkeit im Kunstanspruch bedeutet, so
erkenntnisreich wie Wissenschaft, ja ihr sogar überlegen zu sein.
Wenn von experimenteller Literatur die Rede ist, denkt man an eine
Art bessere Wissenschaft, die den Widerspruch zwischen
Erkenntniswunsch und Darstellungsvermögen aufgehoben haben
will. Der Künstler als Experimentierer verkörpert also das Wahre
wie das Gute. Als Avantgardist macht er seinen eigenen Körper
oder den sozialen Körper der Gesellschaft zum Versuchsfeld und
wird damit zum Provokateur: Der Nutzen seiner Aktivität ist die
Provokation; Abgeschlossenheit, Distanz und Verweigerung
moralischen Verhaltens sind die Merkmale seiner Arbeit.

Wie aber, wenn in der hohen Literatur nichts mehr von einem
künftigen Bewußtsein vorweggenommen wird? Wenn das Andere
in Form der Migranten und das Kommende in Form der Technik
inzwischen die Kunst weit eher verunsichert, als sie selbst eine
rückständige Welt zu provozieren in der Lage ist? War nicht die
Provokation der Avantgarde ihr Unterhaltungswert? Hatte sie



nicht ehemals ein negatives Publikum? Muß nicht das Populäre in
ihr Gebiet einbrechen?

Raoul Schrotts Erfindung der Poesie trat 1997 in das Vakuum,
das zwischen hoher Kunst und Informationskultur herrscht. Die
mediale Inszenierung rund um seine Anthologie war einem Bild der
hohen Literatur verpflichtet. Indem Schrott die Poesie als ein
rekombinantes Feld vorstellt, das das Bedürfnis nach Kindlichkeit
in einer verwissenschaftlichten Welt befriedigt, wird er als Dichter
zu einem Hacker, zum DJ, der Sappho, altpersische Dichtung und
afrikanische Gesänge sampelt und der Alltagskultur zugänglich
macht. Schon der Titel seines Buches bietet die Doppeldeutigkeit der
Netzwerk-Befindlichkeit: In der Erfindung der Poesie verbirgt sich
sowohl der Funcharakter seines Unternehmens als auch die
Wissenschaftlichkeit, mit der er die Ursprünge der Poesie auslotet.
Vernunft und Esoterik gehen Hand in Hand und lassen Raoul
Schrott als fröhlichen Wissenschafter auftreten, der auf die
Erkenntnis antwortet, daß das Experiment in der Kunst in einer
Sackgasse steckt. Das erklärte Ende der Kunst entpuppt sich bei
Schrott als das Ende des Experimentes in der Kunst. Der Dichter-
Hacker zieht sich nicht mehr ins weltabgewandte poetische Labor
zurück, sondern wirbt um ein Publikum – und in der
Publikumspoesie liegt das Geheimnis seines Erfolges.



Qualität und Zeitgenossenschaft

Die Vorstellung, die Qualität der Literatur veranschlage sich umso
höher, je weniger verständige Leser sie habe, geriet Mitte der
achtziger Jahre durch das Aufkommen einer populären
Wissenschaftsliteratur ins Wanken. Ihr konnte man Tiefsinnigkeit
kaum absprechen, und sie fand trotzdem ein Publikum: Hans Peter
Duerr, Peter Sloterdijk, Vilém Flusser, Douglas Hofstadter, Paul
Watzlawick oder Fritjof Capra waren Wissenschafter, die plötzlich
als Querdenker die Position von Avantgardeautoren einnahmen.
Mit Stephen Hawking sollte Anfang der neunziger Jahre auch
naturwissenschaftliche Literatur populär werden, und schließlich
endet dieses Jahrhundert mit einer vor einem großen Publikum
ausgetragenen Kontroverse von Kultur- und Naturwissenschaftern
über richtiges und falsches Denken. In der Flut der Publikationen,
Festivals, Symposien, Tagungen und Seminare des Kunstbetriebes
ebenso wie der Wirtschaft und der Erwachsenenbildung spielen
inzwischen die Querdenker die Rolle, die ehemals Querschreiber
innehatten. Die Ökonomie der Aufmerksamkeit hatte in den
achtziger Jahren ihr Augenmerk auf kulturwissenschaftliche Texte
verlagert, die das Bewußtsein für den technikbedingten
Kulturwandel vorbereitete.

Wie reagierte darauf das literarische Feld?
Überfallsartig brach mit der Postmoderne die avantgardistische

Problematik in die literarische Moderne ein. Einschnitte nannte
Hubert Winkels diese Veränderung der Kunstvorstellungen, die mit
der wohlwollenden Aufnahme der neuen französischen Philosophie
und von Phänomenen urbaner Popkultur einherging. Eine Literatur



des unbekümmerten Spiels, der Maskerade wie der freundlichen
Unendlichkeit von Geschichten über Geschichten stand plötzlich
neben Archaik und Apokalypse, gesellschaftskritische neben
bekenntnishafter Literatur, neudeutsche Empfindsamkeit neben
Texten, in denen das Bewußtsein ihrer medialen Verfaßtheit
eingeschrieben ist. Eine Autorengeneration trug nicht unwesentlich
dazu bei, Philosophen wie Jacques Derrida, François Lyotard oder
Gilles Deleuze ins Licht öffentlicher Auseinandersetzung zu rücken;
parallel zur Aufmerksamkeit für Zeichen, die von ihren
Bedeutungen frei sind, stellten Philosophinnen wie Julia Kristeva,
Luce Irigaray oder Eva Meyer vehement die Frage nach der
Geschlechterdifferenz.

In vielen Schriften der Postmoderne zeigt sich eine dichte
Verbindung von hohem Kunstanspruch und ausgeprägter
Selbstreflexion. Die Erkenntnis, daß Texte nicht authentisches
Erleben wiedergeben, führt zu einem anderen Gebrauch des Zitats.
Das nicht mehr zitierende Zitieren – also ein Verwenden von
literarischen Bruchstücken, als wären sie auf der Straße
aufgefangene Redefloskeln – betont die Künstlichkeit der
literarischen Erfindungen.

Diese Literatur auf der Höhe der medientechnischen
Erfindungen legt die Unmöglichkeit echten Erlebens nahe und
verwendet aufgelesene Medien-Zeichen gleichbedeutend mit
Erinnerungen an eigene Geschichten: Elfriede Jelinek sampelt mehr
als sie erfindet, Elfriede Czurda und Thomas Kling befördern ihren
Stoff in einer sich selbst bewegenden Sprache. Daß wir gebrochene
Existenzen führen, mit Körpern aus der Vergangenheit,
Vorstellungen aus der Zukunft und einer Informationsflut in Form
von Bildern über unsere Gegenwart, löst die Bezugspunkte einer
geschlossenen bürgerlichen Biographie auf.

Erzählt werden heute vielfach nicht mehr die Biographie und ihre
gesellschaftliche Bedingung, sondern die Bedingungen ihrer
Vermittlung; das läßt sich bei verschiedensten postmodernen
Autoren beobachten und durchzieht als Merkmal sämtliche Genres.



Und doch besteht auch in der Postmoderne eine deutliche Trennlinie
zwischen einer Literatur der Aktion und einer Literatur der Idee,
wobei die Autoren einmal die Ansprüche und Lesegewohnheiten des
Publikums mitbedenken, während sie das andere Mal auf der
Abgeschlossenheit des künstlerischen Aktes beharren.

Ein erfolgreiches Beispiel für postmoderne Aktionsliteratur ist
Umberto Ecos Roman Der Name der Rose. Er trägt den Fähigkeiten
Rechnung, die sich ein Publikum angeeignet hat, das Bildung und
Unterhaltung nicht mehr getrennt sehen will; Eco versteht es, ein
semiotisches Programm in Spannung überzuführen, genauso wie
die zur selben Zeit populär gewordenen Wissenschaftsautoren.
Auch angloamerikanische Autoren wie Bret Easton Ellis oder Tama
Janowitz schreiben Aktionsliteratur: Zwar sind ihre Helden nur
Schattenwesen, Untote, Masken; in American Psycho oder Slaves of
New York spielen jedoch diese Untoten Leben – das Untote fungiert
daher auch als Maskerade.

Der Großteil der deutschsprachigen Literatur stützt sich
hingegen weiterhin auf ein Ideenprogramm. Hinter der Entseelung
ihres Personals lagert oft unübersetzt das Privatleben der Autoren.
Je weniger sich diese Literatur auf große Gefühle bezieht, umso
komplexer, selbstreflexiver und gestenreicher wird sie.
Postmoderne als nachexperimentelle Literatur bedeutet ein System
der Dichtung, das praktisch ausschließlich Bezug nimmt auf
beinahe ausschließliche Bezugnahmen auf Dichtung, also
Kommentar um Kommentar zu Texten hervorbringt. Bezugspunkt
für ein solches Schreiben ist nicht mehr die Lebenswelt, sondern die
Reihe ihrer Darstellungen in der Literatur.

Die Leerstelle der Helden, die zur Identifizierung auffordern,
wird dabei mit der Aura des Schreibaktes und seines
abgeschlossenen Geheimnisses gefüllt. Derart kehrt die eben
verabschiedete Authentizität des Erfahrenen als Echtheit des
künstlerischen Aktes wieder. Die künstlerische Authentizität gibt
vor, etwas zu bewahren, was sie ihren Lesern an Erlebens-
Möglichkeit abspricht: Echtheit. Im Hochseilakt medienkritischen


