


Einleitung in das Neue Testament 
 





 
 

 

Jacob Thiessen 

 

Einleitung  
in das Neue Testament 

Ein Lehrbuch 



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten 
sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar. 

© 2024 by Evangelische Verlagsanstalt GmbH, Leipzig 
Printed in Germany  

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.  
Jede Verwertung außerhalb der Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne 
Zustimmung des Verlags unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für  
Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen. 
Das Werk wurde auf alterungsbeständigem Papier gedruckt. 

Cover: Kai-Michael Gustmann, Leipzig 
Satz: ARW-Satz, Leipzig 
Druck und Binden: BELTZ Grafische Betriebe GmbH, Bad Langensalza 

ISBN 978-3-374-07508-9 // eISBN (PDF) 978-3-374-07509-6 
www.eva-leipzig.de

Dr. Jacob Thiessen, Jahrgang 1964, 
ist Rektor und Professor für Neues 
Testament an der universitären 
theologischen Hochschule STH 
Basel. Nach dem Theologiestudium 
an der STH Basel promovierte er in 
Genf mit einer exegetischen Arbeit 
über die Stephanusrede in Apg 7, 
2–53. Gegenstand seiner Forschung 
sind neben den neutestament-
lichen Einleitungsfragen u.  a. die 
Exegese und Theologie neutesta-
mentlicher Schriften sowie der 
hebräische Text der jüdischen 
Mischna im Kontext der neutesta-
mentlichen Evangelien. Geboren 
wurde Thiessen in Paraguay. Er hat 
drei erwachsene Kinder.

http://www.eva-leipzig.de
http://dnb.dnb.de


Die biblische Einleitungswissenschaft hängt eng mit der antiken Ge -
schichte zusammen. Darum sollten auch unbedingt wieder verstärkt 
die historischen Quellen aus dem Kontext der Entstehung der bibli-
schen berücksichtigt werden. In Bezug auf die neutestamentliche Ein-
leitungswissenschaft betrifft das nicht nur die Quellentexte der Alten 
Kirche, sondern auch z. B. jüdische Quellentexte im Zusammenhang 
mit den neutestamentlichen Evangelien usw. Diese vorliegende Einlei-
tung in das Neue Testament geht verhältnismäßig ausführlich auf die 
Alte Kirche ein (wenn auch in diesem Lehrbuch in gekürzter Form), 
wobei besonders die frühen Quellentexte berücksichtigt werden. Zu -
dem spielt die Intertextualität innerhalb der biblischen Schriften eine 
größere Rolle, als das oft der Fall ist. 

Da das Format des Lehrbuchs es nicht erlaubt, können die Hinweise 
auf die altkirchlichen Quellentexte nicht noch ausführlicher ausfallen. 
Gleiches gilt auch in Bezug auf die Auseinandersetzung mit verschiede-
nen theologischen Einzelpositionen. Ich habe mich diesbezüglich auf 
das „Notwendige“ beschränkt (geplant ist, die ausführliche Version  
des Manuskriptes auch noch zu veröffentlichen). Die Bibliografie am 
Schluss legt dar, welche literarischen Quellen u. a. konsultiert wurden. 
Man beachte auch die Literarturhinweise zu den einzelnen neutesta-
mentlichen Schriften – vor allem die Einleitung in das Neue Testament 
von Udo Schnelle (Vandenhoeck & Ruprecht) sowie die Einleitung in das 
Neue Testament, die von Martin Ebner und Stefan Schreiber herausge-
geben wurde (Kohlhammer). Vorgesehen ist übrigens auch, dass ich 
meine Vorlesungen über die Einleitung in das Neue Testament im Laufe 
des Studienjahres 2023/24 aufzeichne und spätestens im Sommer 2024 
auf meinen YouTube-Kanal zur Verfügung stelle. 

Im April 2009 schrieb mir der 2015 verstorbene Neutestamentler 
Prof. Dr. Martin Hengel aus Tübingen: „Ein intensiveres Gespräch zwi-
schen den verschiedenen Richtungen wäre im Interesse der neutesta-

VORWORT 



V O R W O R T

mentlichen Exegese unbedingt erwünscht.“ In diesem Sinn bin ich 
dankbar für so vieles, das ich aus u. a. aus neutestamentlicher Literatur 
lernen konnte, ohne dass man mit allem einverstanden sein muss. Lern-
bereitschaft schließt die grundsätzliche Offenheit angesichts neuer 
Erkenntnisse mit ein. Gerade die Bibelwissenschaft ist für mich ein 
Bereich mit ständigen spannenden Entdeckungen. Die neutestament-
lichen (wie die alttestamentlichen) Einleitungsfragen haben mich 
„schon immer“ interessiert, weil sie für die biblische Exegese grundle-
gend sind. 

Obwohl der „Stoff“, um den es in diesem Buch geht, zum Teil recht 
komplex ist, ist es mir ein Anliegen, dass z. B. Studierende der Theologie 
auch im ersten Semester (und theologische „Laien“) das Buch lesen und 
möglichst ohne Hürden verstehen können. Darum wird weitgehend auf 
die Verwendung hebräischer Begriffe verzichtet, und auch griechische 
Texte werden auf das „Notwendige“ beschränkt. Zudem werden he-
bräische und griechische Begriffe allgemein im fließenden Text in 
Umschrift wiedergegeben. Es gibt allerdings wenige Ausnahmen, bei 
denen es um einen möglichst genauen Vergleich der griechischen Texte 
geht. 

Ich danke der Evangelischen Verlagsanstalt – allen voran Frau Dr. 
Annette Weidhas – herzlich für die Bereitschaft, dieses Buch in ihr Pro-
gramm aufzunehmen! Die konstruktive Zusammenarbeit weiß ich zu 
schätzen. Der Druckzuschuss wurde von einer Stiftung übernommen, 
wofür ich sehr dankbar bin. Zudem danke ich der Genossenschaft Alli-
ance-CH herzlich für die großzügige finanzielle Unterstützung, sodass 
das Buch zu einem günstigen Preis verkauft werden kann. Besonders 
angesichts meines 20-jährigen Jubiläums als Rektor der universitären 
theologischen Hochschule STH Basel (seit dem 1. Januar 2004) und mei-
nes 60. Geburtstag im März 2024 ist das für mich ein großartiges Ge -
schenk, das hoffentlich vielen dienen wird. 

 
Riehen bei Basel, im August 2023                               Jacob Thiessen 

6



1   A L L G E M E I N E  E I N L E I T U N G  

1.1     Bedeutung, Name und Inhalt des Neuen Testaments . . . . . . . . . . . . . . . . . .         15  
1.2   Begriff und Aufgabe der neutestamentlichen Einleitung  . . . . . . . . . . . . . .          16 
1.3    Zur historisch-kritischen Einleitungswissenschaft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          18 
1.4   Zusammenfassung zur allgemeinen Einleitung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         23 
 

2   E I N L E I T U N G  I N  D I E   
N E U S T E S T A M E N T L I C H E N  E V A N G E L I E N  

2.1   Zur Frage nach der Literaturgattung der Evangelien  . . . . . . . . . . . . . . . . . .         25 
2.2   Das Evangelium nach Matthäus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         30 
        2.2.1     Schlüsselvers, Thema und Gliederung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         30 
        2.2.2     Das altkirchliche Zeugnis zur Verfasserschaft  
                       des Matthäusevangeliums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .          31 
        2.2.3     Papias und die Frage nach dem hebräischen Ursprung  
                       des Evangeliums  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         34 
        2.2.4     Argumente gegen die Abfassung durch den Apostel Matthäus  . .         36 
        2.2.5     Argumente für die Abfassung durch den Apostel Matthäus  . . . . .         37 
        2.2.6     Wer war Matthäus?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         42 
        2.2.7     Das altkirchliche Zeugnis zur Datierung des  
                       Matthäusevangeliums  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         42 
        2.2.8     Argumente für eine Datierung nach 70 n. Chr.  . . . . . . . . . . . . . . . . .         44 
        2.2.9     Argumente für eine Abfassung vor 70 n. Chr.  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         46 
        2.2.10   Zielsetzung des Matthäusevangeliums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         47 
        2.2.11    Zusammenfassung zum Matthäusevangelium  . . . . . . . . . . . . . . . . .         48 
2.3   Das Evangelium nach Markus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         49 
        2.3.1      Schlüsselvers, Thema und Gliederung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         49 
        2.3.2     Sondergut des Markusevangeliums  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         49 
        2.3.3     Das altkirchliche Zeugnis zur Verfasserschaft des  
                       Markusevangeliums  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         50 
        2.3.4     Einwände gegen eine Verfasserschaft durch  
                       Johannes Markus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         52 
        2.3.5     Argumente für die Abfassung durch Johannes Markus . . . . . . . . . .          55 
        2.3.6     Datierung des Markusevangeliums  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         56 
        2.3.7     Abfassungsziel des Markusevangeliums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         58 

INHALT 



I N H A L T

        2.3.8     Der Markusschluss (Mk 16,9-20)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         58 
        2.3.9     Zusammenfassung zum Markusevangelium  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         59 
2.4   Das Evangelium nach Lukas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         60 
        2.4.1     Schlüsselvers, Thema und Gliederung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         60 
        2.4.2     Das altkirchliche Zeugnis zur Verfasserschaft  
                       des Lukasevangeliums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         60 
        2.4.3     Einwände gegen eine Abfassung durch den Arzt Lukas . . . . . . . . . .         62 
        2.4.4     Was spricht für die Abfassung durch den Arzt Lukas?  . . . . . . . . . . .         63 
        2.4.5     Argumente für eine Abfassung des Lukasevangeliums 
                       nach 70 n. Chr.  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         67 
        2.4.6     Argumente für eine Abfassung des Lukasevangeliums 
                       vor 70 n. Chr.  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         70 
        2.4.7     Zielsetzung und Empfängerschaft des Lukasevangeliums  . . . . . . .         73 
        2.4.8     Zusammenfassung zum Lukasevangelium  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         74 
2.5   Die synoptische Frage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         75 
        2.5.1      Einführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         75 
        2.5.2     Das altkirchliche Zeugnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         77 
        2.5.3     Vor- bzw. außersynoptische Lösungsvorschläge  . . . . . . . . . . . . . . . .         79 
        2.5.4     Zu den innersynoptischen Lösungsvorschlägen  . . . . . . . . . . . . . . . .          81 
        2.5.5     Die Griesbach’sche Theorie bzw. die Benutzungshypothese  . . . . .         82 
        2.5.6     Die Zweiquellentheorie bzw. Markushypothese  . . . . . . . . . . . . . . . .         83 
        2.5.7     Neuere Alternativmodelle zur Zweiquellentheorie . . . . . . . . . . . . . .         86 
        2.5.8     Anfragen an die Markushypothese  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         87 
        2.5.9     Ein Vergleich zur so genannten Akoluthie  
                       des Markusevangeliums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         88 
        2.5.10   Beispiele des synoptischen Vergleichs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         89 
        2.5.11    Fazit zur synoptischen Frage  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         95 
        2.5.12   Zusammenfassung zur synoptischen Frage  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         96 
2.6   Das Evangelium nach Johannes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         97 
        2.6.1     Schlüsselverse und Gliederung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         97 
        2.6.2     Das altkirchliche Zeugnis zur Verfasserschaft  
                       des Johannesevangeliums  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .         98 
        2.6.3     Papias und der „Presbyter Johannes“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        101 
        2.6.4     Einwände gegen die Verfasserschaft durch den  
                       Apostel Johannes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        103 
        2.6.5     Argumente für die Abfassung durch den Apostel Johannes  . . . . . .        105 
        2.6.6     Johannes 21 als Nachtragskapitel?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       108 
        2.6.7     Johannes und die synoptischen Evangelien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        112 
        2.6.8     Fazit zur Verfasserfrage des Johannesevangeliums  . . . . . . . . . . . . . .        117 
        2.6.9     Die religionsgeschichtliche Einordnung  
                       des Johannesevangeliums  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        119 
        2.6.10   Abfassungsort und -zeit des Johannesevangeliums  . . . . . . . . . . . . .       124 
        2.6.11    Zielsetzung und Empfängerschaft des Johannesevangeliums  . . .       126 
        2.6.12   Der Abschnitt mit der Ehebrecherin (Joh 7,53–8,11)  . . . . . . . . . . . . . .       127 
        2.6.13   Zusammenfassung zum Johannesevangelium . . . . . . . . . . . . . . . . . .        130 

8



3   D I E  A P O S T E L G E S C H I C H T E  
3.1    Schlüsselvers und Gliederung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        131 
3.2   Zur Verfasserschaft der Apostelgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        131 
3.3   Die altkirchliche Überlieferung zur Apostelgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . .        132 
3.4   Die Bestreitung der Verfasserschaft durch den Paulus-Begleiter Lukas . .        133 
3.5   Argumente für eine Abfassung durch Lukas, den Reisebegleiter  
        des Paulus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        134 
3.6   Abfassungsort und -zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        135 
3.7   Zweck und Ziel der Abfassung der Apostelgeschichte  . . . . . . . . . . . . . . . . . .        138 
3.8   Die Berichte über das Damaskus-Erlebnis des Paulus  . . . . . . . . . . . . . . . . . .       140 
3.9   Widersprüche zwischen der Apostelgeschichte und den Paulusbriefen?        142 
3.10 Zusammenfassung zur Apostelgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       144 
 

4   D I E  P A U L U S B R I E F E  U N D  D E R  H E B R Ä E R B R I E F  
4.1   Allgemeine Einführung in die Paulusbriefe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       145 
        4.1.1      Chronologie des Lebens von Paulus im Überblick . . . . . . . . . . . . . . .       145 
        4.1.2     Zur Form der neutestamentlichen Briefe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       149 
        4.1.3     Allgemeines zu den Paulusbriefen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        152 
        4.1.4     Anhaltspunkte zur Festlegung der Paulus-Chronologie  . . . . . . . . .        153 
        4.1.5     Das Claudius-Edikt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        153 
        4.1.6     Die Gallio-Inschrift bzw. Delphi-Inschrift . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       154 
        4.1.7     Der Statthalterwechsel von Felix zu Festus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        156 
        4.1.8     Die vorausgesagte Hungersnot  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        157 
        4.1.9     Zur relativen Chronologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        157 
        4.1.10   Zusammenfassung zur Einführung in die Paulusbriefe  . . . . . . . . .        165 
4.2   Der Galaterbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        165 
        4.2.1     Schlüsselverse und Gliederung des Galaterbriefs . . . . . . . . . . . . . . . .        165 
        4.2.2     Die Verfasserschaft des Galaterbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       166 
        4.2.3     Die Empfänger des Galaterbriefs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       167 
        4.2.4     Argumente für die nordgalatische Theorie  
                       (Landschaftshypothese)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       168 
        4.2.5     Argumente für die südgalatische Theorie (Provinzhypothese)  . . .       170 
        4.2.6     Abfassungsort und -zeit des Galaterbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       174 
        4.2.7     Umstände und Ziel der Abfassung des Galaterbriefs  . . . . . . . . . . . .        175 
        4.2.8     Zusammenfassung zum Galaterbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       178 
4.3   Der 1. Thessalonicherbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       179
        4.3.1     Schlüsselverse und Gliederung des 1. Thessalonicherbriefs  . . . . . .       179
        4.3.2     Die Verfasserschaft des 1. Thessalonicherbriefs . . . . . . . . . . . . . . . . . .       180 
        4.3.3     Abfassungsort und -zeit des 1. Thessalonicherbriefs . . . . . . . . . . . . .       182 
        4.3.4     Umstände und Abfassungsziel des 1. Thessalonicherbriefs  . . . . . .        183 
        4.3.5     Zusammenfassung zum 1. Thessalonicherbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . .        185 
4.4   Der 2. Thessalonicherbrief . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        185 
        4.4.1     Schlüsselvers und Gliederung des 2. Thessalonicherbriefs  . . . . . . .        185 
        4.4.2     Das Selbstzeugnis und die altkirchliche Bezeugung . . . . . . . . . . . . .       186 

I N H A L T 9



I N H A L T

        4.4.3     Argumente gegen die Echtheit des 2. Thessalonicherbriefs  . . . . . .       187 
        4.4.4    Argumente für Paulus als Verfasser des 2. Thessalonicherbriefs . .       189 
        4.4.5     Abfassungsort und -zeit des 2. Thessalonicherbriefs  . . . . . . . . . . . .        191 
        4.4.6     Empfängerschaft und Zielsetzung des 2. Thessalonicherbriefs . . .       192 
        4.4.7     Zusammenfassung zum 2. Thessalonicherbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . .        193 
4.5   Der 1. Korintherbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       194 
        4.5.1     Schlüsselvers und Gliederung des 1. Korintherbriefs  . . . . . . . . . . . .       194 
        4.5.2     Die Verfasserschaft des 1. Korintherbriefs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       196 
        4.5.3     Der Apostel Paulus und die Gemeinde in Korinth . . . . . . . . . . . . . . .       198 
        4.5.4     Abfassungsort und -zeit des 1. Korintherbriefs . . . . . . . . . . . . . . . . . .       202 
        4.5.5     Zum Hintergrund des 1. Korintherbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       203 
        4.5.6     Zusammenfassung zum 1. Korintherbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       205 
4.6   Der 2. Korintherbrief . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       205 
        4.6.1     Schlüsselverse und Gliederung des 2. Korintherbriefs  . . . . . . . . . . .       205 
        4.6.2     Die Verfasserschaft des 2. Korintherbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       206 
        4.6.3     Teilungshypothesen des 2. Korintherbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       207 
        4.6.4     Abfassungsort und -zeit des 2. Korintherbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . .       209 
        4.6.5     Zielsetzung des 2. Korintherbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       211 
        4.6.6     Zusammenfassung zum 2. Korintherbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       211 
4.7   Der Römerbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       212 
        4.7.1     Schlüsselverse und Gliederung des Römerbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . .       212 
        4.7.2     Die Verfasserschaft des Römerbriefs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       214 
        4.7.3     Abfassungsort und -zeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       216 
        4.7.4     Die Empfänger des Römerbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       217 
        4.7.5     Umstände, Abfassungszweck und Thema des Römerbriefs  . . . . . .       219 
        4.7.6     Die Grußliste in Römer 16  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       222 
        4.7.7     Zusammenfassung zum Römerbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       223 
4.8   Die Gefangenschaftsbriefe (Epheser-, Philipper-, Kolosser-  
        und Philemonbrief)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       224 
        4.8.1     Einführung in die Gefangenschaftsbriefe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       224 
        4.8.2     Abfassungsort und -zeit der Gefangenschaftsbriefe  . . . . . . . . . . . . .       226 
        4.8.3     Zusammenfassung der Einführung zu den  
                       Gefangenschaftsbriefen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       232 
        4.8.4    Schlüsselverse und Gliederung des Epheserbriefs  . . . . . . . . . . . . . . .       232 
        4.8.5     Das Selbstzeugnis und die altkirchliche Überlieferung  
                       zur Verfasserschaft des Epheserbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        233 
        4.8.6     Einwände gegen die Echtheit des Epheserbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . .       234 
        4.8.7     Argumente für Paulus als Verfasser des Epheserbriefs  . . . . . . . . . . .       237 
        4.8.8     Der Epheserbrief und der Artemiskult in Ephesus  . . . . . . . . . . . . . .       239 
        4.8.9     Die Empfängerschaft des Epheserbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       241 
        4.8.10   Zielsetzung des Epheserbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       244 
        4.8.11   Zusammenfassung zum Epheserbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       247 
        4.8.12   Schlüsselverse und Gliederung des Kolosserbriefs . . . . . . . . . . . . . . .       247 
        4.8.13   Das Selbstzeugnis und die altkirchliche Überlieferung  
                       zur Verfasserschaft des Kolosserbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       248 

10



        4.8.14   Einwände gegen die Echtheit des Kolosserbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . .       249 
        4.8.15   Argumente für die Echtheit des Kolosserbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . .        251 
        4.8.16   Abfassungszweck des Kolosserbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       253 
        4.8.17   Zusammenfassung zum Kolosserbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       254 
        4.8.18   Schlüsselvers und Gliederung des Philemonbriefs  . . . . . . . . . . . . . .       254 
        4.8.19   Verfasserschaft und Abfassungszeit des Philemonbriefs  . . . . . . . . .       255 
        4.8.20  Die Empfängerschaft des Philemonbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       255 
        4.8.21   Anlass und Zielsetzung des Philemonbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       256 
        4.8.22  Zusammenfassung zum Philemonbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       256 
        4.8.23   Schlüsselbegriffe und Gliederung des Philipperbriefs  . . . . . . . . . . .       257 
        4.8.24   Verfasserschaft und literarische Integrität des Philipperbriefs  . . .       257 
        4.8.25   Philipper 2,6-11 – ein vorpaulinischer Hymnus?  . . . . . . . . . . . . . . . .       259 
        4.8.26  Abfassungsort und -zeit des Philipperbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       262 
        4.8.27  Anlass des Philipperbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       263 
        4.8.28  Zusammenfassung zum Philipperbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       263 
4.9   Die Pastoralbriefe (1./2. Timotheus- und Titusbrief)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       264 
        4.9.1     Allgemeine Einführung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       264 
        4.9.2     Die Einheitlichkeit und die Unterschiede der Pastoralbriefe . . . . .       264 
        4.9.3     Die Selbstbezeugung und das Zeugnis der Alten Kirche  . . . . . . . . .       268 
        4.9.4     Einwände gegen die Echtheit der Pastoralbriefe  . . . . . . . . . . . . . . . .       270 
        4.9.5     Argumente für die Echtheit der Pastoralbriefe . . . . . . . . . . . . . . . . . .       273 
        4.9.6     Die Datierung des 1. Timotheusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       276 
        4.9.7     Die Datierung des Titusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       277 
        4.9.8     Die Datierung des 2. Timotheusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       278 
        4.9.9     Schlüsselvers und Gliederung des 1. Timotheusbriefs  . . . . . . . . . . .       280 
        4.9.10   Der Empfänger des 1. Timotheusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       281 
        4.9.11   Anlass und Zielsetzung des 1. Timotheusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . .       282 
        4.9.12   Schlüsselverse und Gliederung des Titusbriefs . . . . . . . . . . . . . . . . . .       282 
        4.9.13   Der Empfänger des Titusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       283 
        4.9.14   Anlass und Zielsetzung des Titusbriefs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       283 
        4.9.15   Schlüsselvers und Gliederung des 2. Timotheusbriefs  . . . . . . . . . . .       284 
        4.9.16   Anlass und Zielsetzung des 2. Timotheusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . .       285 
        4.9.17   Zusammenfassung zu den Pastoralbriefen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       287 
4.10 Der Hebräerbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       288 
        4.10.1   Schlüsselvers und Gliederung des Hebräerbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . .       288 
        4.10.2   Die altkirchliche Bezeugung des Hebräerbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . .       289 
        4.10.3   Wer ist der Verfasser des Hebräerbriefs?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       291
        4.10.4   Die Empfängerschaft des Hebräerbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       295 
        4.10.5   Abfassungsort und Datierung des Hebräerbriefs . . . . . . . . . . . . . . . .       296 
        4.10.6   Ziel und Zweck des Hebräerbriefs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       300 
        4.10.7   Zusammenfassung zum Hebräerbrief . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       300 
 
 
 
 

I N H A L T 11



I N H A L T

5   D I E  K A T H O L I S C H E N  B R I E F E  

5.1   Einführung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       302 
5.2   Der Jakobusbrief . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       302 
        5.2.1      Schlüsselvers und Gliederung des Jakobusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . .       302 
        5.2.2     Zur Verfasserschaft des Jakobusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       304 
        5.2.3     Die altkirchliche Bezeugung des Jakobusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . .       305 
        5.2.4     Argumente gegen den Herrenbruder Jakobus  . . . . . . . . . . . . . . . . . .       306 
        5.2.5     Argumente für den Herrenbruder Jakobus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       309 
        5.2.6     Die Empfängerschaft des Jakobusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        312 
        5.2.7     Datierung und Abfassungsort des Jakobusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . .        315 
        5.2.8     Zusammenfassung zum Jakobusbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        316 
5.3   Der 1. Petrusbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        317 
        5.3.1      Schlüsselvers und Gliederung des 1. Petrusbriefs . . . . . . . . . . . . . . . .        317 
        5.3.2     Das Selbstzeugnis des Verfassers im 1. Petrusbrief . . . . . . . . . . . . . . .        318 
        5.3.3      Die altkirchliche Bezeugung des 1. Petrusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . .        319 
        5.3.4     Argumente gegen die Echtheit des 1. Petrusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . .       320 
        5.3.5     Argumente für die Echtheit des 1. Petrusbriefs . . . . . . . . . . . . . . . . . .       322 
        5.3.6     Die Empfängerschaft des 1. Petrusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       324 
        5.3.7     Abfassungsort und Datierung des 1. Petrusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . .       329 
        5.3.8     Zusammenfassung zum 1. Petrusbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       330 
5.4   Der 2. Petrusbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       330 
        5.4.1     Schlüsselverse und Gliederung des 2. Petrusbriefs  . . . . . . . . . . . . . .       330 
        5.4.2     Das Selbstzeugnis des Verfassers im 2. Petrusbrief  . . . . . . . . . . . . . .        331 
        5.4.3     Die altkirchliche Bezeugung des 2. Petrusbriefs . . . . . . . . . . . . . . . . .        331 
        5.4.4     Das Verhältnis des 2. Petrusbriefs zum Judasbrief . . . . . . . . . . . . . . .       334 
        5.4.5     Das Verhältnis des 2. Petrusbriefs zum 1. Petrusbrief  . . . . . . . . . . . .       336 
        5.4.6     Argumente gegen die Echtheit des 2. Petrusbriefs . . . . . . . . . . . . . . .        341 
        5.4.7     Argumente für die Echtheit des 2. Petrusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . .        341 
        5.4.8     Die Empfängerschaft des 2. Petrusbriefs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       342 
        5.4.9     Abfassungsort und Datierung des 2. Petrusbriefs  . . . . . . . . . . . . . . .       343 
        5.4.10   Schwerpunkte und Zielsetzung des 2. Petrusbriefs  . . . . . . . . . . . . . .       345 
        5.4.11    Zusammenfassung zum 2. Petrusbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       346 
5.5   Der 1. Johannesbrief . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       347 
        5.5.1      Schlüsselvers und Gliederung des 1. Johannesbriefs  . . . . . . . . . . . . .       347 
        5.5.2     Das Selbstzeugnis und die Verwandtschaft zum  
                       Johannesevangelium  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       348 
        5.5.3     Die altkirchliche Bezeugung des 1. Johannesbriefs  . . . . . . . . . . . . . .       348 
        5.5.4     Argumente gegen die Abfassung durch den Apostel Johannes  . . .       349 
        5.5.5     Argumente für die Abfassung durch den Apostel Johannes  . . . . . .        351 
        5.5.6     Die Empfängerschaft des 1. Johannesbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        353 
        5.5.7     Abfassungsort und Datierung des 1. Johannesbriefs . . . . . . . . . . . . .       354 
        5.5.8     Zusammenfassung zum 1. Johannesbrief . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       354 
5.6   Der 2. und der 3. Johannesbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        355 
        5.6.1     Gliederung des 2. und 3. Johannesbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        355 

12



        5.6.2     Das Selbstzeugnis und die altkirchliche Überlieferung . . . . . . . . . .        355 
        5.6.3     Argumente gegen die Abfassung durch den Apostel Johannes  . . .       357 
        5.6.4     Argumente für die Abfassung durch den Apostel Johannes  . . . . . .       357 
        5.6.5     Die Empfängerschaft des 2. und 3. Johannesbriefs  . . . . . . . . . . . . . .       359 
        5.6.6     Abfassungsort und Datierung des 2. und 3. Johannesbriefs  . . . . . .       359 
        5.6.7     Zusammenfassung zum 2. und 3. Johannesbrief  . . . . . . . . . . . . . . . .        361 
5.7   Der Judasbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        361 
        5.7.1      Schlüsselvers und Gliederung des Judasbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . .        361 
        5.7.2     Das Selbstzeugnis und die altkirchliche Überlieferung . . . . . . . . . .       362 
        5.7.3     Argumente gegen den Herrenbruder Judas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       362 
        5.7.4     Argumente für den Herrenbruder Judas  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       363 
        5.7.5     Die Empfängerschaft des Judasbriefs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       364 
        5.7.6     Abfassungsort und Datierung des Judasbriefs  . . . . . . . . . . . . . . . . . .       364 
        5.7.7     Zusammenfassung zum Judasbrief  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       365 
 

6   D I E  J O H A N N E S O F F E N B A R U N G  

6.1   Schlüsselverse und Gliederung der Offenbarung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       366 
6.2   Das Selbstzeugnis und die altkirchliche Überlieferung  . . . . . . . . . . . . . . . .       367 
6.3   Argumente gegen die Abfassung durch den Apostel Johannes  . . . . . . . . . .       373 
6.4   Argumente für die Abfassung durch den Apostel Johannes . . . . . . . . . . . . .       374 
6.5   Die Datierung der Johannesoffenbarung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       378 
6.6   Die Botschaft der Johannesoffenbarung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        381 
6.7   Zusammenfassung zur Johannesoffenbarung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .       389 
 
 
Bibliographie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        391

I N H A L T 13





1.1  BEDEUTUNG, NAME UND INHALT  
DES NEUEN TESTAMENTS 

 
Der Ausdruck „Neues Testament“ geht u. a. auf den griechischen Aus-
druck hē kainē diatēkē (ἡ καινὴ διαθήκη) = „der neue Bund/testamenta-
rische Vertrag“ zurück. Der Ausdruck „Altes Testament“ geht auf den 
griechischen Ausdruck hē palaia diatēkē (ἡ παλαιά διαθήκη) zurück: 
„der alte Bund/testamentarische Vertrag“. Somit ist grundsätzlich vom 
„alten Bund/Testament“ (Sinai-Bund) und vom „neuen Bund/Testa-
ment“ die Rede. Die Bündnisse Gottes mit seinem Volk, von denen die 
Bibel berichtet und die dem biblischen Heilsgeschehen zugrunde lie-
gen, sind jedoch nicht Bündnisse bzw. Verträge zwischen zwei gleich-
wertigen Partnern; vielmehr bestimmt Gott allein, was „vertraglich“ 
festgelegt wird. Andererseits handelt es sich dabei nicht um ein Testa-
ment in dem Sinn, dass Gott lediglich festlegt, was die betroffenen Men-
schen von ihm empfangen; vielmehr verheißt Gott den Menschen sein 
Heil und schenkt es ihnen. Aber er teilt ihnen auch seine „Verpflichtun-
gen“ für die Menschen mit, die „vertraglich“ sein Heil empfangen. 

Ein „neuer Bund“ wird in Jer 31,31–34 verheißen (vgl. u. a. Hes 36,25–
27). Und wie im Neuen Testament vor allem in Hebr 8,6–13 sichtbar 
wird, waren alle, die zum Glauben an Jesus Christus gekommen waren, 
überzeugt, dass der „neue Bund“ durch Jesus Christus bzw. durch sei-
nen Kreuzestod gestiftet worden ist (vgl. dazu u. a. Mt 26,28; Mk 14,24;  
Lk 22,20; 1Kor 11,25–27). Nach Hebr 8,13 ist der Alte Bund, der auch als 
„erster Bund“ bezeichnet wird (vgl. Hebr 9,1.15), „dem Verschwinden 
nahe“. Damit ist im Kontext des Hebräerbriefs gemeint, dass die Opfer 
des Sinai-Bundes nun „veraltet“ sind (vgl. u. a. Hebr 9,1: „der erste [Bund] 
hatte also Satzungen des [Opfer-]Dienstes und das irdische Heiligtum“), 
weil sie durch das Opfer Jesu Christi erfüllt worden sind, indem Jesus 
Christus das verheißene „bessere Opfer“ ist (vgl. Hebr 10,7 ff.; 11,4). 

1. 
ALLGEMEINE EINLEITUNG 



1 .   A L L G E M E I N E  E I N L E I T U N G

Der Ausdruck hē palaia diatēkē (ἡ παλαιά διαθήκη) = „alter Bund/ 
Altes Testament“ erscheint im Neuen Testament nur in 2Kor 3,14. Wie 
der Zu sammenhang zeigt, sind dabei bereits die Schriften des „alten 
Bundes“ gemeint. Mit dem „alten Bund“ ist grundsätzlich der Sinai-
Bund – d. h. der Bund, den Gott mit dem Volk Israel am Berg Sinai in der 
Wüstenwanderung am „Tag der Vollversammlung“ (vgl. z. B. Deut 4,10; 
9,10; 18,16) gestiftet hat, wodurch Israel Gottes „Bundesvolk“ wurde – ge -
meint. Die Schriften des Alten Testaments, welche den „alten Bund“ 
voraussetzen bzw. beinhalten, werden mit diesem „Bund“ identifiziert. 
Der „Kirchenvater“ Tertullian, der seine Schriften um 200 n. Chr. in 
lateinischer Sprache verfasste, spricht in Bezug auf die biblischen Schrif-
ten vom „Alten und Neuen Testament“ (veteris et novi testamenti; Marc 
4,6,1), und Eusebius zufolge hat schon Melito von Sardes (um 170 n. Chr.) 
in der Einleitung seiner Schrift „Auszüge“ ein „Verzeichnis (κατάλογον) 
der anerkannten Schriften des Alten Testaments“ aufgeführt, wobei 
Melito dem Wunsch des Onesimus folgte, der demnach „die Exaktheit 
(ἀκρίβειαν) der alten Bücher kennen lernen“ wollte (Hist Eccl 4,26,12 f.). 
Andererseits ist in Hebr 9,15 in Bezug auf den Sinai-Bund vom „Ersten 
Bund/ Testament“ die Rede. Im Kontext wird demgegenüber der „Neue 
Bund“ betont, dessen Mittler Jesus Christus durch seinen Tod geworden 
ist (Hebr 9,15–17.20; vgl. Hebr 10,16.29; 12,24; 13,20). 

Das Neue Testament – die Schriften des Neuen Bundes – beinhaltet 
insgesamt 27 Schriften: Vier Evangelien, die Apostelgeschichte des 
Lukas, 13 Paulusbriefe, den Hebräerbrief und sieben „Katholische Briefe“ 
sowie die Johannesoffenbarung. Diese Schriften stellen den Inhalt des 
„neuen Bundes“ bzw. des „Testaments“ dar, den Jesus Christus gestiftet 
und durch seine Apostel dem Volk Gottes vermittelt hat. Um die Entste-
hung und den Inhalt dieser 27 Schriften des Neuen Testaments geht es 
in der neutestamentlichen Einleitungswissenschaft. 

 
 

1.2  BEGRIFF UND AUFGABE  
DER NEUTESTAMENTLICHEN EINLEITUNG 

 
Die neutestamentliche Einleitungswissenschaft beschäftigt sich mit 
Fragen zur Entstehung der neutestamentlichen Schriften in ihrem 
Bezug zum jeweiligen historischen Hintergrund.1 Erste Angaben zur 
Verfasserfrage einzelner neutestamentlicher Schriften finden wir bei 

16



Papias, „Bischof“ von Hierapolis, der von Irenäus (ca. 180 n. Chr.) als 
„alter/ursprünglicher Mann“ (ἀρχαῖος ἀνήρ) und als Hörer des Apostels 
Johannes (in Ephesus) und „Kollege“ des Polykarp von Smyrna beschrie-
ben wird (Adv haer 5,33,4). Papias, der ca. 100–120 n. Chr. „Fünf Schriften 
zur Auslegung von Herrenworten/Herrensprüchen“ schrieb, ist wohl 
etwa 60 n. Chr. geboren. Sein Freund Polykarp, der nach altkirchlicher 
Überlieferung vom Apostel Johannes als „Bischof“ von Smyrna einge-
setzt wurde, war bei seinem Märtyrertod im Jahr 155 n. Chr. 86 Jahre alt, 
sodass Polykarp ca. 69 n. Chr. geboren worden sein muss. Der Canon 
Muratori (ca. 180 n. Chr.) enthält Bemerkungen zu den einzelnen Schrif-
ten. Auch Kirchenväter wie Clemens Alexandrinus (um 160 n. Chr.), Ire-
näus (ca. 180 n. Chr.), Origenes (3. Jh. n. Chr.), Eusebius (ca. 310 n. Chr.) 
und Hieronymus (um 400 n. Chr.) haben Aussagen zur Entstehung der 
neutestamentlichen Schriften hinterlassen. Hadrian schrieb um 450  
n. Chr. eine „Einleitung in die göttlichen Schriften“ (εἰσαγωγή εἰς τὰς 
θείας Γραφάς). 

Die Disziplin der biblischen Einleitungswissenschaft entstand aller-
dings erst im Zeitalter der Aufklärung (17.–18. Jahrhundert) aufgrund 
eines neuen Interesses an historischer Theologie. Bis dahin kannte man 
vor allem die kirchliche Dogmatik, die mehr oder weniger stark an die 
Tradition der Kirche gebunden war, wobei die „historische Exegese“ 
allerdings nicht grundsätzlich unbekannt war. Eine „biblische Theo-
logie“ ergab sich nach Goppelt jedoch „erst, als das reformatorische 
Schriftprinzip, meist in pietistischer Modifizierung, dem geschicht-
lichen Denken der Aufklärung begegnete“ (Theologie, S. 24). Mit ande-
ren Worten: Die Biblische Theologie ist eine Folge der „historisch-kriti-
schen Schriftforschung“, die besagt, dass auch die Bibel bzw. ihre Schrif-
ten „zuerst als historische Urkunden der Vergangenheit gesehen wer-
den“ müssen. „Was sie für die Gegenwart bedeuten, muß dann ihre 
Interpretation durch die autonome Vernunft ergeben. Diese Interpreta-
tion geht naturgemäß von der jeweiligen Philosophie der Zeit aus,  
insbesondere von ihrem Geschichtsverständnis“, betont Goppelt weiter 
(S. 24). Man war (und ist) bestrebt, die biblischen Texte „rein historisch“ 
zu verstehen, und das heißt z. B. grundsätzlich, dass man den biblischen 
Texten nur entnehmen kann, was der Verfasser z. B. über Gott denkt 
und schreibt, aber nicht über die Wirklichkeit Gottes selbst. 

1 .2   B E G R I F F  U N D  A U F G A B E  D E R  N E U T E S T A M E N T L I C H E N  E I N L E I T U N G 17

1 Vgl. u. a. Breytenbach, Historisch-kritische Einleitung, S. 15–29. 



1 .   A L L G E M E I N E  E I N L E I T U N G

Schon Spinoza (1632–1677) unterzog die Bibel der „historischen Kri-
tik“ und wollte eine allmähliche Entstehung der fünf Mosesbücher auf-
zeigen. Doch den Anfangspunkt der wissenschaftlichen Einleitungs -
disziplin in diesem Sinn setzte Richard Simon (1638–1712), Oratorianer in 
Paris, der eine dreibändige „Histoire critique du Nouveau Testament“ 
(Rotterdam, 1689–1693) verfasste. Im Jahr 1750 legte Johann David Mi -
chaelis auf protestantischer Seite eine Einleitung vor, die von Simon 
beeinflusst war. Johann Salomo Semler (1725–1791) unterschied in seiner 
„Abhandlung von freier Untersuchung des Kanons“ (1771–1775) zwi-
schen „Theologie“ (= biblische Wissenschaft) und „Religion“ (= Gottver-
trauen). Semler hat nach Kümmel darin „nachgewiesen, daß die Frage 
der Zugehörigkeit einer nt. Schrift zum Kanon rein geschichtlich zu 
sehen sei, weil der Kanon durch menschliche Übereinkunft zustande 
gekommen ist, und daß darum sich Gottes Wort und Heilige Schrift 
nicht decken“ (Bibelwissenschaft, Sp. 1240). Voraussetzung dieser Be -
hauptung Semlers war die „Einsicht“, die im englischen Deismus er -
wachsen war, nämlich „daß das NT wie jede andere menschliche Ur -
kunde völlig vorurteilslos [!] in seinem geschichtlichen Zusammenhang 
betrachtet werden müsse, und dabei hatte sich ergeben, daß das NT irr-
tümliche Vorstellungen (z. B. die Erwartung des nahen Endes) enthalte 
und sachlich keine Einheit darstelle“ (ebd.).  

Damit ist die biblische Einleitungswissenschaft im Sinn der Aufklä-
rung von Anfang an „historisch-kritisch“ geprägt. Dabei wurde oft ein 
Weltbild vorausgesetzt, dass Gott grundsätzlich aus dem Geschichtsge-
schehen ausschließt. Auch wenn dieses „Weltbild“ heute zumindest 
weitgehend nicht mehr so geteilt wird, so werden doch viele „Ergeb-
nisse“ der damaligen Einleitungswissenschaft bis heute übernommen. 

 
 

1.3  ZUR HISTORISCH-KRITISCHEN  
EINLEITUNGSWISSENSCHAFT 

 
Als Folge der Aufklärung sind die biblische Einleitungswissenschaft 
und die Biblische Theologie als wissenschaftliche Disziplin entstanden. 
Dabei war man bestrebt, den Bibeltext „rein historisch“ zu verstehen, 
und das heißt grundsätzlich, dass man dem biblischen Text nur entneh-
men kann, was der Verfasser z. B. über Gott denkt und schreibt, aus 
ihnen aber nicht Aussagen über die Wirklichkeit Gottes selbst ableiten 

18



kann. Da diese Verfasser nicht isoliert dastehen, versucht man aufzuzei-
gen, wie sie durch ihre Zeit beeinflusst sind. In diesem Zusammenhang 
ist u. a. die Entstehung der Religionsgeschichtlichen Schule um das Jahr 
1900 zu erwähnen. 

William Wrede forderte im Jahr 1897 (Aufgabe, S. 81–154) – mit den 
Worten Goppelts – die neutestamentlichen Schriften „müßten endlich 
konsequent historisch, nämlich aus ihrer Entstehungssituation heraus 
gesehen und gedeutet werden“ (Theologie, S. 29). Das übernatürliche 
Eingreifen Gottes in die Geschichte wird dabei ausgeblendet. Wunder in 
der Bibel „dürfen“ dann so nicht geschehen sein, und selbst die Auferste-
hung Jesu wird nicht als historisches Ereignis verstanden.2 Somit ist 
Gadamers Bemerkung, dass die „historische Bibelkritik, die im 18. Jahr-
hundert grundsätzlich durchdringt, … durchaus ein dogmatisches Fun-
dament in dem Vernunftglauben der Aufklärung“ hat (Wahrheit, S. 186), 
treffend. 

Ernst Tröltsch hat „die historisch-kritische Methode“ der Bibelaus-
legung um 1900 systematisch dargestellt,3 und zwar mit folgenden 
Grundpfeilern: 

– Das Postulat der Kritik: Es gibt auf dem historischen Gebiet nur 
Wahrscheinlichkeitsurteile. Daher ist es die Aufgabe der historischen 
Forschung, den Grad der Wahrscheinlichkeit ausfindig zu machen. 

– Das Prinzip der Analogie: Geschichtliche Ereignisse müssen Paral-
lele aus dem rein immanenten Bereich aufweisen können, um für sich 
Wahrscheinlichkeit beanspruchen zu können. Mit anderen Worten: Was 
ich sehe, dass es heute geschieht, das kann zur Zeit Jesu und der Apostel 
auch geschehen sein. Wenn heute keine Toten auferstehen, kann das 
damals auch nicht geschehen sein. 

– Das Prinzip der Korrelation: Alle Vorgänge und Erscheinungen des 
geistigen und geschichtlichen Bereichs stehen in einer kausalen inner-
weltlichen Wechselwirkung von Ursache und Wirkung zu anderen Vor-
gängen und Ereignissen. Die Bibel ist demnach ein Produkt des antiken 
religiösen menschlichen Geistes und nicht Ergebnis des göttlichen Ein-
greifens in die Weltgeschichte. Wird dieses Prinzip zu Ende gedacht, 
dann kann es schlussendlich keine Erlösung des Menschen geben, die 
von Gott kommt. 

1 .3   Z U R  H I S T O R I S C H - K R I T I S C H E N  E I N L E I T U N G S W I S S E N S C H A F T 19

2 Vgl. dazu Thiessen, Auferstehung Jesu, S. 11 ff. 
3 Vgl. Troeltsch, Über historische und dogmatische Methode, S. 4 ff. 



1 .   A L L G E M E I N E  E I N L E I T U N G

Nach Ferdinand Christian Baur (1792–1860)4 hat sich das neutesta-
mentliche Christentum in folgenden Schritten (in Anlehnung an den 
Philosophen Hegel) „entwickelt“: Judenchristentum, Heidenchristen-
tum und die Synthese zwischen beiden. Dementsprechend wurden die 
Schriften des Neuen Testaments zugeordnet und datiert. So wurde das 
Johannesevangelium als perfekte „Synthese“ frühestens um 160 n. Chr. 
datiert. 

Allgemein geht man in der historisch-kritischen Theologie von drei 
„Sitzen im Leben“ Jesu aus: Der historische Jesus (erster „Sitz im Leben“); 
„Gemeinde-Theologie“ (zweiter „Sitz im Leben“) und die Redaktion 
durch die Evangelisten (dritter „Sitz im Leben“). Die Literarkritik bzw. 
Quellenscheidung (seit 1838) versucht herauszufinden, was in den neu-
testamentlichen Evangelien historisch tatsächlich auf Jesus zurück -
geht. Die Form- und Traditionskritik (seit 1919/21) versucht, Formen 
und „Gattungen“ einem „Sitz“ in der nachösterlichen Gemeinde-Über-
lieferung zuzuordnen. Und die Redaktionskritik (seit 1949/54) unter-
sucht ihrerseits den „Rahmen“ der einzelnen Perikopen der Evangelien, 
der auf die Evangelisten zurückgeführt wird. Während die Jesus-Gläubi-
gen nach dem Neuen Testament auf die Lehre der Apostel hörten und 
ihr folgten (vgl. z. B. Apg 2,42; 2Thess 3,6), haben sie nach der Ansicht der 
„historisch-kritischen Methode“ ihre eigene „Theologie“ entwickelt. 

Theobald versucht in einer 906 Seite starken Monografie aus dem 
Jahr 2022 die „Geschichte“ des Prozesses Jesu zu rekonstruieren bzw. 
herauszufinden, welcher „Urtext“ den neutestamentlichen Evangelis-
ten bei der Abfassung der Evangelien vorlag (Prozess Jesu, 2022). Dabei 
betont Theobald schon am Anfang seiner Monografie, dass „die neutes-
tamentlichen Passions- und Ostererzählungen … keine historischen 
Berichte, sondern Glaubenstexte“ seien. „Bereits die älteste, wohl in den 
vierziger Jahren nach Jesu Tod in Jerusalem entstandene Erzählung, auf 
der die Evangelien fußen, ist ein theologisches Konstrukt auf der Basis 
des Alten Testamentes“ (Vorwort). Theobald betont, dass sich die Exege-
se, wenn sie „die Evangelien auf ihren geschichtlichen Bezug hin über-
prüft, den diese selbst behaupten, … unter den Bedingungen der Moder-
ne anerkannter wissenschaftstheoretischer Standards der Ge schichts -
wissenschaft zu bedienen hat. Auch für sie gilt das Analogie-Prinzip … 

20

4 Vgl. dazu u. a. Bauspieß/Landmesser/Lincicum, Ferdinand Christian Baur, 2014. 



Mit einem göttlichen Eingriff in die Geschichte unter Aufhebung von 
Zweitursachen rechnet sie nicht.“ (S. 8) Warum es der modernen Wissen-
schaft entsprechen soll, das „übernatürliche“ Wirken Gottes aus der 
Geschichte und somit auch aus der Bibel zu verbannen, bleibt mir ein 
Rätsel. Dass eine solche Theologie „sachlich“ sein kann, ist m. E. ausge-
schlossen. 

Lukas bezieht sich in seinem Evangelium dem Prolog zufolge auf 
Ereignisse, „die sich unter uns zugetragen haben“ (Lk 1,1). Und er betont, 
dass er „alles von Anfang an genau/akribisch erforscht“ hat, damit Theo-
philus „die Zuverlässigkeit/Sicherheit der Dinge“, in denen er unter-
richtet worden ist, genauer kennen lernt (Lk 1,3 f.). Lukas ist somit nach 
eigener Aussage ein Zeitgenosse – wenn auch nicht Augenzeuge – des 
Wirkens und Sterbens Jesu, und sein Bericht geht demnach auf Augen-
zeugenbefragung zurück. Dabei müssen die „theologischen Deutun-
gen“ der Ereignisse nicht als Widerspruch zu ihrer Geschichtlichkeit 
betrachtet werden. Wenn Paulus z. B. in 1Kor 15,3 f. betont, dass Jesus 
„nach den Schriften“ für „unsere Sünden“ gestorben und auferstanden 
ist, so kam Paulus nicht durch die Schriftforschung zu der Überzeu-
gung, dass Jesus gestorben und auferstanden sei. Bei dem Schriftbezug 
geht es vielmehr um die Deutung bzw. um die heilsgeschichtliche 
Bedeutung des Todes und der Auferstehung Jesu. Historische Fakten 
und „theologische“ Deutung gehören also eng zusammen und ergänzen 
sich gegenseitig und sollten deshalb gerade in der Bibel-Exegese nicht 
gegeneinander ausgespielt werden. 

In Bezug auf den Prozess Jesu vor dem jüdischen Hohen Rat (Prozess 
Jesu, S. 341 ff.) stellt Theobald fest, dass Lukas „als Historiker Bedenken 
trug gegen die von Markus behauptete Versammlungszeit des jüdischen 
Gremiums in der Nacht“ und die Szene deshalb „neu arrangiert“ habe  
(S. 359). „Auch bei vergleichbaren Konflikten in der Apostelgeschichte 
weiß er nur von Sitzungen des Hohen Rats am Morgen. Das entspricht 
römischer Praxis, aber auch jüdischer, denn nach der Mischna durften 
Kapitalprozesse nicht des Nachts verhandelt werden“ (ebd. – mit Ver-
weis auf mSanh 4,1 [„Lebensgerichte muss man bei Tag verhandeln und 
bei Tag entscheiden“] und Seneca, De ira 2,7). 

Lk 22,66 erwähnt ausdrücklich, dass der Prozess Jesu bei Tagesan-
bruch vom Haus des Hohepriesters – wo nur das kleine Gerichtsgre-
mium von 23 Mitgliedern tagen durfte – in das „Rathaus“ – wo der ganze 
Hohe Rat mit allen 71 Mitgliedern tagte – verlegt wurde, was Mt 27,1 und 

1 .3   Z U R  H I S T O R I S C H - K R I T I S C H E N  E I N L E I T U N G S W I S S E N S C H A F T 21



1 .   A L L G E M E I N E  E I N L E I T U N G

Mk 15,1 offensichtlich voraussetzen. Von einem gewissen Verhör Jesu im 
Haus des Hohepriesters ist bereits in Mt 26,59 ff. und Mk 14,55 ff. die 
Rede, während „der große Sanhedrin Israels“ (mit allen 71 Mitgliedern) 
seine Ratsversammlungen offiziell im „Rathaus“ bzw. laut mMidd 5,3 f. 
in der „Quader-Kammer“ auf dem Tempelberg (bis 30 n. Chr.) durch-
führte. Sicher um dem Prozess Jesu den Anstrich des Rechts zu verleihen, 
wurde er bei Anbruch des Tages dorthin verlegt, zumal Personengerich-
te nicht nur tagsüber durchgeführt werden sollten, sondern auch nur 
vom gesamten Hohen Rat entschieden werden konnten (vgl. mSanh 1,5). 
Die Tatsache, dass Personen nicht am selben Tag verurteilt und hinge-
richtet werden durften (vgl. mSanh 4,1), ist sicher auch Grund dafür, 
dass man eifrig bestrebt war, Jesus durch Pilatus hinrichten zu lassen. 
Die Evangelienberichte widersprechen sich somit nicht, sondern bestä-
tigen sich vielmehr gegenseitig. 

Für Hengel ist die „Redeweise von ‚der historisch-kritischen Metho-
de‘ … fragwürdig“ (Geschichtsschreibung, S. 107).5 In Wirklichkeit gibt es 
für ihn „eine Vielfalt von ‚historischen Methoden‘“ (ebd.). Die Anwend-
barkeit und Sachgemäßheit historischer Methoden erweise sich „an 
ihrem Gegenstand, d. h. im Forschungsvollzug, nicht in der abstrakten 
Reflexion auf ‚die historisch-kritische Methode‘ an sich“, betont er. „Die 
ständige Berufung auf ‚die historisch-kritische Methode‘ in der theolo-
gischen Diskussion der vergangenen 70 Jahre hat letztlich psychologi-
sche und dogmatische Gründe“ (ebd.). Bei einer sachgemäßen histori-
schen und theologischen Auslegung der neutestamentlichen Schriften 
müsse der „Doppelcharakter als älteste Geschichtsquellen und Glau-
benszeugnisse zum Ausdruck kommen“ (S. 111). Hengel fordert – mit 
Recht – bei der Auslegung die „Anwendung sachgemäßer historischer 
Methoden“, weil man sich sonst „nicht nur gegenüber der Wahrheits-
frage“ verschließe, sondern auch „in der Gefahr einer Vergewaltigung 
der Textaussagen und der doketischen Spekulation“ stehe (ebd.). Die 
Anwendung historischer Methoden „bei der Exegese des Neuen Testa-
ments wird gerade von der Tatsache her gefordert, dass die Schriften des 
Neuen Testaments bezeugen, dass Gott ein für allemal in einem konkre-
ten Menschen zu einer bestimmten Zeit geredet hat“ (S. 112). Luz betont 
seinerseits: „Eine theologische Hermeneutik des Neuen Testaments 

22

5 Zur Darlegung und kritischen Stellungnahme der kritischen Exegese vgl. auch Rei-
ser, Bibelkritik, S. 219 ff. 



nimmt die Wahrheitsansprüche der neutestamentlichen Texte ernst 
und tritt in einen Dialog mit ihnen“ (Theologische Hermeneutik, S. 24). 

In Bezug auf die neutestamentlichen Evangelien bedeutet das, dass 
wir sie in ihrer historischen Bedeutung ernst nehmen und dass wir z. B. 
die Botschaft Jesu aus ihrem biblischen und jüdischen Kontext heraus 
verstehen. In Bezug auf Paulus bedeutet das, dass wir den historischen 
Paulus in seiner theologischen Ausrichtung nicht „unnötig“ einengen. 
Gehen wir davon aus, dass die 13 Briefe, die im Neuen Testament Paulus 
als Verfasser angeben, auf den echten, historischen Paulus zurückgehen, 
so erhalten wir dadurch eine viel breitere Sicht der Paulustheologie. 

 
 

1.4  ZUSAMMENFASSUNG ZUR  
ALLGEMEINEN EINLEITUNG 

 
Die heutige neutestamentliche Einleitungswissenschaft hat ihre Wur-
zeln weitgehend in der Aufklärung. Historische Forschung heißt dem-
nach, „historisch-kritisch“ vorzugehen, wobei ein übernatürliches Ein-
greifen Gottes in die Geschichte der Menschheit grundsätzlich metho-
disch ausgeschlossen wird. Entsprechend werden auch die neutesta-
mentlichen Schriften „rein historisch“ erklärt. Eine sachliche biblische 
Exegese ist damit m. E. nicht möglich. Das hat auch in Bezug auf die 
neutestamentliche Einleitungswissenschaft weitreichende Auswir-
kungen. 

Ich empfehle darum eine historische Exegese, welche den Wahr-
heitsanspruch der biblischen Bücher ernst nimmt und stärker z. B. den 
jüdischen Kontext der neutestamentlichen Bücher sowie die Aussagen 
der Alten Kirche mit einbezieht. Die „theologische Exegese“ sollte nicht 
gegen die Historizität der Ereignisse ausgespielt werden. Wenn wir den 
biblischen Texten nicht grundsätzlich mit einem Misstrauen begegnen, 
werden wir eine breitere Perspektive der biblischen Botschaft erhalten. 

1 .4   Z U S A M M E N F A S S U N G  Z U R  A L L G E M E I N E N  E I N L E I T U N G 23





2. 
EINLEITUNG IN DIE  

NEUTESTAMENTLICHEN EVANGELIEN 

2.1  ZUR FRAGE NACH DER LITERATURGATTUNG  
DER EVANGELIEN 

 
Über die Frage nach der literarischen „Gattung“ der neutestamentlichen 
Evangelien ist viel nachgedacht und geschrieben worden. Da es sich 
jedoch bei der Bezeichnung als „Evangelien“ (εὐαγγέλιον) offensichtlich 
zuerst nicht um eine „Gattung“, sondern um den Inhalt handelt, soll im 
Folgenden einleitend auf diesen Inhalt Bezug genommen werden. 

Der griechische Begriff „Evangelium“ (εὐαγγέλιον) bezeichnet den 
Lohn für die Überbringung einer guten Nachricht, dann auch die gute 
Nachricht selbst (z. B. von einem Sieg, von der Geburt eines Kaisersoh-
nes). Im Neuen Testament erscheint der Begriff 76-mal, und zwar nur im 
Singular (zwölfmal in den Evangelien, davon viermal im Matthäusevan-
gelium und achtmal im Markusevangelium). Es handelt sich dabei um 
die „frohe Botschaft“ von dem Erlösungs- und Heilswerk Jesu Christi. 

Der entsprechende hebräische Begriff (בשׂרֹה) erscheint im Alten 
Testament sechsmal (2Sam 4,10; 18,20.22.25.27; 2Kön 7,9) im Sinn von 
„Freudenbotschaft“ oder „Lohn eines Freudenboten“; 24-mal wird das 
entsprechende Verb (ֹבשׂר) gebraucht (23-mal als Piel und einmal als Hit-
pael), und zwar in der Regel im Sinn von „eine Freudenbotschaft brin-
gen“ (anders in 1Sam 4,17). Es handelt sich dabei u. a. um die Botschaft 
vom Heil bzw. von der Errettung (ישׁועה) durch den kommenden Erlö-
ser, durch den Gott königlich in Israel und auf Erden herrschen und 
somit sein Heil verwirklichen wird (vgl. z. B. Jes 40,9; 41,27; 52,7; 60,6; 61,1). 
In der Septuaginta erscheint der Begriff „Frohe Botschaft/Evangelium“ 
(εὐαγγέλιον) nur in 2Sam 4,10 in der Pluralform (εὐαγγέλια), und  
23-mal erscheint das Verb „Frohe Botschaft/Evangelium verkündigen“ 
(εὐαγγελίζω). 

In der „messianischen“ Verheißung in Jes 61,1 lesen wir: „Der Geist 
des Herrn Jahwes ist auf mir. Denn Jahwe hat mich gesalbt. Er hat mich 



2.   E I N L E I T U N G  I N  D I E  N E U T E S T A M E N T L I C H E N  E V A N G E L I E N

gesandt, den Elenden/Armen [frohe Botschaft] zu verkündigen (LXX: 
εὐαγγελίσασθαι πτωχοῖς), zu verbinden, die gebrochenen Herzens sind, 
Freilassung auszurufen den Gefangenen und Öffnung des Kerkers den 
Gebundenen.“ Die Gewissheit, dass solche Verheißungen in Jesus Chris-
tus zu ihrer Erfüllung kommen, ist zweifelsohne der Hintergrund so -
wohl der Verkündung Jesu selbst als auch der Verkündigung der Apostel 
vom „Evangelium von Jesus Christus“ (vgl. z. B. Mt 11,5; Lk 4,18 f.; Röm 
10,15; 11,12; 15,21). Das verheißene „Evangelium“ steht nach Jes 52,7 in Ver-
bindung mit der verheißenen „Königsherrschaft“ Gottes, indem es 
heißt: „Wie lieblich sind auf den Bergen die Füße dessen, der [frohe Bot-
schaft] verkündigt: der Frieden hören lässt, der Gutes [als frohe Bot-
schaft] verkündigt), der Heil/Errettung verkündet, der zu Zion spricht: 
‚Dein Gott ist König geworden/herrscht als König‘.“ Das „Evangelium“ 
beinhaltet damit die Botschaft vom „Frieden“ (שׁלֹּום), von der Errettung 
-und von der „Königsherrschaft“, welche „als befreiende Macht (ישׁועה)
übernahme und endzeitlich geoffenbarte Herrschaft Gottes näher be -
stimmt“ wird, wie Betz richtig bemerkt (Jesu Evangelium, S. 61). Schon 
die Engelsverkündigung in Mt 1,21 begründet den Namen „Jesus“ (hebr. 
 .damit, dass er „sein Volk von ihren Sünden retten wird“ (hebr (ישׁוע
 .(יושׁיע

Von Jesus wird berichtet, dass er die „Königsherrschaft Gottes als 
Frohe Botschaft/Evangelium verkündigte“ (Lk 4,43; 8,1; vgl. auch z. B.  
Lk 9,2; 16,16; Apg 8,12) bzw. dass er „das Evangelium von der Königsherr-
schaft verkündigte“ (Mt 4,23; 9,35; vgl. auch Mt 24,14; Apg 20,25; 28,31). 
Jesus, der „das Kommen der Basileia [‚Königsherrschaft‘] als die große 
Einladung Gottes, als das Wunder der Erlösung verkündigt und es so als 
Evangelium im Sinne von Jes 52,7 ausgerichtet“ hat, wie Betz betont  
(S. 62), hat also sein Kommen im Licht und als Erfüllung solcher Verhei-
ßungen aus dem Alten Testament gesehen (vgl. z. B. Mt 11,5; Lk 7,22). 
Betz weist mit Recht darauf hin, dass die Bergpredigt (Mt 5–7) die 
„Gerechtigkeit“ von Jes 56,1 zum Thema gemacht hat (S. 66 f.), während 
die „Seligpreisungen“ u. a. deutlich an Jes 61,1–3 anknüpfen.6  

Gleichwohl sucht man zum Teil die Entstehung der Gattung „Evan-
gelium“ aus dem hellenistischen Umfeld des Neuen Testaments zu 
erklären. Dazu gehört der Hinweis auf „Aretalogien“ (eine solche Gat-

26

6 Vgl. dazu Thiessen, Matthäusevangelium, S. 61 ff. 
7 Vgl. dazu Schnelle, Einleitung, S. 196 f. 



tung hat offenbar nie existiert!),7 griechische Romane und auf die helle-
nistischen Biografien (Vitae) mit Wurzeln in der hellenistischen Herr-
scherverehrung – so z. B. Schnelle (Einleitung, S. 196–198) und sein Lehrer 
Strecker (Theologie, S. 355–357; Evangelium, S. 503–548). Stuhlmacher 
lehnt die zuletzt erwähnte Auffassung zu Recht u. a. mit der Begrün-
dung ab, dass in der hellenistischen Herrscherverehrung nur im Plural 
von „Evangelien“ (εὐαγγέλια) gesprochen wird und es einen singula-
risch geprägten Begriff „Evangelium“ (εὐαγγέλιον nicht gibt (Biblische 
Theologie 2, S. 118). Auch erwähnt Stuhlmacher richtig, dass die Apostel 
nicht den geringsten Anlass [hatten], die ihnen offenbarte Heilsbot-
schaft nach dem Vorbild der hellenistischen Herrscherverehrung „Evan -
gelium“ zu nennen (ebd.). 

Im Jahr 9 v. Chr. wurde in Pergamon von Paullus Fabius Maximus, 
seit 11 v. Chr. Prokonsul der Provinz Asia, ein Dekret auf einen weißen 
Stein geschrieben. Darin wird verfügt, dass der Geburtstag von Augus-
tus in der Provinz Asia als offizieller Feiertag zu sehen sei und den Be -
ginn des neuen Jahres markiere. Dafür erhielt Fabius den Preis einer Aus -
schreibung, in der es darum ging, wer dem „Gott-Kaiser“ die größte Ehre 
bereiten könne. Eine Inschrift aus der Zeit, die in Priene (zwischen Ephe-
sus und Milet) gefunden wurde und die darauf Bezug nimmt, lautet: 

„Dieser Tag hat der Welt ein anderes Gesicht gegeben. Sie wäre verloren, wenn 
nicht in seiner Geburt für alle Menschen das Heil/die Rettung aufgestrahlt 
wäre. Endlich ist die Zeit vorbei, da man es bereuen müsste, geboren zu sein. 
Zum Heil/zur Rettung der Welt ist dieser Mensch mit solchen Gaben erfüllt, 
dass er uns und den kommenden Geschlechtern als Heiland/Retter gesandt ist. 
Jede Feindseligkeit hat nun ein Ende, alles wird er herrlich machen. Die Hoff-
nungen der Väter sind erfüllt. Unmöglich, dass je ein Größerer kommen könn-
te. Sein Geburtstag hat der Welt das Evangelium (die Frohe Botschaft) beschert, 
das sich mit seinem Namen verbindet. Mit seiner Geburt beginnt eine neue 
Zeitrechnung.“8  

Diese Worte aus dem Jahr 9 v. Chr. galten dem Kaiser Augustus. Die 
Geburt Jesu in Bethlehem geschah sehr wahrscheinlich nur zwei Jahre 
später im Jahr 7 v. Chr.9 Damit wurde schon knapp zwei Jahre nach dem 

2.1   Z U R  F R A G E  N A C H  D E R  L I T E R A T U R G A T T U N G  D E R  E V A N G E L I E N 27

8 Vgl. dazu Deissmann, Licht vom Osten, S. 293 und 317; Zanker, Augustus, S. 302. Die 
Inschrift (auf weißem Marmor), die sich heute im Pergamonmuseum von Berlin 
befindet, war Teil einer Säule der Nordhalle des Marktes von Priene. 

9 Vgl. dazu Thiessen, Auf Jesu Spuren, S. 30 ff. 



2.   E I N L E I T U N G  I N  D I E  N E U T E S T A M E N T L I C H E N  E V A N G E L I E N

Beginn dieser „neuen Zeitrechnung“ der wahre Retter der Menschheit, 
Jesus Christus, geboren, und mit ihm fing tatsächlich eine neue, blei-
bende Zeitrechnung an. „Als die Fülle der Zeitspanne gekommen war, 
sandte Gott seinen Sohn, geboren von einer Frau …“, betont Paulus in 
Gal 4,4. Der wahre Sohn Gottes als Welterlöser hat nicht einen mensch-
lichen Vater, der als „Gott“ betrachtet wird, wie es in Bezug auf die Kai-
ser von Rom der Fall war. Paulus setzt vielmehr an dieser Stelle offen-
sichtlich die Jungfrauengeburt voraus (vgl. auch z. B. Röm 1,3 f.). Dem-
nach ist Jesus zwar durch eine menschliche Frau geboren, aber ohne das 
Zutun eines irdischen Vaters. Ein Geheimnis, das bereits im Alten Testa-
ment deutlich vorherverkündigt bzw. für den kommenden Welterlöser 
vorausgesetzt wird (vgl. z. B. Jes 9,5 f.; 48,16; Sach 2,12–16; 12,10). 

Die neutestamentlichen Evangelien knüpfen nicht primär an 
außerbiblische „Verheißungen“ und Erwartungen an, sondern an pro-
phetische Aussagen aus dem Alten Testament. Sie sind keine eigent-
lichen Biografien. Schwerpunkt ist das Erlösungswerk Jesu Christi mit 
seinem Leiden und Sterben sowie seiner Auferstehung. Kindheit und 
Jugendzeit Jesu werden fast ganz ausgeblendet. Über sein öffentliches 
Wirken während der letzten Jahre vor seinem Tod wird zusammenfas-
send berichtet. Die Evangelien stellen somit eine neue Literaturgattung 
dar, die ihre Wurzeln in der alttestamentlichen Heilsbotschaft und in 
Jesus Christus selbst hat und die wohl besonders für den liturgischen 
Gebrauch geschrieben wurden.  

Die Evangelien-Überschriften „nach/gemäß Matthäus“ (κατὰ Μαθ­
θαῖον), „nach/gemäß Markus“ (κατὰ Μᾶρκον), „nach/gemäß Lukas“ 
(κατὰ Λουκᾶν) und „nach/gemäß Johannes“ (κατὰ Ἰωάννην) sind 
wahrscheinlich so alt wie die Evangelien selbst.10 Da die Evangelien 
sicher von Anfang an für die „Veröffentlichung“ gedacht waren, muss-
ten sie einen Titel tragen. Für Hengel ist es auf jeden Fall „extrem 
unwahrscheinlich“, dass „die Evangelien als titellose Schriften in den 
Gemeinden verbreitet und gottesdienstlich verwendet wurden“ (Evan-
gelienüberschriften, S. 47). Die Präposition „nach/gemäß“ (κατά) ist 
dabei nicht einfach im Sinn eines Genitivs („[das Evangelium] des Mat-
thäus“ usw.) zu verstehen, sondern bringt zum Ausdruck, dass es sich 
dabei um das eine Evangelium handelt, von dem die verschiedenen 
Evangelisten jeweils mit unterschiedlichen Akzenten und Zielrichtun-

28

10 Vgl. dazu und zum Folgenden u. a. Hengel, Evangelienüberschriften, S. 37 ff. 



gen berichten („[das Evangelium] gemäß Matthäus“ usw.). Die neutesta-
mentlichen Evangelien wollten sich somit von Anfang an gegenseitig 
ergänzen und nicht ausschließen. 

Andererseits ist es möglich, dass die längeren Überschriften „Evan-
gelium nach Matthäus“ (εὐαγγέλιον κατὰ Μαθθαῖον) usw. erst dann 
entstanden sind, als es schon mehr als eine Evangeliumsschrift bzw. als 
es die ersten Evangelien-Sammlungen gab. Spätestens in der ersten 
Hälfte des 2. Jh.s n. Chr. wird das Wort auch zur Buchbezeichnung ver-
wendet. Die Pluralform „Evangelien“ in Bezug auf die neutestament-
lichen Evangelien ist zum ersten Mal bei Justin um 140 n. Chr. bezeugt 
(Apologia 1,66,3). Für wie grundlegend die Evangelien-Titel und damit 
die entsprechende Zuordnung bewertet wurden, zeigt eine Äußerung 
des Tertullian, wonach ein Werk „nicht anzuerkennen ist, das nicht 
seine Stirn zeigt, das keine Übereinstimmung an den Tag legt und das 
keine zuverlässige Angabe über die Vollständigkeit des Titels und des 
geschuldeten Bekenntnisses des Autors [d. h. wer der Autor ist] ver-
spricht“ (Adv Marc 4,2,3). 

Der Lukas-Prolog (Lk 1,1–4) zeigt, dass die Identität des Verfassers von 
Anfang an eindeutig war. Das Lukasevangelium (Lk 10,7) wird in 1Tim 
5,18 bereits als „(Heilige) Schrift“ zitiert, während die gleiche Aussage des 
Herrn vor der Niederschrift des Lukasevangeliums in 1Kor 9,14 als „Ver-
ordnung des Herrn“ zitiert wird, die demnach denen gegeben sind, „die 
das Evangelium verkünden“. Somit wird deutlich, dass die neutesta-
mentlichen Evangelien offensichtlich von Anfang an als „Heilige Schrif-
ten“ betrachtet wurden. Gleiches Bild vermitteln auch z. B. der 1. Cle-
mensbrief (ca. 96 n. Chr.) und die Didache (ca. 100 n. Chr.). Damit ist aber 
auch klar, dass die Evangelien offenbar von Anfang an nicht anonym, 
sondern unter dem Namen des jeweiligen Verfassers verbreitet wurden. 
Denn Anonymität ist kein Merkmal für die biblischen Verfasser. 

In Mk 1,1 lautet die „Überschrift“: „Anfang des Evangeliums Jesu 
Christi, des Sohnes Gottes“. Von hier aus kam es offenbar schnell zur 
Bezeichnung der Schriften als „Evangelium“. Markus berichtet dann, 
dass Jesus nach der Gefangennahme des Täufers Johannes nach Galiläa 
kam, „das Evangelium Gottes verkündigte und sprach: ‚Die Zeit/der 
Zeitpunkt ist erfüllt, und die Königsherrschaft Gottes ist nahe. Kehrt 
um und glaubt an das Evangelium‘“ (Mk 1,14 f.). 

Die drei ersten neutestamentlichen Evangelien werden als „synopti-
sche Evangelien“ bezeichnet, da sie in Bezug auf Inhalt und Aufbau eng 

2.1   Z U R  F R A G E  N A C H  D E R  L I T E R A T U R G A T T U N G  D E R  E V A N G E L I E N 29


