




Die Autoren

Dr. Ahmet Toprak ist Professor für Erziehungswissenschaften im Fachbereich An-
gewandte Sozialwissenschaften an der FH Dortmund. Dort lehrt er mit dem
Schwerpunkt »Gruppenpädagogische und therapeutische Handlungsmöglichkeiten
bei Verhaltensstörungen, insbesondere Dissozialität« und forscht zum Interkultu-
rellen Ansatz in der Pädagogik und Sozialen Arbeit sowie zur Konfrontativen Pä-
dagogik.

Dr. Umut Akkuş ist Professor für Soziale Arbeit im Fachbereich Sozialwesen an der
Hochschule Fulda. Dort lehrt er mit dem Schwerpunkt »Jugend und Jugendarbeit«
und erforscht die Ursachen und Faktoren jugendlicher Radikalisierung sowie die
Rolle der Offenen Kinder- und Jugendarbeit bei der Demokratiebildung und dem
Demokratieerleben junger Menschen.



Ahmet Toprak
Umut Akkuş

Salafismus

Präventionswissen für die
Interkulturelle Sozialarbeit

Verlag W. Kohlhammer



Dieses Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwendung
außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechts ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig
und strafbar. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen
und für die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Die Wiedergabe von Warenbezeichnungen, Handelsnamen und sonstigen Kennzeichen in
diesem Buch berechtigt nicht zu der Annahme, dass diese von jedermann frei benutzt werden
dürfen. Vielmehr kann es sich auch dann um eingetragene Warenzeichen oder sonstige ge-
schützte Kennzeichen handeln, wenn sie nicht eigens als solche gekennzeichnet sind.

Es konnten nicht alle Rechtsinhaber von Abbildungen ermittelt werden. Sollte dem Verlag
gegenüber der Nachweis der Rechtsinhaberschaft geführt werden, wird das branchenübliche
Honorar nachträglich gezahlt.

Dieses Werk enthält Hinweise/Links zu externen Websites Dritter, auf deren Inhalt der
Verlag keinen Einfluss hat und die der Haftung der jeweiligen Seitenanbieter oder -betreiber
unterliegen. Zum Zeitpunkt der Verlinkung wurden die externen Websites auf mögliche
Rechtsverstöße überprüft und dabei keine Rechtsverletzung festgestellt. Ohne konkrete Hin-
weise auf eine solche Rechtsverletzung ist eine permanente inhaltliche Kontrolle der verlinkten
Seiten nicht zumutbar. Sollten jedoch Rechtsverletzungen bekannt werden, werden die be-
troffenen externen Links soweit möglich unverzüglich entfernt.

1. Auflage 2024

Alle Rechte vorbehalten
© W. Kohlhammer GmbH, Stuttgart
Gesamtherstellung: W. Kohlhammer GmbH, Stuttgart

Print:
ISBN 978-3-17-040792-3

E-Book-Formate:
pdf: ISBN 978-3-17-040793-0
epub: ISBN 978-3-17-040794-7



Inhalt

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Teil I Salafismus als eine besondere Form der Radikalisierung

1 Salafismus als religiös-fundamentalistische Strömung . . . . . . . . 11
1.1 Der Religionsbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
1.2 Der Fundamentalismusbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
1.3 Die Entwicklung von einer modernistischen zur

erzkonservativen Bewegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
1.4 Gruppierungen des Salafismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

2 Salafistisch-religiöse Radikalisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
2.1 Religiöse Erziehung und Sozialisation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
2.2 Traditionelle Werte und die Rollen von Mann und Frau . . . . 34
2.3 Geschlechtsspezifische Erziehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
2.4 Sexuelle Erziehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
2.5 Identitätskrisen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
2.6 Islamfeindlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
2.7 Salafistische Gemeinschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49
2.8 Medien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

3 Salafismus als Jugendkultur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
3.1 Jugendkultur und Jugendszenen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
3.2 Muslimische Jugendkulturen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
3.3 Salafismus als Zeichen der Desintegration? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66

4 Die Rolle der Sozialen Arbeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
4.1 Handlungsfeld Schule . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
4.2 Handlungsfeld Sozialraum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76
4.3 Handlungsfeld Offene Kinder- und Jugendarbeit . . . . . . . . . . . . 78

5



Teil II Möglichkeiten der Prävention und interkulturelle Soziale
Arbeit

5 Prävention und Soziale Arbeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83
5.1 Aggressives Verhalten, Gewalt und die Formen der

Prävention . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83
5.2 Begriffliche Annäherungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 84
5.3 Theoretische Erklärungsansätze für aggressives und

gewalttätiges Verhalten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
5.4 Zum Präventionsbegriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
5.5 Drei Formen der (Gewalt‐)Prävention . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

6 Pädagogische Ansätze und Prävention . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
6.1 Der Konfrontative Ansatz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
6.2 Ansätze interkultureller Elternarbeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103
6.3 Ansätze aus Hilfen zur Erziehung im interkulturellen

Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115

Teil III Fazit und Literatur

7 Schlussbetrachtungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 126

Inhalt

6



Einleitung

Sowohl in den wissenschaftlichen als auch in den gesellschaftlichen Diskursen
werden seit ca. zwei Jahrzehnten Themen rund um religiös motivierte Radikalisie-
rung, speziell aber gewaltbereiten Salafismus, in all ihren Facetten diskutiert.
Mittlerweile kann sich dem Eindruck nicht verwehrt werden, dass die thematischen
Auseinandersetzungen sich mehr und mehr im Kreis drehen. Doch wir dürfen nicht
außer Acht lassen, dass die individuellen Ausprägungen und die multikausalen
Faktoren von islamischer Radikalisierung sich stetig wandeln und in immer neuen
Konstellationen zeigen. Daher bilden alle theoretischen und empirischen Analysen
eine wichtige Grundlage für das tiefgreifende Verständnis der Entwicklung und
Ursachen von islamistischen Radikalisierungsprozessen. Denn Radikalisierungs-
tendenzen scheinen im familiären, schulischen, gesellschaftlichen und freizeitlichen
Kontexten immer deutlicher zum Vorschein zu kommen. Die jugendliche Dynamik
religiös-radikaler Strukturen sticht dabei genauso hervor wie die Attraktivität dieser
für Personen, die nicht aus muslimische-religiösen Familien oder jenen kulturell-
islamischen Milieus stammen. Ihr multiethnischer Charakter und ihre lebenswelt-
orientiert argumentierenden Prediger machen radikal salafistische Gemeinschaften
anscheinend auch für solche Personen attraktiv, die bis dato wenig bis keine Bezüge
zu religiösen Themen hatten.

Der Einfluss, den der salafistische Radikalisierungsprozess und die damit ver-
bundenen Ereignisse und Debatten auf das gesellschaftliche Miteinander haben,
bringt die Frage nach den politischen und zivilgesellschaftlichen Konsequenzen mit
sich. Der Großteil der medialen und gesellschaftlichen Diskurse fokussieren sich in
ihrer Auseinandersetzung insbesondere auf die Aspekte Salafismus bzw. Radikali-
sierung und Sicherheitspolitik. Die Frage nach den Ursachen, den individuellen
Motiven, der sozialen Verantwortung und den biografischen Hintergründen wer-
den weniger beachtet, wodurch nicht nur die gesellschaftliche Prekarität zunimmt.
Unter diesen Umständen scheint es umso wichtiger zu sein, dass die Prävention und
der pädagogische und sozialpädagogische Umgang mit dieser Zielgruppe eine
zentrale Rolle einnimmt. In der Pädagogik und Wissenschat hat sich der Begriff
Gewaltprävention gegenüber Restriktion, Strafen und Repression durchgesetzt. Sie
ist nicht nur in der Medizin von Bedeutung, sondern auch in der Vermeidung von
Gewalt. Gewaltprävention ist ein langwieriges und für die Laien auf den ersten Blick
unsichtbares Handeln. Sie zielt auf Stärkung der Persönlichkeit, die Ausbildung von
sozialer Wahrnehmung, kontrolliertes Handeln, die Schaffung von Konfliktfähig-
keit, gewaltfreie Kommunikation und schließlich Vermeidung von Straftaten. Da
Gewaltprävention flächendeckend, unterstützt durch Landes- und Bundespro-
gramme, gut funktioniert, ist die Gewaltkriminalität rückläufig. Allerdings haben

7



wir keine langjährigen und evidenzbasierten Erfahrungen in den Präventionspro-
grammen zu salafistischem Extremismus. Berechtigterweise wird Pädagogik und
Soziale Arbeit nach Wirksamkeit ihrer Programme gefragt. Um darauf eine seriöse
Antwort geben zu können, müssen sozialpädagogische, pädagogische oder sozial-
wissenschaftliche Programme evaluiert werden, um so nicht nur dieWirksamkeit zu
überprüfen, sondern auch die Methoden und Inhalte zu modifizieren oder anzu-
passen.

Aus diesen Gründen ist das vorliegenden Buch in zwei zentrale Abschnitte
aufgeteilt. Im ersten umfangreichen Teil werden in erster Linie in das Thema Sala-
fismus (c Kap. 1), Radikalisierungsprozesse (c Kap. 2) und Sozialisationsprozesse
(c Kap. 3) eingeführt. Das Ziel besteht darin, die Leserinnen und Leser in groben
Zügen in das Thema einzuführen, ohne sich in theologischen und politischen De-
batten und Details zu verlieren. Denn die von dem Thema betroffenen Jugendlichen
– auch wenn sie das immer wieder betonen – kennen sich weder mit religiösen
Details aus noch interessieren sich für die Politik. Deshalb werden in erster Linie die
Prozesse der Radikalisierung und die Sozialisationsbedingungen betont. Der erste
Teil schließt dann zwar mit einem Kapitel zur Rolle der Sozialen Arbeit in drei
unterschiedlichen Handlungsfeldern (cKap. 4). Dies dient jedoch nur als allge-
meine Vorlage für die konkrete Präventionsarbeit im interkulturellen Kontext.

Im zweiten Teil der Publikation werden dann konkrete Ansätze aufgezeigt, wie
mit religiös-radikal argumentierender Jugendlichen und deren Eltern im interkul-
turellen Kontext gearbeitet werden kann. Hier wollen wir deutlich machen, dass die
pädagogischen Maßnahmen, die in der Jugendhilfe bekannt sind, auch bei dieser
Zielgruppe relevant sein müssen. Bei der Vorstellung der pädagogischen Ansätze
haben wir zwei Aspekte hervorgehoben: Der Radikalisierungsprozess und der in-
terkulturelle Zusammenhang wurden berücksichtigt.

Einleitung

8



Teil I Salafismus als eine besondere Form
der Radikalisierung





1 Salafismus als religiös-fundamentalistische
Strömung

Jede religiöse Glaubensvorstellung, politische Ideologie oder persönliche Überzeu-
gung basiert auf einer Grundidee. Dieses Fundament an Weltsichten, Werten und
Normen kann sozial vermittelt bzw. anerzogen sein und sich in lebensweltlichen
Gewohnheitsstrukturen äußern. Sie kann aber auch aus einem Bewusstsein ent-
springen, das die Bestrebung nach einem idealisierten religiösen, politischen und/
oder persönlichen Vorstellungen entsprechenden Gesellschaftssystem widerspiegelt
(vgl. Dupré 2013, S. 100–103). Politische Bewegungen beziehen sich dabei auf
ideologisch-theoretische Grundlagen, persönliche Ansichten zumeist auf ethisch-
moralische Aspekte und religiöse Glaubensvorstellungen (z.B. die der drei monot-
heistischen Religionen) auf die Niederschrift ihrer jeweiligen Glaubensgrundsätze:
Für das Judentum ist es die Thora, für das Christentum die Bibel und für den Islam
der Koran. Der hohe Priorisierungsgrad der jeweiligen fundamentalen Weltsichten
ist für die ihnen zugehörenden Menschen deshalb so bedeutend, weil sie den Rah-
men ihrer Lebensrealitäten sowie Werte und Normen bilden (vgl. Dupré 2013,
S. 102). Kann also bereits der Bezug auf ein politisches, persönliches oder religiöses
Fundament als fundamentalistisch gedeutet werden oder spielen weitere Faktoren
eine Rolle bei der Beurteilung von auf einer Grundlage basierendenWeltsichten und
Glaubensvorstellungen? Um den Salafismus als fundamentalistische Strömung des
Islams besser zu verstehen, ist es bedeutend, vorerst die Begriffe Religion (cKap. 1.1)
und Fundamentalismus (c Kap. 1.2) etwas näher zu definieren, um daran an-
schließend die Entwicklung des Salafismus (c Kap. 1.3) bis hin zu den Gruppie-
rungen der Gegenwart (c Kap. 1.4) zu beschreiben.

1.1 Der Religionsbegriff

Um den Begriff der Religion gibt es zahlreiche Kontroversen und Definitionsbe-
strebungen, da, wie Kehrer treffend formuliert, »[d]ie Universalität von Religion,
ihre mannigfaltigen Ausprägungen, ihre Heterogenität […] es fast unmöglich
[machen], eine Definition zu finden, die weit genug und doch hinreichend präzise
ist« (Kehrer 1968, S. 7). Die ersten Definitionen von Religion reichen zurück bis vor
Beginn unserer Zeitrechnung. Im ersten Jahrhundert v. u. Z. hat Cicero Religion in
Abgrenzung zum Aberglauben wie folgt beschrieben:

11



»nicht nur die Philosophen, sondern auch unsere Vorfahren haben den Aberglauben von
der Religion abgetrennt. Diejenigen nämlich, die tagtäglich beteten und opferten, daß ihre
Kinder am Leben blieben (superstites), sind Abergläubische (superstitiosi) genannt worden.
[…] Umgekehrt hat man diejenigen, die alles, was zur Verehrung der Götter gehört, immer
wieder sorgfältig beobachteten und gewissermaßen immer wieder überlasen, ›religiös‹ ge-
nannt, eben vom Überlesen (relegere), so wie ›elegant‹ von ›auslesen‹ (elegere) abgeleitet ist,
›sorgfältig‹ (idiligens) von ›unterscheiden‹ (di-legere) und ›verstehend‹ (intelligens) von
›innerlichem Lesen‹ (intel-ligere). Denn in allen diesen Wörtern steckt dieselbe Bedeutung
des Lesens (legere) wie bei ›religiös‹ (religiosus)« (Cicero 1996, S. 151 ff.).

Die Unterscheidung, die Cicero beschreibt, gründet auf dem Grad der Differen-
ziertheit, Sorgfalt und Intensität, mit der sich die Gläubigen mit ihrem Gottes-
glauben auseinandersetzen. So galten Cicero zufolge jene als religiös, die sich in-
tensiv, reflektiert und bedacht mit dem Gottesglauben und den dazugehörigen
Pflichten auseinandersetzten, die vermittelten Schriften und Botschaften erneut,
sorgfältig und verstehend lasen und beobachteten. Im Gegensatz dazu wurden jene
als abergläubisch bezeichnet, die sich lediglich durch tägliche Gebete und Opfer-
gaben, also rituellen Pflichten ihrem Glauben hingaben. Eine tiefergehende und
reflexive Auseinandersetzung mit der Religion (vgl. ebd.) sowie das »sorgfältige
Bedenken und Befolgen […] des Kultes« (Schulz 2017, S. 1448) im Sinne Ciceros,
kann unabhängig von der kritisch beurteilten etymologisierenden Deutung der
Begriffe superstitio und religio (vgl. Cicero 1996, Kommentar zum zweiten Buch,
S. 502) zwar als bedeutende Grundlage zum Verständnis von Religion dienen. Doch
kann seine Beschreibung schon aufgrund des historischen Standpunktes, der vor der
Entstehung des Christentums, Islams und weiterer religiöser Konstitute liegt, keine
umfassende Definition von Religion darstellen.

Dies gilt ebenso für alle weiteren Definitionsbestrebungen von der Antike über
die Renaissance bis hin zur Neuzeit. Laut Kehrer wurde »[k]aum ein Problem […] in
den Wissenschaften von der Religion heftiger und zugleich ergebnisloser diskutiert
[…] als die Frage nach einer adäquaten Definition von Religion« (Kehrer 1988,
S. 13). Denn das Spektrum von Glaubens- und Religionssystemen reicht sehr weit:
von den sogenannten Naturreligionen über die Schamanenkulte bis hin zu den
hinduistischen, buddhistischen und auch monotheistischen Religionen, um nur
einige wenige zu nennen (vgl. Figl 2012; Barth/Osthövener 2000). So werden auch
die folgenden Ausführungen nicht im Bestreben sein, einen umfassenden Defini-
tionsversuch zu wagen, sondern ihren Fokus auf die monotheistische Perspektive
legen, die aufgrund des thematischen Schwerpunktes und zentralen Untersu-
chungsgegenstandes der vorliegenden Arbeit von größerer Relevanz ist.

Nichtsdestotrotz soll hier nicht unerwähnt bleiben, dass Religion über die mo-
notheistischen hinaus sehr viel mehr Phänomene beschreibt und repräsentiert. In
seiner Untersuchung der elementaren Religionen, deren Pluralität von verschiedenen
Prinzipien er als große Herausforderung betrachtet, versucht Durkheim durch die
Analyse der Urreligionen die Entwicklung und Genese von Religion zu umreißen.
Dabei unterteilt er die verschiedenen Religionssysteme in zwei Kategorien: den
Naturismus und den Animismus (vgl. Durkheim 2020, S. 77 f.). Den Naturismus
begreift Durkheim als jenes System, das ihren Fokus auf »die Dinge der Natur
(entweder an die großen kosmischen Kräfte wie die Winde, die Flüsse, die Gestirne,
den Himmel usw. oder an alle Arten von Gegenständen, die die Erde bevölkern wie

Teil I Salafismus als eine besondere Form der Radikalisierung

12


