AhmetToprak/Umut Akkus

Salafismus

Praventionswissen
fir die Interkulturelle Sozialarbeit

Kohlhammer



Kohlhammer



Die Autoren

Dr. Ahmet Toprak ist Professor fir Erziehungswissenschaften im Fachbereich An-
gewandte Sozialwissenschaften an der FH Dortmund. Dort lehrt er mit dem
Schwerpunkt »Gruppenpidagogische und therapeutische Handlungsmoglichkeiten
bei Verhaltensstorungen, insbesondere Dissozialitit« und forscht zum Interkultu-
rellen Ansatz in der Padagogik und Sozialen Arbeit sowie zur Konfrontativen Pa-
dagogik.

Dr. Umut Akkus ist Professor fiir Soziale Arbeit im Fachbereich Sozialwesen an der
Hochschule Fulda. Dort lehrt er mit dem Schwerpunkt »Jugend und Jugendarbeit«
und erforscht die Ursachen und Faktoren jugendlicher Radikalisierung sowie die
Rolle der Offenen Kinder- und Jugendarbeit bei der Demokratiebildung und dem
Demokratieerleben junger Menschen.



Ahmet Toprak
Umut Akkus

Salafismus

Praventionswissen fir die
Interkulturelle Sozialarbeit

Verlag W. Kohlhammer



Dieses Werk einschlieflich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschitzt. Jede Verwendung
aufSerhalb der engen Grenzen des Urheberrechts ist ohne Zustimmung des Verlags unzuléssig
und strafbar. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen
und fir die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Die Wiedergabe von Warenbezeichnungen, Handelsnamen und sonstigen Kennzeichen in
diesem Buch berechtigt nicht zu der Annahme, dass diese von jedermann frei benutzt werden
dirfen. Vielmehr kann es sich auch dann um eingetragene Warenzeichen oder sonstige ge-
schiitzte Kennzeichen handeln, wenn sie nicht eigens als solche gekennzeichnet sind.

Es konnten nicht alle Rechtsinhaber von Abbildungen ermittelt werden. Sollte dem Verlag
gegeniiber der Nachweis der Rechtsinhaberschaft gefihrt werden, wird das brancheniibliche
Honorar nachtriglich gezahlt.

Dieses Werk enthalt Hinweise/Links zu externen Websites Dritter, auf deren Inhalt der
Verlag keinen Einfluss hat und die der Haftung der jeweiligen Seitenanbieter oder -betreiber
unterliegen. Zum Zeitpunkt der Verlinkung wurden die externen Websites auf mogliche
Rechtsverstofle Gberpriift und dabei keine Rechtsverletzung festgestellt. Ohne konkrete Hin-
weise auf eine solche Rechtsverletzung ist eine permanente inhaltliche Kontrolle der verlinkten
Seiten nicht zumutbar. Sollten jedoch Rechtsverletzungen bekannt werden, werden die be-
troffenen externen Links soweit moglich unverziiglich entfernt.

1. Auflage 2024

Alle Rechte vorbehalten
© W. Kohlhammer GmbH, Stuttgart
Gesamtherstellung: W. Kohlhammer GmbH, Stuttgart

Print:
ISBN 978-3-17-040792-3

E-Book-Formate:
pdf: ISBN 978-3-17-040793-0
epub: ISBN 978-3-17-040794-7



Inhalt

Einleitung

Teil I Salafismus als eine besondere Form der Radikalisierung

1 Salafismus als religios-fundamentalistische Stromung ........
1.1 Der Religionsbegriff.............coooiiiiiiiiiiiiiiiiin,
1.2 Der Fundamentalismusbegriff .......................oooo ..
1.3 Die Entwicklung von einer modernistischen zur
erzkonservativen Bewegung ...
1.4 Gruppierungen des Salafismus ..............oooooiiii.
2 Salafistisch-religiose Radikalisierung ...........................
2.1 Religiose Erziehung und Sozialisation .......................
2.2 Traditionelle Werte und die Rollen von Mann und Frau ....
2.3 Geschlechtsspezifische Erziechung....................ooo..
2.4 Sexuelle Erziehung ..........ooooiiiiiiiiiiiiiiiii i
2.5 IdentitAtsKriSen .........c.uuuuuiiiiiiiiiiiiiii
2.6 Islamfeindlichkeit ..............coooiiiiiiiiiii,
2.7 Salafistische Gemeinschaften .......................Ll.
28 Medien .. ...
3 Salafismus als Jugendkultur ........................l
3.1  Jugendkultur und Jugendszenen ...................oooil
3.2 Muslimische Jugendkulturen ............cooooiiiiiiiiiii
3.3 Salafismus als Zeichen der Desintegration? ..................

4 Die Rolle der Sozialen Arbeit
Handlungsfeld Schule ...
Handlungsfeld Sozialraum .............ccoooiiiiiiiiiiie,
Handlungsfeld Offene Kinder- und Jugendarbeit ............

4.1
4.2
4.3

11
11
16

19
21

25
29
34
37
40
43
47
49
53

56
58
62
66

69
73
76
78



Inhalt

Teil I Moglichkeiten der Pravention und interkulturelle Soziale

Arbeit
5 Privention und Soziale Arbeit .................................
5.1 Aggressives Verhalten, Gewalt und die Formen der
Pravention ........ceoiiiiiine ettt ettt it
5.2 Begriffliche Anndherungen ...............oooooiiiiiiiit.
5.3 Theoretische Erklarungsansitze fiir aggressives und
gewalttatiges Verhalten ...
5.4  Zum Praventionsbegriff ...
5.5  Drei Formen der (Gewalt-)Pravention ..........coevevevuenen.
6 Pidagogische Ansitze und Privention .........................
6.1 Der Konfrontative ANSatzZ .......ovvveeinerernrneneenenenennns
6.2  Ansiatze interkultureller Elternarbeit................cooou..
6.3  Ansitze aus Hilfen zur Erzichung im interkulturellen
30} 811 < P

Teil Il Fazit und Literatur
7 Schlussbetrachtungen ...

5L 1 0 13 oA

83

83
84

85
89
91



Einleitung

Sowohl in den wissenschaftlichen als auch in den gesellschaftlichen Diskursen
werden seit ca. zwei Jahrzehnten Themen rund um religiés motivierte Radikalisie-
rung, speziell aber gewaltbereiten Salafismus, in all ihren Facetten diskutiert.
Mittlerweile kann sich dem Eindruck nicht verwehrt werden, dass die thematischen
Auseinandersetzungen sich mehr und mehr im Kreis drehen. Doch wir diirfen nicht
auler Acht lassen, dass die individuellen Ausprigungen und die multikausalen
Faktoren von islamischer Radikalisierung sich stetig wandeln und in immer neuen
Konstellationen zeigen. Daher bilden alle theoretischen und empirischen Analysen
eine wichtige Grundlage fiir das tiefgreifende Verstindnis der Entwicklung und
Ursachen von islamistischen Radikalisierungsprozessen. Denn Radikalisierungs-
tendenzen scheinen im familidren, schulischen, gesellschaftlichen und freizeitlichen
Kontexten immer deutlicher zum Vorschein zu kommen. Die jugendliche Dynamik
religids-radikaler Strukturen sticht dabei genauso hervor wie die Attrakeivitit dieser
fur Personen, die nicht aus muslimische-religiésen Familien oder jenen kulturell-
islamischen Milieus stammen. Thr multiethnischer Charakter und ihre lebenswelt-
orientiert argumentierenden Prediger machen radikal salafistische Gemeinschaften
anscheinend auch fiir solche Personen attraktiv, die bis dato wenig bis keine Beziige
zu religiésen Themen hatten.

Der Einfluss, den der salafistische Radikalisierungsprozess und die damit ver-
bundenen Ereignisse und Debatten auf das gesellschaftliche Miteinander haben,
bringt die Frage nach den politischen und zivilgesellschaftlichen Konsequenzen mit
sich. Der Grofteil der medialen und gesellschaftlichen Diskurse fokussieren sich in
ihrer Auseinandersetzung insbesondere auf die Aspekte Salafismus bzw. Radikali-
sierung und Sicherheitspolitik. Die Frage nach den Ursachen, den individuellen
Motiven, der sozialen Verantwortung und den biografischen Hintergriinden wer-
den weniger beachtet, wodurch nicht nur die gesellschaftliche Prekaritit zunimmt.
Unter diesen Umstanden scheint es umso wichtiger zu sein, dass die Priavention und
der piadagogische und sozialpadagogische Umgang mit dieser Zielgruppe eine
zentrale Rolle einnimmt. In der Pidagogik und Wissenschat hat sich der Begriff
Gewaltprivention gegentiber Restriktion, Strafen und Repression durchgesetzt. Sie
ist nicht nur in der Medizin von Bedeutung, sondern auch in der Vermeidung von
Gewalt. Gewaltpravention ist ein langwieriges und fiir die Laien auf den ersten Blick
unsichtbares Handeln. Sie zielt auf Stirkung der Personlichkeit, die Ausbildung von
sozialer Wahrnehmung, kontrolliertes Handeln, die Schaffung von Konfliktfihig-
keit, gewaltfreie Kommunikation und schlieflich Vermeidung von Straftaten. Da
Gewaltprivention flichendeckend, unterstitzt durch Landes- und Bundespro-
gramme, gut funktioniert, ist die Gewaltkriminalitit riicklaufig. Allerdings haben

7



Einleitung

wir keine langjihrigen und evidenzbasierten Erfahrungen in den Priventionspro-
grammen zu salafistischem Extremismus. Berechtigterweise wird Padagogik und
Soziale Arbeit nach Wirksamkeit ihrer Programme gefragt. Um darauf eine seridse
Antwort geben zu kdnnen, missen sozialpidagogische, padagogische oder sozial-
wissenschaftliche Programme evaluiert werden, um so nicht nur die Wirksamkeit zu
lUberpriifen, sondern auch die Methoden und Inhalte zu modifizieren oder anzu-
passen.

Aus diesen Griinden ist das vorliegenden Buch in zwei zentrale Abschnitte
aufgeteilt. Im ersten umfangreichen Teil werden in erster Linie in das Thema Sala-
fismus (> Kap. 1), Radikalisierungsprozesse (> Kap. 2) und Sozialisationsprozesse
(» Kap. 3) eingefiihrt. Das Ziel besteht darin, die Leserinnen und Leser in groben
Zigen in das Thema einzufithren, ohne sich in theologischen und politischen De-
batten und Details zu verlieren. Denn die von dem Thema betroffenen Jugendlichen
— auch wenn sie das immer wieder betonen — kennen sich weder mit religiosen
Details aus noch interessieren sich fiir die Politik. Deshalb werden in erster Linie die
Prozesse der Radikalisierung und die Sozialisationsbedingungen betont. Der erste
Teil schlieft dann zwar mit einem Kapitel zur Rolle der Sozialen Arbeit in drei
unterschiedlichen Handlungsfeldern (> Kap. 4). Dies dient jedoch nur als allge-
meine Vorlage fiir die konkrete Praventionsarbeit im interkulturellen Kontext.

Im zweiten Teil der Publikation werden dann konkrete Ansitze aufgezeigt, wie
mit religids-radikal argumentierender Jugendlichen und deren Eltern im interkul-
turellen Kontext gearbeitet werden kann. Hier wollen wir deutlich machen, dass die
padagogischen Mafinahmen, die in der Jugendhilfe bekannt sind, auch bei dieser
Zielgruppe relevant sein mussen. Bei der Vorstellung der padagogischen Ansitze
haben wir zwei Aspekte hervorgehoben: Der Radikalisierungsprozess und der in-
terkulturelle Zusammenhang wurden bericksichtigt.



Teil |1 Salafismus als eine besondere Form
der Radikalisierung






1 Salafismus als religiés-fundamentalistische
Stromung

Jede religiose Glaubensvorstellung, politische Ideologie oder personliche Uberzeu-
gung basiert auf einer Grundidee. Dieses Fundament an Weltsichten, Werten und
Normen kann sozial vermittelt bzw. anerzogen sein und sich in lebensweltlichen
Gewohnheitsstrukturen duffern. Sie kann aber auch aus einem Bewusstsein ent-
springen, das die Bestrebung nach einem idealisierten religiosen, politischen und/
oder personlichen Vorstellungen entsprechenden Gesellschaftssystem widerspiegelt
(vgl. Dupré 2013, S. 100-103). Politische Bewegungen bezichen sich dabei auf
ideologisch-theoretische Grundlagen, personliche Ansichten zumeist auf ethisch-
moralische Aspekte und religiose Glaubensvorstellungen (z.B. die der drei monot-
heistischen Religionen) auf die Niederschrift ihrer jeweiligen Glaubensgrundsatze:
Fir das Judentum ist es die Thora, fiir das Christentum die Bibel und fiir den Islam
der Koran. Der hohe Priorisierungsgrad der jeweiligen fundamentalen Weltsichten
ist fiir die ihnen zugehdrenden Menschen deshalb so bedeutend, weil sie den Rah-
men ihrer Lebensrealititen sowie Werte und Normen bilden (vgl. Dupré 2013,
S. 102). Kann also bereits der Bezug auf ein politisches, personliches oder religioses
Fundament als fundamentalistisch gedeutet werden oder spielen weitere Faktoren
eine Rolle bei der Beurteilung von auf einer Grundlage basierenden Weltsichten und
Glaubensvorstellungen? Um den Salafismus als fundamentalistische Stromung des
Islams besser zu verstehen, ist es bedeutend, vorerst die Begriffe Religion (» Kap. 1.1)
und Fundamentalismus (> Kap. 1.2) etwas ndher zu definieren, um daran an-
schliefend die Entwicklung des Salafismus (» Kap. 1.3) bis hin zu den Gruppie-
rungen der Gegenwart (» Kap. 1.4) zu beschreiben.

1.1 Der Religionsbegriff

Um den Begriff der Religion gibt es zahlreiche Kontroversen und Definitionsbe-
strebungen, da, wie Kehrer treffend formuliert, »[d]ie Universalitit von Religion,
ihre mannigfaltigen Ausprigungen, ihre Heterogenitit [...] es fast unmoglich
[machen], eine Definition zu finden, die weit genug und doch hinreichend prazise
ist« (Kehrer 1968, S. 7). Die ersten Definitionen von Religion reichen zuriick bis vor
Beginn unserer Zeitrechnung. Im ersten Jahrhundert v. u. Z. hat Cicero Religion in
Abgrenzung zum Aberglauben wie folgt beschrieben:

11



Teil | Salafismus als eine besondere Form der Radikalisierung

»nicht nur die Philosophen, sondern auch unsere Vorfahren haben den Aberglauben von
der Religion abgetrennt. Diejenigen ndmlich, die tagtiglich beteten und opferten, daf ihre
Kinder am Leben blieben (superstites), sind Aberglaubische (superstitiosi) genannt worden.
[...] Umgekehrt hat man diejenigen, die alles, was zur Verehrung der Gotter gehort, immer
wieder sorgfaltig beobachteten und gewissermaflen immer wieder tberlasen, >religios< ge-
nannt, eben vom Uberlesen (relegere), so wie >elegant« von »auslesenc (elegere) abgeleitet ist,
>sorgfiltige (idiligens) von >unterscheiden« (di-legere) und >verstehend< (intelligens) von
sinnerlichem Lesen« (intel-ligere). Denn in allen diesen Wortern steckt dieselbe Bedeutung
des Lesens (legere) wie bei rreligios« (religiosus)« (Cicero 1996, S. 151 ft.).

Die Unterscheidung, die Cicero beschreibt, griindet auf dem Grad der Differen-
ziertheit, Sorgfalt und Intensitit, mit der sich die Glaubigen mit ihrem Gottes-
glauben auseinandersetzen. So galten Cicero zufolge jene als religios, die sich in-
tensiv, reflektiert und bedacht mit dem Gottesglauben und den dazugehérigen
Pflichten auseinandersetzten, die vermittelten Schriften und Botschaften erneut,
sorgfaltig und verstehend lasen und beobachteten. Im Gegensatz dazu wurden jene
als aberglaubisch bezeichnet, die sich lediglich durch tagliche Gebete und Opfer-
gaben, also rituellen Pflichten ihrem Glauben hingaben. Eine tiefergehende und
reflexive Auseinandersetzung mit der Religion (vgl. ebd.) sowie das »sorgfiltige
Bedenken und Befolgen [...] des Kultes« (Schulz 2017, S. 1448) im Sinne Ciceros,
kann unabhingig von der kritisch beurteilten etymologisierenden Deutung der
Begriffe superstitio und religio (vgl. Cicero 1996, Kommentar zum zweiten Buch,
S. 502) zwar als bedeutende Grundlage zum Verstindnis von Religion dienen. Doch
kann seine Beschreibung schon aufgrund des historischen Standpunktes, der vor der
Entstehung des Christentums, Islams und weiterer religioser Konstitute liegt, keine
umfassende Definition von Religion darstellen.

Dies gilt ebenso fiir alle weiteren Definitionsbestrebungen von der Antike tber
die Renaissance bis hin zur Neuzeit. Laut Kehrer wurde »[k]Jaum ein Problem [...] in
den Wissenschaften von der Religion heftiger und zugleich ergebnisloser diskutiert
[...] als die Frage nach einer adiquaten Definition von Religion« (Kehrer 1988,
S. 13). Denn das Spektrum von Glaubens- und Religionssystemen reicht sehr weit:
von den sogenannten Naturreligionen tber die Schamanenkulte bis hin zu den
hinduistischen, buddhistischen und auch monotheistischen Religionen, um nur
einige wenige zu nennen (vgl. Figl 2012; Barth/Osthovener 2000). So werden auch
die folgenden Ausfithrungen nicht im Bestreben sein, einen umfassenden Defini-
tionsversuch zu wagen, sondern ihren Fokus auf die monotheistische Perspektive
legen, die aufgrund des thematischen Schwerpunktes und zentralen Untersu-
chungsgegenstandes der vorliegenden Arbeit von groflerer Relevanz ist.

Nichtsdestotrotz soll hier nicht unerwihnt bleiben, dass Religion tiber die mo-
notheistischen hinaus sehr viel mehr Phinomene beschreibt und reprasentiert. In
seiner Untersuchung der elementaren Religionen, deren Pluralitdt von verschiedenen
Prinzipien er als grofSe Herausforderung betrachtet, versucht Durkheim durch die
Analyse der Urreligionen die Entwicklung und Genese von Religion zu umreifSen.
Dabei unterteilt er die verschiedenen Religionssysteme in zwei Kategorien: den
Naturismus und den Animismus (vgl. Durkheim 2020, S. 77f.). Den Naturismus
begreift Durkheim als jenes System, das ihren Fokus auf »die Dinge der Natur
(entweder an die grofSen kosmischen Krafte wie die Winde, die Flisse, die Gestirne,
den Himmel usw. oder an alle Arten von Gegenstinden, die die Erde bevolkern wie

12



