


Reutlinger Theologische Studien

Herausgegeben von Achim Härtner,
Michael Nausner und Christoph Raedel
in Verbindung mit der
Theologischen Hochschule Reutlingen
und der Evangelisch-methodistischen Kirche
in Deutschland

Band 6



Inh. Dr. Reinhilde Ruprecht e.K.

Michael Nausner (Hg.)

Kirchliches Leben in
methodistischer Tradition
Perspektiven aus drei Kontinenten



Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte Daten sind im Internet über
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© Edition Ruprecht Inh. Dr. R. Ruprecht e.K.,Postfach 1716, 37007 Göttingen � 2010
www.edition-ruprecht.de

Alle Rechte vorbehalten. Das Werk einschließlich seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urhebergesetzes bedarf der vorherigen
schriftlichen Zustimmung des Verlags. Diese ist auch erforderlich bei einer Nutzung für Lehr-
und Unterrichtszwecke nach § 52a UrhG.

Satz: Michael Nausner
Druck: Digital Print Group, Nürnberg
Umschlaggestaltung: klartext GmbH, Göttingen

ISBN 978-3-7675-7130-3

Für die Umschlagabbildung wurde ein Foto (© Michael Nausner)
mit einem Ausschnitt eines von Hand bedruckten Baumwollstoffs des
»Kudhinda Fabrics« Kollektivs in Simbabwe verwendet.



Inhalt 5

Inhalt

Rosemarie Wenner
Geleitwort........................................................................................... 7

Michael Nausner
Einleitung .......................................................................................... 9

Teil I: Übergreifendes zu evangelisch-methodistischer Ekklesiologie
in den Vereinigten Staaten und in Mitteleuropa

Russell E. Richey
Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus ................................... 21

Michel Weyer
Methodistische Ekklesiologie im ökumenischen Kontext ...................... 57

Teil II: Ekklesiologie und die Gnadenmittel

Richard P. Heitzenrater
Wesleyanische Ekklesiologie.
Der Methodismus als Gnadenmittel .................................................... 75

Gwen Purushotham
Aufsicht als Gnadenmittel ................................................................... 90

Manfred Marquardt
Gnadenmittel – Kraftquellen für ein Leben mit Gott ........................... 112

Teil III: Christliche Vollkommenheit, Gastfreundschaft und Methode
als Schlüsselbegriffe methodistischer Ekklesiologie

Marjorie Hewitt Suchocki
Christliche Vollkommenheit. Eine methodistisch-prozesstheologische
Perspektive zur Ekklesiologie..............................................................129



6 Inhalt

Hendrik R. Pieterse
Die Gastfreundschaft Gottes leben ..................................................... 147

Angela Shier-Jones
Methodisch sein.
Theologie in kirchlichen Strukturen .................................................. 174

Teil IV: Kontextuelle methodistische Ekklesiologie

Ivan Abrahams
Der heutigen Zeit dienen, um unsere Berufung zu erfüllen.
Eine andere Kirche für eine andere Welt............................................. 195

Jimmy G. Dube
Der Methodismus und sozialpolitisches Engagement
in Simbabwe zwischen 2000 und 2007 ............................................... 217

Helmut Renders
Ekklesiologische Herzschläge. Das Ringen der methodistischen
Kirche in Brasilien um ihre Sendung und Bedeutung........................... 233

José Carlos de Souza
Eine inklusive, missionarische Kirche auf dem Weg. Wieder-
entdeckung verlorener Verbindungen wesleyanischer Tradition ........... 255

Michael Nausner
Kulturelle Grenzerfahrung und die methodistische Konnexio .............. 273

Autorinnen und Autoren .................................................................. 296

Personenregister .............................................................................. 300

Sachregister ..................................................................................... 303



Geleitwort 7

Geleitwort

Was ist typisch methodistisch? So werde ich oft gefragt. Die Fragesteller
nehmen bei uns Methodisten eine große Vielfalt wahr: Methodistische
Theologinnen und Theologen vertreten unterschiedliche Positionen; me-
thodistische Gemeinden haben verschiedene Prägungen; es gibt keine me-
thodistischen Bekenntnisschriften usw. Wie verstehen und beschreiben wir
uns selbst? Was zeichnet uns aus? Manche Menschen stellen die Frage nach
dem Spezifischen des Methodismus, weil sie sich mehr Eindeutigkeit und
Klarheit wünschen. Die Komplexität der Fragen und Denkansätze in un-
serer globalisierten Welt macht Angst. Wenigstens wenn es um das Ver-
ständnis von Kirche geht, muss es doch eine einheitliche Position geben, so
hoffen viele. Wer nun in der vorliegenden Veröffentlichung die eindeutige
Antwort auf die Frage sucht, wie sich methodistische Kirchen verstehen,
wird enttäuscht werden. Das Besondere dieses Buches ist gerade seine Viel-
stimmigkeit. Trotzdem lässt sich in diesem Sammelband mit metho-
distischen Beiträgen zur Ekklesiologie aus der Feder von Autorinnen und
Autoren aus drei Kontinenten Verbindendes erkennen, und es wird deutlich,
was methodistische Kirchen auszeichnet: Der Methodismus ist eine Mis-
sionsbewegung, die im 18. Jahrhundert aus dem evangelistischen und
sozialdiakonischen Wirken von John und Charles Wesley und ihrer Wegge-
fährten entstand. Die ersten Methodisten trieb nicht eine neue theologische
Einsicht, sondern das brennende Herz für Gott und die Menschen und ihre
Bereitschaft, Christus allen Menschen zu bezeugen, vor allem denen, die ihn
am nötigsten brauchten. Bis heute ist „Mission“, das Gestalten der Sendung
Gottes in dieser Welt, die verbindende Ausrichtung im weltweiten Metho-
dismus. In Gottes Mission wissen wir uns gemeinsam mit allen Christen
und Christinnen gerufen, gleichgültig, welcher Denomination sie ange-
hören. Die ökumenische Weite ist uns seit der Gründerzeit mitgegeben; sie
prägt uns und zeichnet uns aus. Und schließlich sind uns die weltweite Ver-
bundenheit und damit das Miteinander von Menschen aus verschiedenen
Kulturen ein wichtiges Anliegen. Wenn wir Gottes Sendung in den ver-
schiedenen Kontexten gestalten, werden wir erleben, wie sich der christliche
Glaube in den verschiedenen Erdteilen und in den unterschiedlichen
Bezügen „inkarniert“. Das Wort, das Fleisch wird, nimmt auf verschiedene
Weise Gestalt an, und die eine Wahrheit, die Jesus Christus heißt, spiegelt
sich in vielen Farben. In dieser Vielfalt fordern wir uns gegenseitig heraus, in
Christus verbunden die Welt mitzugestalten.



8 Rosemarie Wenner

Kirche als Missionsbewegung – Kirche in ökumenischer Weggemeinschaft
– Kirche in weltweiter Verbundenheit – all diese Kennzeichen wird man
entdecken beim Lesen der Beiträge dieses Buches, die Prof. Dr. Michael
Nausner dankenswerterweise zusammengestellt hat. Die theologische und
kulturelle Vielfalt ist weder in diesem Buch noch im konkreten Leben der
Kirche ein Nachteil, bietet sie doch die Chance, in den aktuellen Heraus-
forderungen unterschiedlichen Menschen in vielfältigen Kontexten das
Evangelium von Jesus Christus zu bezeugen. Mehrere Beiträge sind Ver-
öffentlichungen von Vorträgen, die bei der Tagung des Oxford-Instituts
2007 gehalten wurden. Dieses Treffen methodistischer Theologinnen und
Theologen aus aller Welt, das alle vier bis fünf Jahre stattfindet, ist eine
Quelle der Inspiration und ein Ort fruchtbaren Lernens für die Teilneh-
menden. Menschen mit verschiedenen Einsichten muten sich einander zu,
treten in einen Dialog und entwickeln im Ringen um das rechte Verständ-
nis des Evangeliums neue Perspektiven. Durch die Herausgabe des Sammel-
bandes wird der Ertrag dieses Treffens einem breiten Personenkreis zugäng-
lich gemacht. Es wäre eine schöne Lesefrucht, wenn die in Oxford geübte
Praxis des gemeinsamen Lernens an vielen Orten weiter entwickelt würde.
Im Mitteilen und Reflektieren der Erfahrungen in Christi Nachfolge
entwickeln wir unser Verständnis von Kirche. Und wir leben Kirche, indem
wir das tun, was wir aus dem Evangelium erkannt haben. Der Buchtitel
„Kirchliches Leben in methodistischer Tradition“ weist uns in diese Spur.
Das Nachdenken über Kirche mündet ein in kirchliches Leben im Gebrauch
der Gnadenmittel und im Bezeugen des Evangeliums in Wort und Tat. In
der Hoffnung, dass die Aufsätze des Sammelbandes ein breites Echo finden,
wünsche ich diesem Buch viele Leserinnen und Leser.

Bischöfin Rosemarie Wenner
Frankfurt, im Oktober 2009



Einleitung 9

Einleitung

Bewegung und/oder Kirche

Der Anlass für diesen sechsten Band in der Buchreihe Reutlinger Theologische
Studien war die zwölfte Zusammenkunft des Oxford-Instituts im Jahr 2007
(12th Oxford Institute of Methodist Theological Studies), jenes internationale Fo-
rum von Theologinnen und Theologen wesleyanischer Tradition, das 1958
das erste Mal in Oxford zusammen kam und seither in Abständen von vier
bis fünf Jahren regelmäßig stattfindet.1 War diese erste Zusammenkunft ver-
ständlicherweise noch grundlegenden Fragen des Wesens dieses neuen in-
ternationalen Netzwerks gewidmet, so stand das zweite Institut 1962 bereits
unter einem klar umrissenen theologischen Thema: Die Lehre von der Kir-
che.2 Mit dem zwölften Institut im Jahr 2007, das wieder die Ekklesiologie
zur Diskussion stellte, schloss sich insofern in gewisser Hinsicht ein Kreis.
Das übergreifende Thema war diesmal einem Lied von Charles Wesley ent-
nommen: „To Serve the Present Age, Our Calling to Fulfill“ (Der heutigen
Zeit dienen, um unsere Berufung zu erfüllen).3 Der Untertitel der Konferenz
war: „Ekklesiologie, Mission, Berufung.“ Damit war die Zielrichtung für
die Beiträge der gut zweihundertfünfzig teilnehmenden Theologinnen und
Theologen vorgegeben, nämlich methodistische Ekklesiologie in ihrer mis-
sionarischen Relevanz für heutige Kontexte zu reflektieren. Es überrascht
nicht, dass diese Reflexion immer wieder mit Rückblick auf das zweite In-
stitut 1962 geschah, das methodistischer Ekklesiologie gewidmet war. Vor
allem ist es Albert C. Outlers Vortrag an diesem Institut zum Thema „Do
Methodists Have a Doctrine of the Church?“ (Haben Methodisten eine Lehre
von der Kirche?),4 der in methodistischen Kreisen beinahe als legendär zu be-
zeichnen ist und auf den in Beiträgen zu diesem Band wiederholt Bezug

1 Eine ausgezeichnete historische und theologische Analyse das Instituts hat der ehemalige
Präsident der britischen Methodistenkirche Brian Beck geschrieben: Brian E. Beck,
Exploring Methodism’s Heritage. The Story of the Oxford Institute of Methodist Theo-
logical Studies, Nashville, TN 2004.

2 Die Hauptvorträge dieses zweiten Instituts sind abgedruckt in: Dow Kirkpatrick (Hrsg.),
The Doctrine of the Church, New York & Nashville, TN 1964.

3 Originaltitel des Charles Wesley Liedes: „A Charge to Keep I Have“. – Die deutsche
Übersetzung gibt den Vers „To Serve the Present Age“ allerdings nicht sinngemäß
wieder. – Siehe: Ein heilig Amt ist mir vertraut, in: Gesangbuch der Evangelisch-
methodistischen Kirche, Stuttgart/Zürich/Wien 2002, Lied 547, S. 1012-3.

4 Albert C. Outler, Do Methodists Have a Doctrine of the Church?, in: Kirkpatrick
(Hrsg.), The Doctrine of the Church, S. 11-28.



10 Michael Nausner

genommen wird. In diesem Vortrag thematisiert Outler jene grundlegende
ekklesiologische Spannung, die zwischen dem Ursprung des Methodismus
als innerkirchlicher Bewegung und der späteren Entwicklung hin zur selbst-
ständigen Kirche besteht und die seither ein zentraler Streitpunkt bei der
Beurteilung methodistischer Ekklesiologie geblieben ist.5 Der Methodismus
tut sich nach Outler mit der Ekklesiologie schlicht und einfach deswegen
schwer, weil „die frühen Methodisten keine Kirche waren und keine Ab-
sichten hatten, eine zu werden“.6 Für ihn besteht deshalb ein grundlegendes
Problem methodistischer Ekklesiologie darin, dass nach der Etablierung des
Methodismus als eigene Kirche auf beiden Seiten des Atlantiks ein metho-
distisches Verständnis von Kirche in Konkurrenz zu anderen Kirchen ent-
wickelt wurde, anstatt auf das ursprüngliche Selbstverständnis einer inner-
kirchlichen Bewegung aufzubauen.7 Der vorliegende Band bietet einen
Einblick in die heutige internationale Diskussion bezüglich der Frage me-
thodistisch-ekklesiologischer Identität.

Vier Schwerpunkte

Der Historiograph des Oxford-Instituts Brian Beck wertet als eine der
Hauptfragestellungen während des ersten Oxford-Instituts 1958, also zur
Zeit der aufkeimenden ökumenischen Bewegung, ob der Methodismus mit
einer geeinten Stimme sprechen könne.8 Die hier – fünfzig Jahre später –
gesammelten Beiträge zeugen in all ihrer kulturellen Vielfalt einerseits da-
von, dass von einer solchen Einstimmigkeit in der weltweiten metho-
distischen Bewegung nicht die Rede sein kann, andererseits jedoch auch
davon, dass sich inmitten dieser Vielfältigkeit durchaus gewisse Schwer-
punkte kirchlichen Lebens wesleyanischer Tradition herauskristallisiert ha-
ben. Zu diesen wiederkehrenden Schwerpunkten gehört zweifellos zunächst
der Pragmatismus methodistischer Ekklesiologie. Diesen Aspekt hebt der ein-
leitende Artikel von Russell Richey Die praktizierte Ekklesiologie des Methodis-
mus hervor, indem er die oft pragmatisch motivierte geschichtliche Entwick-
lung methodistischer Ekklesiologie auf der anderen Seite des Atlantiks nach-
zeichnet. Auf diese Entwicklung zurückblickend fasst er die pragmatische

5 Für ein deutschsprachiges Publikum hat Patrick Streiff diese Spannung in einem
kompakten Artikel auf den Punkt gebracht. – Patrick Streiff, Im Spannungsfeld zwischen
etablierter Kirche und Erneuerungsbewegung, in: Theologie für die Praxis 16, 1990,
S. 30-35.

6 Outler, Do Methodists, S. 12.
7 Vgl. Beck, Exploring Methodism’s Heritage, S. 41.
8 Vgl. a.a.O., S. 40.



Einleitung 11

Orientierung kirchlichen Lebens methodistischer Tradition auf gut ameri-
kanische Weise zusammen, wenn er schreibt: „Methodisten wurden besser
im ‚Kirche Tun’ (doing church) als im Artikulieren einer Ekklesiologie.“ Eine
der entscheidenden Wurzeln dieser pragmatischen Grundausrichtung ist
zweifellos die oben erwähnte historische Verankerung in einer innerkirchli-
chen Bewegung. Ein zweiter Schwerpunkt, der in den verschiedenen An-
sätzen dieser Sammlung von Aufsätzen unverkennbar ist, besteht in der Be-
tonung der nach außen gerichteten Tendenz kirchlichen Lebens methodistischer
Tradition, wobei eine fruchtbare Spannung zwischen missionarischer und
sozialer Ausrichtung besteht. Drittens kehrt die selbstverständliche Positio-
nierung methodistischer Ekklesiologie im ökumenischen Kontext in mehreren
Beiträgen wieder. Der Methodismus definiert sich als ein organischer Teil
der weltweiten Ökumene. Auch dieser Aspekt mag mit den Ursprüngen zu
tun haben, in denen Outler eine grundlegende „symbiotische Tendenz“
identifiziert hat.9 Ein vierter wiederkehrender Schwerpunkt ist die Globalität
methodistischen Kircheseins, die einerseits in der historischen Tatsache der
weltweiten Ausbreitung des Methodismus begründet liegt,10 sich anderer-
seits aber auch in der Vielfalt der hier vertretenen Ansichten aus verschiede-
nen Regionen der Welt spiegelt. Fast alle der präsentierten Ansätze aus drei
Kontinenten erscheinen hier zum ersten Mal in deutscher Sprache, womit
die Hoffnung verbunden ist, dass dadurch ein wenig von der Vielfalt des
weltweiten methodistisch-theologischen Diskurses zum Thema Ekklesiolo-
gie im deutschsprachigen Raum Gehör bekommt.

Was die Beiträge dieses Bandes über diese vier Aspekte hinaus vereint,
ist das Engagement der Autorinnen und Autoren in Fragen kirchlichen Le-
bens methodistischer Tradition. In den Aufsätzen wird deshalb allerdings
kein Konsens wahrnehmbar, sondern vielmehr so etwas wie eine metho-
distisch-ekklesiologische Polyphonie. Die Vielstimmigkeit zeigt sich nicht
nur in den verschiedenen Herkunftsländern und –kontinenten dieser Texte,
sondern auch in der Verschiedenartigkeit des sozialen und kulturellen Um-
feldes und des kirchlichen Engagements der VerfasserInnen und den damit

9 Outler, Do Methodists, S. 22.
10 So formuliert der Kirchengeschichtler David Hempton als ein zentrales Fazit seiner

langjährigen Beschäftigung mit dem Methodismus als einer weltweiten Bewegung: „Es
war mir klar, dass jede Beschreibung des Methodismus, die die internationale Dimension
nicht mit einbezieht, per definitionem nicht vollständig ist, vielleicht sogar gefährlich.
Denn es war innerhalb der Akademie in Mode gekommen, sich den Methodismus als ein
Produkt einer spezifischen nationalen historischen Tradition vorzustellen.” Und
abschließend beklagt er: „Fast alle historischen Texte über die methodistische Tradition
sind auf einzelne nationale Traditionen beschränkt.“ – David Hempton, Methodism.
Empire of the Spirit, New Haven & London 2005, S. 5 + 262. (Übersetzung vom Hrsg.)



12 Michael Nausner

zusammenhängenden sehr unterschiedlichen Vorstellungen von einem, dem
methodistischen Erbe angemessenen, kirchlichen Leben. So stammen die
Artikel dieses Sammelbandes von akademischen TheologInnen, Pa-
storInnen, kirchlichen AdministratorInnen und in einem Fall auch aus der
Feder eines methodistischen Bischofs. Ein weiterer Faktor, der zur Vielfalt
der Akzente beiträgt, ist die Tatsache, dass die Reflexionen aus verschiede-
nen Traditionen des weltweiten Methodismus entspringen. Neben Stimmen
aus der Evangelisch-methodistischen Kirche (The United Methodist Church)
auf beiden Seiten des Atlantiks kommen hier Stimmen aus der brasiliani-
schen, der simbabwischen, der südafrikanischen und der britischen Metho-
distenkirche zu Gehör. Schließlich ergibt sich die Vielfältigkeit auch aus der
unterschiedlichen Genese der hier gesammelten Texte. Während die meisten
aus mündlichen Vorträgen vor einem akademischen Publikum hervorge-
gangen sind, haben andere ihren Hintergrund in Vorträgen vor einem brei-
teren Publikum. Wieder andere sind am Schreibtisch als akademische Arti-
kel bzw. als Studienpapiere entstanden. Sieben der dreizehn Beiträge zu
diesem Band (Abrahams, de Souza, Dube, Nausner, Purushotham, Richey,
Suchocki) sind zum Teil bearbeitete Übersetzungen von Vorträgen beim
Oxford-Institut 2007, wobei Ivan Abrahams’ und Marjorie Suchockis Arti-
kel Hauptvorträgen (engl. key note addresses) entspringen.11 Die übrigen Bei-
träge sind entweder eigens für diesen Band verfasst oder aus anderen Publi-
kationen und Präsentationen übersetzt bzw. übernommen worden
(Heitzenrater, Marquardt, Pieterse, Renders, Shier-Jones, Weyer).

Vier Teile

Inhaltlich hätte man diese Sammlung von Essays auf verschiedene Weisen
gruppieren können. Ich habe mich für eine Strukturierung in vier thema-
tische Teile entschieden. So besteht der erste Teil aus zwei Aufsätzen, die auf
unterschiedliche Weise methodistische Ekklesiologie übergreifend darzustel-
len trachten. Sie sind außerdem durch einen deutlichen ökumenischen
Akzent inhaltlich miteinander verbunden. Im zweiten Teil folgen drei Beiträ-
ge, die einen zentralen Begriff methodistischer Ekklesiologie thematisieren,
nämlich die Gnadenmittel. Dabei entsteht ein sehr weiter Begriff von
Gnadenmittel, insofern als christliche Gemeinschaft einerseits selbst als
Gnadenmittel beschrieben wird, gleichzeitig aber auch als eine Gemein-

11 Die Hauptvorträge des zwölften Oxford-Instituts sind erschienen in: M. Douglas Meeks
(Hrsg.), Our Calling to Fulfill. Wesleyan Views of the Church in Mission, Nashville, TN
2009.



Einleitung 13

schaft, die vom regelmäßigen Gebrauch einzelner Gnadenmittel lebt. Der
dritte Teil besteht aus drei Aufsätzen, die drei verschiedene Schlüsselbegriffe
methodistischen Kircheseins ins Zentrum stellen: christliche Vollkommen-
heit, Gastfreundschaft und Methode. Der vierte Teil mit der Überschrift
„kontextuelle Ekklesiologie“ schließlich besteht aus fünf Artikeln, in denen
bei der Behandlung ekklesiologischer Fragen kulturelle und soziale Ge-
sichtspunkte eine zentrale Rolle spielen.

Synopse der Beiträge

Der erste Artikel stammt von Russell E. Richey und ist der umfangreichste in
dieser Sammlung, sowohl was die Länge als auch was den Apparat betrifft.
Er ist ein Beispiel historischer Theologie und präsentiert evangelisch-
methodistische Ekklesiologie aus amerikanischer Perspektive. Richey
präsentiert seine Sicht der Evangelisch-methodistischen Kirche, indem er
vier Bücher benennt, die das Leben dieser Denomination auf entscheidende
Weise prägen: die Schrift, das Gesangbuch, die Agende und die
Kirchenordnung. Sodann macht er sich an die komplexe Aufgabe, diese
vierfache Prägung einerseits mit dem methodistischen Quadrilateral
(Schrift, Tradition, Vernunft und Erfahrung als Leitlinien christlichen Le-
bens) in Verbindung zu bringen und andererseits aufzuzeigen, wie sie im
Einklang steht mit einem altkirchlichen, reformatorischen und ökumeni-
schen Verständnis von Kirche. Die Aufgabe evangelisch-methodistischer
Christen sieht er darin, die Spannung zwischen diesen verschiedenen
Aspekten ekklesiologischer Prägung aufrecht und miteinander in Balance zu
halten.

Michel Weyer formuliert in seinem Beitrag von einer zentraleuropäischen
Perspektive aus einige Merkmale methodistisch konfessioneller Identität,
wobei er ökumenisch denkt und sich gegen einen engen Konfessionalismus
verwehrt. Die Betonung der ökumenischen Offenheit evangelisch-metho-
distischer Ekklesiologie kommt in Weyers wiederholter Bezugnahme auf
ökumenische Kirchengemeinschaften, Dokumente und Dialoge zum Aus-
druck. In einem historischen Rückblick erinnert er an die Priorität soterio-
logischer und missionstheologischer Fragen vor ekklesiologischen Fragen bei
der Entstehung des Methodismus und beschreibt die methodistische Ekkle-
siologie, die sich aus diesen Anfängen allmählich entwickelte, als eine, die
drei klassische Kirchenkonzepte (orthodox-katholisch, protestantisch, frei-
kirchlich) zusammenhält. Laut Weyer dürfe letztlich jedoch die Priorität



14 Michael Nausner

methodistischen Kircheseins nie der „eigenen“ Kirche gelten, sondern im-
mer christlicher Mission im umfassenden Sinne.

Richard P. Heitzenraters Ausatz geht auf einen Vortrag am Theologischen
Seminar Överås in Göteborg zurück. Er skizziert ausgehend von der funktio-
nalen Ortsbestimmung des Methodismus im 18. Jahrhundert eine theologische
Grundlage für methodistische Ekklesiologie. Wesen und Handeln des Me-
thodismus, so Heitzenrater, können zusammengehalten werden, wenn er als
Gnadenmittel verstanden wird. Heitzenrater reflektiert sodann über die in-
nerkirchliche Spannung, die aufgrund verschiedener kirchlicher Traditionen
innerhalb der Evangelisch-methodistischen Kirche besteht. Diese Spannung
könne jedoch durch die Betonung der grundlegenden soteriologischen Ziel-
richtung methodistischer Ekklesiologie gemildert werden. Heitzenrater be-
schreibt Gnade als den zentralen Punkt methodistischer Ekklesiologie, wo-
bei er Gnade als eine Klammer begreift, in der kirchliches Wesen und
Handeln zusammengehalten werden. So lassen sich nach seinem Verständnis
des Methodismus als Gnadenmittel kirchliches Handeln und Wesen nicht
von einander trennen.

Gwen Purushotham, die selbst als Superintendentin tätig gewesen ist, be-
schäftigt sich in ihrem Beitrag mit einem Aspekt des Amtes, nämlich der
kirchlichen Aufsicht und damit zusammenhängenden Fragen wie Autorität
und Hierarchie. Eine vom General Board of Higher Education and Ministry in
Auftrag gegebene Studie hat ergeben, dass Aufsicht mehr als Überprüfung
und weniger als Mittel der Stärkung erlebt und verstanden wird. An diese
Studie anknüpfend skizziert sie die Umrisse einer Theologie der Aufsicht.
Einem theologischen Verständnis kirchlicher Aufsicht wird Wesleys Ver-
ständnis von Heiligung zu Grunde gelegt. Im Geist der wesleyanischen Auf-
forderung „aufeinander in Liebe acht zu haben“ (engl. to watch over one
another in love) sei Aufsicht als eine gemeinsame und bündnishafte Praxis der
Verantwortlichkeit und damit im Grunde als Gnadenmittel zu verstehen.

Manfred Marquardt beschreibt methodistische Ekklesiologie als eine in der
Weltwirklichkeit verankerte Weggemeinschaft, die eingebettet ist in die
Wirklichkeit Gottes, wie sie in Jesus Christus offenbart worden ist. Mit star-
kem Bezug auf John Wesley beschreibt er die göttliche Gnade als die
Grundlage kirchlichen Daseins, indem sie nämlich ein neues lebendiges Be-
ziehungsgefüge schafft. Das Verständnis von regelmäßig zu gebrauchenden
Gnadenmitteln steht im Zentrum gemeinschaftlichen Lebens. In Abwand-
lung von Karl Rahners Diktum, die Kirche sei das „Grundsakrament des
Heils der Welt“, bezeichnet Marquardt schließlich die Gemeinde selbst als
ein Gnadenmittel.



Einleitung 15

Marjorie Hewitt Suchocki legt ihrem Verständnis methodistischer Ekkle-
siologie Wesleys Lehre von der christlichen Vollkommenheit zu Grunde,
wie er sie in der kleinen Schrift A Plain Account of Christian Perfection darlegt.
Vor allem wird in diesem Artikel eine Verbindung hergestellt zwischen ei-
nem prozesstheologischen Verständnis von Gemeinschaft und metho-
distischer Ekklesiologie, und zwar hier zum ersten Mal in deutscher Sprache.
Suchocki begründet diese Verbindung mit der Verwandtschaft zwischen
wesleyanischer und prozessorientierter Theologie, die sie an fünf Punkten
festmacht: göttliche Omnipräsenz, Gnade, menschliche Verantwortlichkeit,
Relationalität und auf Veränderung zielende Dynamik. Der Artikel ist so
strukturiert, dass Prozess-Ekklesiologie in zwei Abschnitten zunächst als
kompatibel mit reformatorischer Ekklesiologie und sodann mit altkirchli-
cher Ekklesiologie präsentiert wird. Grundlegend für kirchliches Leben nach
dieser prozesstheologisch-wesleyanischen Sicht ist die Vorstellung der Teil-
habe menschlicher Gemeinschaft am Wirken der Liebe Gottes in der Welt.

Hendrik R. Pieterse reflektiert in seinem Beitrag kritisch über die in der
Kirchenordnung der Evangelisch-methodistischen Kirche festgehaltene Be-
schreibung des wichtigsten Auftrags der Kirche, „Menschen zu Jüngerinnen
und Jüngern Jesu Christi zu machen.“ Damit steht der Auftrag in der Ge-
fahr, angesichts abnehmender Mitgliederzahlen zu einer Funktion kirchli-
cher Ängstlichkeit und zu etwas „Machbarem“ zu werden und so die not-
wendige Verankerung in der Missio Dei vergessen zu lassen. Der
Dezentrierung des Christentums in der westlichen Welt sei aber mit solcher
effektivitäts-orientierten Ekklesiozentrik nicht beizukommen. Pieterse
schlägt deshalb vor, die Dezentrierung als Chance zu sehen und Gastfreund-
schaft gegenüber Fremden als eine für unsere postmoderne und pluralistische
Welt relevantere biblische – und dabei auch noch wesleyanische – Kategorie
zu verstehen, um den kirchlichen Missionsauftrag auf angemessene Weise zu
erfüllen.

Angela Shier-Jones betont den pragmatischen Charakter methodistischer
Ekklesiologie. Sie hebt die Methode des gemeinschaftlichen Lebens des frü-
hen Methodismus als den entscheidenden Faktor für die spätere Entstehung
eines kirchlichen Selbstverständnisses hervor. So sei es von Anfang an die
spezielle Form der Kirchenordnung (discipline) und der gegenseitigen Ver-
antwortlichkeit (accountability), gewesen, die die methodistische Bewegung
zusammengehalten habe und nicht ein bestimmtes lehrmäßiges Verständnis
von Kirche. Die Art und Weise, wie Gemeinschaft strukturiert und geord-
net werde – also das sogenannte Klassensystem – kommuniziere das Wesen
kirchlichen Lebens methodistischer Tradition auf nachhaltigere Weise als
theologische Überzeugungen. Shier-Jones weist jedoch darauf hin, dass



16 Michael Nausner

Wesley an Mitglieder der Klassen höhere Ansprüche stellte als an reguläre
Kirchenmitglieder der anglikanischen Kirche. Ihr Fazit ist, dass der Metho-
dismus heute vor der Wahl steht, sich deutlich entweder für eine Identität als
Bewegung oder als Kirche zu entscheiden.

Ivan Abrahams eröffnet mit seinem Artikel den Reigen kontextueller ek-
klesiologischer Ansätze. Er entwirft aus seiner südafrikanischen Perspektive
eine methodistische eschatologische Ekklesiologie in Form einer Vision ei-
ner „anderen Kirche für eine andere Welt,“ nämlich einer (süd)afrikanisch-
wesleyanischen Ökonomie Gottes. Nicht innerchristliche oder gar inner-
kirchliche Differenzierungen stehen für ihn im Zentrum des Interesses, son-
dern der christlich motivierte sozialpolitische Dienst an der Welt angesichts,
durch neoliberale Ideologie verursachter, globaler Ungerechtigkeit. Abra-
hams betont die Berufung der Kirche, gemeinsam mit Gott „Mit-
Schöpferin“ zu sein, Agentin einer Veränderung für Gottes Zukunft in der
Welt. Als Beispiele für ein solch visionäres kirchliches Leben zählt er drei
konkrete, dem Geiste Wesleys und der afrikanischen Philosophie von
Ubuntu/Botho (gemeinschaftszentrierte Anthropologie) entsprechende,
Projekte kirchlichen Engagements zugunsten einer unter Ungerechtigkeit
leidenden Gesellschaft auf.

Jimmy G. Dube schreibt im Kontext Simbabwes, Südafrikas nördlichem
Nachbarland, und sieht ähnlich wie Abrahams im sozialpolitischen Engage-
ment der Kirche einen zentralen Auftrag zur Veränderung der Welt. Sein
Text zielt auf ein neues Paradigma zur Ermächtigung der christlichen Glau-
bensgemeinschaft im Kontext einer Diktatur. Dube prangert mit scharfen
Worten das Schweigen der Kirche angesichts der politischen Unterdrückung
seiner MitbürgerInnen an. Er fühlt den Puls seiner eigenen Kirche, des bri-
tischen Zweigs des Methodismus in Simbabwe, indem er öffentliche Doku-
mente der ersten sieben Jahre dieses Jahrhunderts – vor allem das Gebets-
handbuch der methodistischen Bezirke – analysiert. Dubes ernüchterndes
Fazit ist, dass die Kirche bezüglich der Krise in Simbabwe nicht prophetisch
genug gedacht und gehandelt hat. Anstatt gewöhnliche Christen auf die Ab-
reise in den Himmel vorzubereiten, so Dube, müsse die Kirche sie zur Mit-
arbeit am Reich Gottes in dieser Welt ausrüsten und anleiten.

Helmut Renders beginnt seinen Aufsatz mit einer Beschreibung des ge-
sellschaftlichen Kontextes und des Identitätskampfes der brasilianischen Me-
thodistenkirche, vor allem im Verhältnis zu den wachsenden Pfingstkirchen.
In einem kurzen historischen Rückblick ordnet er den drei von ihm defi-
nierten Epochen des brasilianischen Methodismus drei Akzente zu: einen
ästhetischen, einen ethischen und einen ekstatischen. Letzterer spiegelt das
momentane Ringen der brasilianischen Kirche um ihr ekkesiologisches und



Einleitung 17

ökumenisches Profil wider. Renders analysiert die ekklesiologische Bedeu-
tung neuer liturgischer Phänomene und kirchlicher Positionspapiere und
stellt dabei fest, dass die Bedeutung des methodistischen Verbundsystems
abgenommen hat. Am Beispiel einiger Gemeinden macht er schließlich –
auch mit Hilfe einiger Bilder – deutlich, dass die verschiedenen ekklesiologi-
schen Akzente sich auf der Lokalebene vermischen. In seinem Fazit plädiert
Renders für ein ekklesiologisches Denken, das angesichts sich rasch wan-
delnder gesellschaftlicher Bedingungen verschiedene Modelle einander er-
gänzend anstatt einander ausschließend versteht. Kirchesein wird hier als ein
Teilhaben an der Mission Gottes in einem ganzheitlichen, vielfältigen und
ökumenischen Sinne gedeutet.

Im zweiten Beitrag aus dem brasilianischen Kontext betont José Carlos de
Souza das gemeinschaftliche Leben der Christen als die Grundlage relevanter
Theologie und damit die grundlegende Verbundenheit zwischen Ekklesio-
logie und Soteriologie. Ausgehend von einer kirchengeschichtlichen Analyse
der Anfänge des Methodismus geht de Souza der genuin methodistischen
Frage der Spannung zwischen Bewegung und Kirche nach. Dabei wagt er
zunächst einen Vergleich zwischen John Wesleys Ekklesiologie und derjeni-
gen der Befreiungstheologie und fragt sodann nach den Quellen des ekkle-
siologischen Denkens Wesleys. Er kommt zu dem Schluss, dass Wesley in
seiner Ekklesiologie verschiedene Traditionen kombiniert und in schöpferi-
scher Spannung zueinander hält. Ausgehend davon plädiert de Souza für
eine methodistische Ekklesiologie, die Inklusivität, missionarisches Bewusst-
sein und zukunftsorientiertes Unterwegssein zusammenhält.

Michael Nausners Beitrag schließt den vierten Teil zur kontextuellen Ek-
klesiologie ab. Kirchliche Gemeinschaft sei von ihrem Ursprung im Pfingst-
erlebnis und daher auch von ihrem Wesen her interkulturell. Nausner geht
deshalb der Frage nach, welche Bedeutung die Interkulturalität der metho-
distischen Bewegung für die Erfahrungsbezogenheit und die über her-
kömmliche Grenzen hinaus gehende Verbundenheit als zwei zentrale As-
pekte methodistischer Ekklesiologie haben mag. Ausgehend vom Begriff der
kulturellen Grenzerfahrung, die er als einen wichtigen Ort der Glaubens-
erfahrung und des Kirchewerdens begreift, erweitert er den oft zitierten Er-
fahrungsbegriff und betont die notwendige kulturelle Vielgestaltigkeit der
Konnexio.



18 Michael Nausner

Dank

Ein herzlicher Dank geht an das Bischofsbüro der Evangelisch-methodisti-
schen Kirche der Zentralkonferenz von Mittel- und Südeuropa und Bischof
Patrick Streiff für die großzügige Gewährung des größten Teils des Druck-
kostenzuschusses. Auch die „Fachgruppe Publikationen“ der Evangelisch-
methodistischen Kirche in Deutschland sowie die Jährliche Konferenz der
Evangelisch-methodistischen Kirche in Österreich haben durch Zuschüsse
die Drucklegung dieses Bandes ermöglicht.

Ein nicht weniger herzlicher Dank geht an die Personen, die beim Kor-
rekturlesen geholfen haben, vor allem an Esther Handschin und Manfred
Marquardt, die zahllose wertvolle Korrekturen eingebracht haben. Für die
Fehler, die trotzdem noch im Text stehen, bin allein ich als Herausgeber ver-
antwortlich. Schließlich bedanke ich mich – last but not least – herzlich bei
denjenigen, die gemeinsam mit mir an der bisweilen recht anspruchsvollen
Aufgabe der Übersetzung der englischen Beiträge für diesen Band mitgear-
beitet haben: Esther Georg, Thomas Gerold, Jörg Herrmann, Christoph
Klaiber, Helmut Nausner, Stefan Schröckenfuchs, Christof Voigt.

Michael Nausner
Reutlingen, im Dezember 2009



19

Teil I:
Übergreifendes zu evangelisch-methodistischer
Ekklesiologie in den Vereinigten Staaten und in
Mitteleuropa



20



Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus 21

Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus1

Russell E. Richey

Die Evangelisch-methodistische Kirche definiert sich selbst und entfaltet ihr
kirchliches Empfinden durch vier Bücher. Zwei von diesen, die Bibel und
das Gesangbuch, kann man in den Kirchenbänken finden und in den
Häusern der methodistischen Gläubigen. Die zwei anderen, die Kirchen-
ordnung (Book of Discipline) und die Agende (Book of Worship) findet man in
den Arbeitszimmern der Pastorinnen und Pastoren oder in Gemeindebiblio-
theken.2 Jedes dieser Bücher charakterisiert oder formt die Kirche, wenn
auch in unterschiedlicher Weise. Alle sind wichtig. Jedes wirkt selbst hinein
in das Schauspiel des täglichen Lebens der Kirche.3 Die Kirchenordnung
und die Agende funktionieren sozusagen hinter der Bühne, aber bestimmen,
wie sich das Spiel entfaltet, wer handelt und welche Instruktionen zu befol-
gen sind.

Bibel und Gesangbuch binden methodistisches Leben zusammen. Das
Gesangbuch enthält Liturgien von der Geburt bis zum Tod, ordnet den
Sonntagsgottesdienst, strukturiert den wöchentlichen Lobpreis Gottes, zeigt
welche Psalmen man beten und welche Lieder man singen kann. Die Bibel
wird in der Sonntagsschule von allen Altersgruppen studiert, aus ihr wird
immer im Gottesdienst gelesen, jüngst meistens sogar in Übereinstimmung
mit dem allgemeinen Leseplan. Die Bibel prägt ein Leben, gelebt in Chri-
stus.

Die vier Bücher, Schrift, Gesangbuch, Kirchenordnung und Agende,
definieren, wie Methodisten kirchliches Leben praktizieren.4 Im praktischen

1 Übersetzung: Helmut Nausner.
2 Die vollständigen Titel sind: The Book of Discipline of the United Methodist Church

2000, Nashville, TN 2000; The United Methodist Book of Worship, Nashville, TN
1992 und The United Methodist Hymnal, Nashville, TN 1989. Die Kirchenordnung
(Book of Discipline) wird ständig überarbeitet, und eine Neuauflage wird nach jeder
Generalkonferenz herausgegeben, normalerweise jedes vierte Jahr.

3 Vgl. Karen B. Westerfield Tucker, American Methodist Worship, New York 2001.
4 Ein Versuch, Standards evangelisch-methodistischer Lehre gemäß der offiziellen

Autorisierung zu formulieren findet sich bei: Scott J. Jones, United Methodist Doctrine.
The Extreme Center, Nashville, TN 2002, S. 43-56. Jones unterscheidet zehn Texte, die
sich wiederum in drei Ebenen trennen lassen. Die erste Ebene sind die konstitutionellen
Standards, die auch die in der Kirchenordnung behandelten Fragen umfassen (Verfassung,
Artikel, Bekenntnis und die Allgemeinen Regeln) sowie selten gebrauchte aber dennoch
offizielle Standards, nämlich Wesleys Lehrpredigten und die Explanatory Notes Upon the New
Testament. Auf einer zweiten Ebene sieht er zeitgenössische Stellungnahmen, nämlich



22 Russell E. Richey

Vollzug von Kirche haben Methodisten auf ihre eigene Weise ausgelebt, was
die Kirche im allgemeinen für ein wichtiges kirchliches Verständnis hält.
Der Artikel bemüht sich, selbst wenn dies auf nur wenigen Seiten geschieht,
die Übereinstimmung der spezifisch methodistischen Praxis mit der klassi-
schen Lehre (eingeschlossen die „Kennzeichen“ oder „notae“ der Kirche –
eine, heilige, allgemeine und apostolische) und mit den traditionellen For-
men von Kirche (Sakramente, das dreifache Amt) zu zeigen.

Grundlagen

Wesleys Überlieferung

Jedes dieser vier Bücher übersandte John Wesley der kleinen nordameri-
kanischen methodistischen Bewegung und förderte an diesem Punkt das
Kirchewerden dieser Bewegung. Seine „Gesammelten Protokolle“ (Large
Minutes), das Instrument der Leitung der britischen Bewegung, bildeten die
Grundlage der ersten Kirchenordnung.5 Zusammengesetzt aus den
Beschlüssen der „leitenden“ Konferenzen Wesleys mit seinen Predigern
stellten die „Gesammelten Protokolle“ und ihre amerikanische Version für
die reformerische methodistische Bewegung eine Quasi-Verfassung bereit,
geordnet in bestimmte Praktiken und Zusammenkünfte. Sie beschrieben
auch die Aufgaben und Pflichten der Prediger. Als Anhang zur Kirchen-
ordnung (in ihrer ersten Ausgabe von 1785) gab es eine Sammlung von Psal-
men und Liedern für den Tag des Herrn.6 Ein Taschengesangbuch erschien im
nächsten Jahr, eines in einer langen Reihe von Gesangbüchern für metho-
distische Christen. Die Wesleys hatten Lieder von Charles gesammelt und

gewisse andere Teile der Kirchenordnung und das wunderbare aber selten gebrauchte Buch
der Beschlüsse (Book of Resolutions). Der dritten Ebene ordnet er das Gesangbuch und die
Agende zu und bezeichnet sie als Liturgie. Ein einfacheres Schema findet sich bei Ted A.
Campbell, Methodist Doctrine. The Essentials, Nashville, TN 1999, Appendix 2, S. 116-
22. – Siehe außerdem: Thomas C. Oden, Doctrinal Standards in the Wesleyan Tradition,
Grand Rapids 1988. – Die folgende Diskussion befasst sich mit den Fragen, die hier
aufgeworfen werden.

5 Minutes of Several Conversations Between the Rev. Thomas Coke, LL. D., the Rev.
Francis Asbury and others, at a Conference, Begun in Baltimore, in the State of Maryland,
on Monday, the 27th of December, in the Year 1784, Philadelphia 1785. Für eine
Präsentation des Textes der ersten Kirchenordnung in parallelen Kolumnen mit den Large
Minutes vgl. Jno. J. Tigert, A Constitutional History of American Episcopal Methodism,
3rd ed., Nashville, TN 1908, S. 532-602.

6 Vgl. Carlton R. Young, Companion to The United Methodist Hymnal, Nashville, TN
1993, S. 94-5.



Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus 23

strukturierten und ordneten die Sammlung, um die Glaubenden auf dem
Weg des Heils zu leiten.7 Reich an Schriftzitaten und Anklängen,8 legte es
biblische Motive und wesleyanische Lehre auf methodistische Lippen. Es
begann mit Liedern, die den Sünder anregten, sich Gott zuzuwenden, und
mit verschiedenen Abschnitten, die die Folgen der Taten eines Menschen
darlegten, entweder mit Gott im Himmel oder im Tod und in der Hölle.
Ein zweiter Teil stellte äußere Religion und innere Religion einander
gegenüber. In einem dritten Teil platzierten die Wesleys Lieder der Buße,
der Gewissheit, der Bekehrung und der Beharrlichkeit. Teil vier, mit zehn
Rubriken der längste, brachte 261 Lieder für das christliche Ringen auf dem
Weg zur Vollkommenheit. Der abschließende Teil enthielt Lieder für meth-
odistische Gemeinschaften (societies) und Klassen.

The Book of Common Prayer (BCP) bedeutete den Wesleys viel, und John
gab es in einer überarbeiteten Form im Sunday Service of the Methodists in
North America heraus. Trotz des offensichtlich zurückhaltenden Titels dieser
Agende bot sie eine volle Sammlung von Liturgien – Morgengebet, Abend-
gebet, Wochentagslitaneien, Sonntagsgottesdienst, Abendmahl, zwei Tauf-
rituale, Eheschließung, und Liturgien für das Abendmahl bei Kranken, Be-
erdigung und Ordinationsgottesdienste für die Diakone, Ältesten und
Superintendenten. Es enthielt auch eine kurze Leseordnung und vierund-
zwanzig Glaubensartikel, exzerpiert aus den neununddreißig anglikanischen
Glaubensartikeln.9

Ein Brief von John Wesley übergab diese Dokumente und autorisierte
die Einrichtung der neuen Kirche. Er war adressiert an die zwei Bischofs-
(Superintendenten-) kandidaten und ihre Glaubensbrüder: „An Dr. Coke,
Herrn Asbury und unsere Brüder in Nord Amerika.“ Die junge Kirche
wurde instruiert: „Sie haben jetzt die volle Freiheit, einfach der Schrift und
der Urgemeinde zu folgen.“10 Die Aufforderung, der Schrift zu folgen, war

7 Vgl. The Works of John Wesley, Band 7, A Collection of Hymns for the use of the
People called Methodists, herausgegeben von Franz Hildebrandt und Oliver A.
Beckerlegge mit der Unterstützung von James Dale, Nashville, TN 1983. Wenn nicht
anders angegeben, beziehe ich mich auf die kritische Ausgabe „The Oxford Edition of the
Works of John Wesley,” die als „The Bicentennial Edition of the Works of John Wesley”
1984 von Abingdon Press fortgesetzt wurde. Die Serie begann 1975-83 bei Oxford.

8 In gewisser Hinsicht sollte dieses Buch für die Methodisten dieselbe Bedeutung wie das
Book of Common Prayer (BCP) für die Anglikaner haben.

9 John Wesley's Sunday Service of the Methodists in North America, mit einer Einleitung
von James F. White, Quarterly Review, Nashville, TN 1984.

10 Russell E. Richey, Kenneth E. Rowe und Jean Miller Schmidt, The Methodist
Experience in America. A Sourcebook II, Nashville, TN 2000, 1784a, S. 72. In der Folge
kürze ich dieses Buch mit MEA ab.



24 Russell E. Richey

kaum nötig. Aber mit dem vierten Buch wurde erfolgreich die neue Kirche
gegründet.

Mit Schrift, Gesangbuch, Kirchenordnung und Agende traf Wesley
Vorkehrungen für die Bewegung, die sich in der Folge selbst Bischöfliche
Methodistenkirche (Methodist Episcopal Church) nennen wird. Durch Bezug-
nahme, Einschluss und Anklänge verwiesen diese Bücher auf andere Stan-
dards, fünfundzwanzig Glaubensartikel (adaptiert von den neununddreißig
und einen zu den vierundzwanzig hinzugefügt, den Wesley ausgewählt hat-
te), Wesleys Predigten, seine Notes Upon the New Testament und die Allgemeinen
Regeln, eine Reihe von Befehlen und Anordnungen, durch die Methodisten
sich selbst und einander gegenseitig für das ethische Leben verantwortlich
halten und ihren Weg zur Erkenntnis und Liebe Gottes finden sollten (Prak-
tiken, die weitgehend in der Kirchenordnung Widerhall finden). Diese
Standards spielten und spielen eine Rolle in der Definition des Methodismus
und der methodistischen Lebensweise, aber es erwies sich, dass sie kaum die
von Tag zu Tag und Woche zu Woche gebrauchten Reisebegleiter für Me-
thodisten auf ihrem Voranschreiten auf ihrer Pilgerreise waren. Dennoch
waren Schrift, Gesangbuch, Kirchenordnung und Agende für die Reise be-
stimmt.

Die Bücher und ihre kirchliche Bedeutung

Zwei Aspekte bezüglich dieser Bücher und ihrer kirchlichen Bedeutung
sollten wahrgenommen werden. Erstens, man kann eine grobe Entspre-
chung zwischen den vier Büchern und dem angeblichen wesleyanischen
Quadrilateral – Schrift, Erfahrung, Vernunft und Tradition – feststellen.11 Frei-
lich könnten wir mit Recht jedes der Bücher mit allen Teilen des Quadri-
laterals verbinden, wie wir das im folgenden Abschnitt illustrieren werden.
Aber jedes Buch hatte auch eine ganz besondere Kraft im Blick auf je einen
bestimmten dieser methodistischen erkenntnistheoretischen Impulse. Zwei-
tens, die vier zogen den amerikanischen Methodismus in kirchlich unter-
schiedliche Richtungen, man könnte sagen, in eine von zwei gegensätzli-

11 Vgl. Ted A. Campbell, The Wesleyan Quadrilateral. The Story of a Modern Methodist
Myth; und Albert C. Outler, The Wesleyan Quadrilateral – In John Wesley, in: Thomas
A. Langford (Hrsg.), Doctrine and Theology in The United Methodist Church,
Nashville, TN 1991, S. 154-61 und S. 75-88; W. Stephen Gunter u.a. (Hgg.), Wesley
and the Quadrilateral. Renewing the Conversation Nashville, TN 1997; Scott J. Jones,
John Wesley’s Conception and Use of Scripture, Nashville, TN 1995; Scott J. Jones,
United Methodist Doctrine. The Extreme Center, Nashville, TN 2002; Walter Klaiber
und Manfred Marquardt, Gelebte Gnade. Grundriss einer Theologie der Evangelisch-
methodistischen Kirche, Göttingen 22006. S. 13-96.



Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus 25

chen kirchlichen Richtungen. Jedes Buch, seine erste quadrilaterale Ver-
bindung und seine frühe kirchliche Bedeutung verdienen Beachtung.

Das Gesangbuch normierte Erfahrung, indem es poetische Texte für die
Methodisten bereitstellte, denen sie auf dem Weg zur Heiligung folgen
konnten. Die Redewendungen, Bilder, Themen und der Aufbau schildern
das Auf und Ab der Pilgerfahrt von den ersten Regungen der Gnade in der
sündigen Seele an bis zum Segen der Heiligung. Obwohl das Gesangbuch die
„evangelischen Lehren“ darstellte, umfassten seine Verse den ganzen Um-
fang christlicher Erfahrung, die ganze Aufgabe der Kirche und das volle all-
gemein-christliche Bekenntnis des Glaubens. Reich an biblischen Zitaten
und Anspielungen, bietet es die lehrmäßige Übereinstimmung der Tradition
und ordnet das christliche Leben in einem vernünftigen, wenn auch poeti-
schen Stil. Im Gesangbuch, wie auch in den anderen drei Büchern, werden
so alle Teile des Quadrilaterals bestätigt.12 Die meisten Methodisten überse-
hen die erkenntnistheoretische oder methodologisch quadrilaterale Komple-
xität13 des Gesangbuchs. Für sie nährt es Erfahrung – die stille private An-
dacht und das leidenschaftliche gemeinschaftliche Singen. Und es lenkt die
Aufmerksamkeit auf die arminianische Lehre von der freien Gnade, das Ziel
der Heiligung und die Quellen wesleyanischer Spiritualität oder, wie es Me-
thodisten formulieren würden, Frömmigkeit und Disziplin.

Die Kirchenordnung und die verschiedenen in ihr enthaltenen autoritati-
ven Texte sammelten methodistische Erfahrung und Überzeugung, sowohl
individuelle als auch kollektive, und brachte sie in eine vernünftige Ordnung.
Wenn man von der Kirchenordnung sagen kann, dass sie den Aspekt der Ver-
nunft aus dem Quadrilateral hervorhob, so tat sie das in einer besonderen
wesleyanischen Weise, genauer in einer amerikanischen wesleyanischen
Weise. Die Kirchenordnung bot eine praktische Vernunft; geordnete Regeln
des Lebens – individuell und gemeinschaftlich; eine Sammlung von Anwei-
sungen oder „Ordnungen“ für das Leben im Reich Gottes und Strukturen,
Ämter, Verordnungen und Prozeduren, durch die man die Anweisungen
befolgte.14 Das war nicht Vernunft im Verständnis von John Locke und sei-
nen Kollegen der Aufklärung, auch nicht die des Thomas von Aquin und
der großen Tradition der Scholastik, nicht einmal der von John Wesley

12 Vgl. die biblischen Kommentare, die Überschriften und Indices, sowie die theologische
Schärfe, die sich klar zeigt in: Franz Hildebrandt und Oliver A. Beckerlegge (Hrsg.), The
Works of John Wesley, The Bicentennial Edition, Band 7: A Collection of Hymns for the
Use of the People Called Methodists, Nashville, TN 1989.

13 Das Quadrilateral kommt im Methodismus als explizites Konstrukt erst im späten
20. Jahrhundert in Gebrauch.

14 Diese Formulierung verdanke ich meinem Kollegen Thomas Frank.



26 Russell E. Richey

selbst, der eine Schrift verfasste Ein ernster Appell an Menschen von Vernunft und
Religion15 und Ein weiterer Appell an Menschen von Vernunft und Religion.16

Nein, das war eine praktische Vernunft, die amerikanische Methodisten be-
vorzugten, als sie 1787 ihre Version der „Large Minutes“ (Gesammelte Pro-
tokolle) herausbrachten und sie folgendermaßen betitelten: Eine Form der
Kirchenordnung […] arrangiert mit entsprechenden Überschriften und in einer an-
nehmbareren und leichten Weise geordnet. Die „Vernünftigkeit“ der Kirchenord-
nung sollte allmählich zunehmen, was zu einem nicht geringen Anteil zu-
rückzuführen ist auf das schnelle Wachstum des Methodismus, die darauf
folgende strukturelle Komplexität und die problem-orientierte und missio-
narische Mannigfaltigkeit.

Die Kirchenordnung, so wie die „Gesammelten Protokolle“, legt für die
Menschen das geordnete Leben dar, besonders was Wesley die eingesetzten
Gnadenmittel nannte: Gebet, Forschen in der Schrift, das Abendmahl, Fasten und
christliche Konferenz. Mit dem Letzten meinte er Gespräche über die rechte
Lebensweise, nicht die Strukturen der Leitung. Die Kirchenordnung regelte
das andere natürlich auch, indem sie die Verantwortlichkeiten und Vorrech-
te auf jeder Ebene der Konnexio beschreibt und die der verschiedenen Äm-
ter: Bischöfe, vorsitzende Älteste, Älteste als Reiseprediger, Diakone als Reiseprediger,
Lokalprediger, Ermahner, Verwalter und Klassenleiter. Hier war das dreifache
Amt erweitert durch die speziellen wesleyanischen Ämter, alle verbunden als
wesentliche Rädchen in einem missionarischen System, wobei die letzten
vier sich mehr auf die lokale Ebene bezogen.

Diese zwei Bücher, das Gesangbuch und die Kirchenordnung, das eine für
die Tasche jedes Glaubenden, das andere für die Satteltasche des Predigers,
bewirkten eine eigenständige wesleyanische Identität, vielleicht könnte man
sagen eine innere und genauer noch eine konnexionale Identität. Sie boten
Methodisten eine wesleyanische Grammatik für das christliche Leben, eine
wesleyanische missionarische Ekklesiologie.17 Die Kirchenordnung von 1787
macht die missionarische kirchliche Betonung deutlich, indem sie die me-
thodistische Absicht definierte:

Über die Entstehung des so genannten Methodismus in Europa und Ame-
rika.

15 Englisch: An Earnest Appeal to Men of Reason and Religion, in: The Works of John
Wesley, Band 8, London 1872, S. 1-45.

16 Englisch: A Farther Appeal to Men of Reason and Religion, in: a.a.O., S. 46-247.
17 Ein Überblick über Wesleys Theologie und theologische Entwicklung, der das Missiona-

rische und Heilsbezogene betont, findet sich in: Kenneth J. Collins, John Wesley. A
Theological Journal, Nashville, TN 2003.



Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus 27

Frage 1: Wie entstand der sogenannte Methodismus in Europa und in
Amerika?

Antwort: Im Jahre 1729 lasen zwei junge Männer die Bibel und erkannten,
dass sie ohne Heiligung nicht gerettet werden könnten, sie strebten danach
und regten andere an, es ebenfalls zu tun. Im Jahre 1737 erkannten sie, dass
der Mensch gerechtfertigt wird, bevor er geheiligt wird; aber Heiligung
war immer noch ihr Ziel. Gott beauftragte sie dann, ein heiliges Volk zu
sammeln. [...]

Frage 3: Was können wir vernünftiger Weise als Gottes Plan ansehen, Pre-
diger zu erwecken, die Methodisten genannt werden?

Antwort: Um den Kontinent zu reformieren und schriftgemäße Heiligung
über diese Länder zu verbreiten. Als Beweis haben wir gesehen, was für ein
herrliches Werk Gottes in den vergangenen fünfzehn Jahren entstanden ist,
von New–York über die Jersies, Pennsylvannia, Maryland, Virginia, Nord
und Süd Karolina und sogar bis Georgia.18

„Um den Kontinent zu reformieren und schriftgemäße Heiligung über die
Lande zu verbreiten“ präzisiert John Wesleys zweckbestimmte Formu-
lierung für den amerikanischen Kontext. Dieses Mantra, trotz seiner nach
innen gerichteten Tendenz, vermittelt keinen sektiererischen Geist – ob-
wohl gelegentlich solche Ansprüche angemeldet wurden – sondern eher ei-
nen evangelischen oder missionarischen Konnexionalismus oder Denominatio-
nalismus. Methodisten wollten keine Sektierer sein, sie zogen sich nicht vor
einer sündigen Welt zurück, sondern versuchten, sie zu verändern. Sie woll-
ten sie durch Erweckungen verändern, indem sie die Garben heimholten
und Zeugnis ablegten gegen die Sünde, die individuelle und die gesell-
schaftliche. Und was wollten sie verändern? Beachten wir ihren Ehrgeiz,
gewiss nicht den einer Sekte, sondern denjenigen eines beeindruckenden
territorialen und geographischen Ehrgeizes, angedeutet in der kirchlichen
Verpflichtung, den ganzen Kontinent zu reformieren. Sie begannen zudem
mit Leidenschaft, das hartnäckigste amerikanische Dilemma aufzugreifen,
das der Rasse. Sie begannen mit einem Engagement für Afro-Amerikaner
und ihre Freiheit.19

18 Form of Discipline, for the Ministers, Preachers, and Members of the Methodist
Episcopal Church in America, New York 1787, S. 3. Damit ist eine frühere
Formulierung (1784) zu vergleichen, in der die zweite Aussage fehlt, ja wo eigentlich
Fragen zwei und drei in der ersten Kirchenordnung bezüglich des Ziels des Methodismus
fehlen. – Vgl. Tigert, Constitutional History, S. 535.

19 Bezüglich des frühen methodistischen Zeugnisses gegen die Sklaverei und die Abkehr
von diesem Zeugnis siehe: A. Gregory Schneider, The Way of the Cross Leads Home.
The Domestication of American Methodism, Bloomington und lndianapolis 1993;



28 Russell E. Richey

Methodisten unternahmen solche transformierende Bemühung mit der
Methode Wesleys – den Klassen und der Struktur der Vierteljahreskonfe-
renz; sie übten Disziplin für beide, die Mitglieder und die Prediger; ein aus-
gearbeitetes Schema für lokale Dienste und Reisedienste mit reisenden General-
superintendenten (Bischöfen), die ähnlich Wesley die Vollmacht hatten,
Predigern Bezirke oder Stationen zuzuweisen.20 Diese Praxis, besungen in
Versen von Charles Wesley und durchgeführt nach den Anweisungen der
Kirchenordnung, trug in sich eine Ekklesiologie, ein missionarisches und konne-
xionales Konzept von Kirche. Es war, wie die Bischöfe Thomas Coke und
Francis Asbury es verstanden und wie wir noch sehen werden, die apostolische
Form der Kirche, ein reisender Orden ganz ähnlich den ersten Aposteln, im
Besonderen dem Paulus.

Jedoch als Praxis, als praktische oder experimentelle Theologie, brach-
ten die Versammlungen, Liturgien, Ämter und Strategien keine sehr klare
und genaue Theorie zustande.21 Methodisten wurden besser im ‚Kirche
Tun’ als im Artikulieren einer Ekklesiologie. Nur hier und da gibt es Stel-
lungnahmen oder Diskussionen, aus denen sich eine formelle missionarische
und konnexionale Ekklesiologie hätte entwickeln können.

den jüngsten Jahren haben Methodisten dieses Projekt verfolgt.)

Christine Leigh Heyrman, Southern Cross. The Beginnings of the Bible Belt, New York
1997; John H. Wigger, Taking Heaven by Storm. Methodism and the Rise of Popular
Christianity in America, New York und Oxford 1998; Cynthia Lynn Lyerly, Methodism
and the Southern Mind 1770-1810, New York und Oxford 1998; Dee E. Andrews, Re-
ligion and the Revolution. The Rise of the Methodists in the Greater Middle Atlantic
1760-1800, Princeton 1999; Donald G. Mathews, Religion in the Old South, Chicago
und London 1977; H. Shelton Smith, In His Image, But..: Racism in Southern Religion,
1780-1910, Durham, NC 1972; und Russell E. Richey, Early American Methodism,
Bloomington und Indianapolis 1991.

20 Man bekommt einen guten Überblick über das methodistische missionarische System
durch die alltäglichen Aktivitäten, die beschriebenen Ereignisse und die Anordnungen
des reisenden Apostels und Hauptbischofs Francis Asbury. Bezüglich des alltäglichen
Lebens des missionarischen Reisepredigersystems, siehe alle drei Bände von: The Journal
and Letters of Francis Asbury, Herausgegeben von Elmer T. Clark, 3 Bände, London und
Nashville, TN 1958. Dieses Werk zitiere ich fortan als JLFA. Eine neue Analyse Asburys
als die Zentralfigur des methodistischen missionarischen Systems findet sich in: Darius L.
Salter, America's Bishop. The Life of Francis Asbury, Nappanee, IN 2003.

21 Bezüglich dieser Dimension wesleyanischer Theologie siehe: Robert E. Cushman, John
Wesley's Experimental Divinity. Studies in Methodist Doctrinal Standards, Nashville, TN
1989; Thomas A. Langford, Practical Divinity. Theology in the Wesleyan Tradition,
Nashville, TN 1983; Scott J. Jones, United Methodist Doctrine. The Extreme Center,
Nashville, TN 2002, S. 61, 71-77, 241-97; Kenneth J. Collins, A Real Christian. The
Life of John Wesley, Nashville, TN 1999.

(Erst      in



Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus 29

Wenn das Gesangbuch und die Kirchenordnung einen impliziten expansi-
ven missionarischen Denominationalismus hervorbrachten, standen die Bi-
bel (Schrift) und die Agende (Sunday Service Tradition) für Wesleys anglika-
nisches Erbe und verkündigten die allgemein-christliche (engl. catholic) Identität
des Methodismus, die Einheit der Kirche und die methodistische Teilhabe an
dieser Einheit. Diese beiden Bücher leiteten die Kirche ökumenisch in die
Weite. Obwohl die ersten Methodisten unsicher und häufig im Unklaren
über ihre ökumenische Identität waren, wurde die Bewegung dennoch
durch sie definiert. Sie existierte dank der empfangenen Tradition und der
fortgesetzten Praxis.

Die Agende (Sunday Service) versorgte die Methodist Episcopal Church
mit den Ordnungen und Liturgien, ihrem mittleren Namensteil Episcopal
entsprechend. Sie erinnerte die Amerikaner an ihre Wurzeln im Book of
Common Prayer (BCP) und Wesley unterstrich dies in seinem Vorwort zu
dieser Agende:

Ich glaube, es gibt keine Agende, weder in alter noch in moderner Sprache,
die mehr eine solide schriftgemäße, vernünftige Frömmigkeit atmet als das
Book of Common Prayer der Kirche von England.

Wesley räumte ein, dass er die Abendmahlsliturgie gekürzt und einige
Lieder, einige Sätze aus der Taufliturgie und dem Begräbnisgottesdienst
weggelassen und außerdem einige Gedenktage der Heiligen fallen gelassen
hat.22 Aber viel beeindruckender als die Kürzungen und Auslassungen war,
dass Wesley an der Substanz und Struktur des Book of Common Prayer
festhielt und versuchte, diese zu bewahren.23

Diejenigen, die bei der kirchengründenden Weihnachtskonferenz 1784
versammelt waren, entschieden angemessen, ihr neues Kirchengebilde Me-
thodist Episcopal Church zu nennen, ein Name, den sie für sich in Anspruch
nahmen, bevor die Protestant Episcopals das taten. Sie feierten Eucharistie
nach den Vorgaben von Cranmer und tauften mit der trinitarischen Formel.
Sie ordinierten Diakone, Älteste und Bischöfe mit einem kaum veränderten

22 Sunday Service, A 1. Whites „Einleitung“ und „Anmerkungen“ dokumentieren Wesleys
Änderungen des BCP ausführlich.

23 Man kann die Änderungen leicht visualisieren und dabei gleichzeitig die Integrität der
neuen Liturgien in folgendem Buch sehen: Nolan B. Harmon, The Rites and Ritual of
Episcopal Methodism, Nashville, TN 1926. In eigenen Abschnitten zum Abendmahl, zur
Kindertaufe, zur Erwachsenentaufe, zur Eheschließung, zum Begräbnisgottesdienst und
zum Ordinations-gottesdienst, bietet Harmon folgende sechs parallele Spalten über zwei
Seiten: Alte Quellen, das Gebetsbuch von 1661, Wesleys Sonntagsgottesdienst, die
Agende der Methodist Episcopal Church von 1844, die Agende der Methodist Episcopal
Church South von 1922 und die Agende der Methodist Church von 1924.



30 Russell E. Richey

Ritual des Book of Common Prayer und sie folgten dem dreifachen Amt des
Anglikanismus. Obwohl sie die apostolische Sukzession nicht in Anspruch
nehmen konnten und oft die Legimität ihrer Ämter verteidigen mussten,
hielten die Methodisten, die sich die Bischöflichen nannten, am geordneten
Auflegen der Hände von John Wesley an fest. Methodisten wichen jedoch vom
Anglikanismus im Blick auf die Stellung der Bischöfe ab, die sie nicht als drit-
ten Orden ansahen. Diese Position wurde durch Wesleys Abenteuer einer
außerordentlichen Ordination verursacht, wenn nicht sogar erzwungen.
Denn er hatte Thomas Coke ordiniert, der seinerseits Asbury ordinierte.
Asburys Weigerung, die Erhebung zum Bischofsamt allein auf Grund der
Entscheidung Wesleys zu akzeptieren und sein Beharren, dass die amerika-
nischen Prediger eingeladen werden sollten, zuzustimmen, begründete das
Prinzip, dass Bischöfe in der Konferenz gewählt werden.24

Formal blieb die methodistische Definition der Kirche und der Sakra-
mente diejenige des Book of Common Prayer, der (anglikanischen) Glau-
bensartikel und der Glaubensbekenntnisse. Die Kirche stellte sich selbst dar als
eine Gemeinschaft von Glaubenden, in welchen das reine Wort Gottes gepredigt wird
und die Sakramente nach Christi Anordnung richtig verwaltet werden. Die Kirche
definierte sich selbst mit den klassischen „notae“ oder „Kennzeichen“ – als
eine, heilige, allgemeine (katholische) und apostolische Kirche. Das spiegelt sich in
der Verwendung der vier Bücher. Indem Wesley diese Bücher bereitstellte,
beabsichtigte er, den amerikanischen Zweig der Bewegung liturgisch in der
Kirche zu verankern, der gegenüber er loyal blieb. Das war, um es nochmals
zu wiederholen, eine Kirche, die ihren mittleren Namensteil Episcopal ver-
diente. Sie bewahrte ihre Kontinuität mit der Tradition ihrer Herkunft.

Methodisten haben natürlich nicht viel von dem entfaltet, was später als
anglikanische Praxis und Verfassung hoch gehalten wurde. Dennoch war ihr

24 Die erste konsequente Apologie methodistischer Ekklesiologie, methodistischen Amts-
und Aufsichtsverständnisses findet sich in der mit Anmerkungen versehenen
Kirchenordnung, die die Bischöfe Thomas Coke und Francis Asbury verfassten: The
Doctrines and Disciplines of the Methodist Episcopal Church, in America (Philadelphia
1798). Auszüge davon finden sich in: Richey, Rowe und Schmidt, MEA, II, 1798. –
Wesleys Dienst bildete die Grundlage für das, was sich später zum methodistischen Stil
des Episkopates entwickelte, und in vielerlei Hinsicht blieb diese Grundlage in den Ver-
einigten Staaten intakt. Vgl. Gerald F. Moede, Bishops in the Methodist Tradition: His-
torical Perspectives, Episcopacy: Lutheran-United Methodist Dialogue II, Herausgegeben
von Jack M. Tuel und Roger W. Fjeld, Minneapolis 1991, S. 52-69, 58. Ein Überblick
und eine Bewertung dieses Amtes findet sich bei: James E. Kirby, The Episcopacy in
American Methodism, Nashville, TN 2000; Thomas Edward Frank, Polity, Practice and
the Mission of The United Methodist Church, Updated edition, Nashville, TN 2002, S.
229-53; und Norman Woods Spellmann, The General Superintendency in American
Methodism, 1784-1870, Dissertation, Yale University, April 1961.


