


Reutlinger Theologische Studien

Herausgegeben von Achim Hartner,
Michael Nausner und Christoph Raedel

in Verbindung mit der

Theologischen Hochschule Reutlingen

und der Evangelisch-methodistischen Kirche
in Deutschland

Band 6



Michael Nausner (Hg.)

Kirchliches Leben in
methodistischer Tradition

Perspektiven aus drei Kontinenten

Edition @ Ruprecht

Inh. Dr. Reinhilde Ruprecht e.K.



Fiir die Umschlagabbildung wurde ein Foto (© Michael Nausner)
mit einem Ausschnitt eines von Hand bedruckten Baumwollstoffs des
»Kudhinda Fabrics« Kollektivs in Simbabwe verwendet.

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte Daten sind im Internet liber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© Edition Ruprecht Inh. Dr. R. Ruprecht e.K.,Postfach 1716, 37007 Géttingen - 2010
www.edition-ruprecht.de

Alle Rechte vorbehalten. Das Werk einschlieBlich seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.
Jede Verwertung aulRerhalb der engen Grenzen des Urhebergesetzes bedarf der vorherigen
schriftlichen Zustimmung des Verlags. Diese ist auch erforderlich bei einer Nutzung fiir Lehr-
und Unterrichtszwecke nach § 52a UrhG.

Satz: Michael Nausner
Druck: Digital Print Group, Nirnberg
Umschlaggestaltung: klartext GmbH, Gottingen

ISBN 978-3-7675-7130-3



Inhalt

Rosemarie Wenner
GLOIEWOTI . e e et 7

Michael Nausner
EINICIEUNG ©.eiiieeeiiiiiiiie ettt 9

Teil I: Ubergreifendes zu evangelisch-methodistischer Ekklesiologie
in den Vereinigten Staaten und in Mitteleuropa

Russell E. Richey

Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus ..........ccoviiiiiiiiiiiieenn.n. 21
Michel Weyer

Methodistische Ekklesiologie im 6kumenischen Kontext .........c............ 57
Teil Il:  Ekklesiologie und die Gnadenmittel

Richard P. Heitzenrater
Wesleyanische Ekklesiologie.
Der Methodismus als Gnadenmittel ..., 75

Gwen Purushotham
Aufsicht als Gnadenmittel ........ooooiiimiii e 90

Manfred Marquardt
Gnadenmittel — Kraftquellen fuir ein Leben mit GOtt .......cccevvveevreeennnes 112

Teil Il:  Christliche Vollkommenheit, Gastfreundschaft und Methode
als Schliisselbegriffe methodistischer Ekklesiologie

Marjorie Hewitt Suchocki
Christliche Vollkommenheit. Eine methodistisch-prozesstheologische
Perspektive zur EKKIesiologie. .. ..ouiiiiiiiiiiieiiiiiiciiee e 129

Inhalt 5



Hendrik R. Pieterse
Die Gastfreundschaft Gottes leben ........oooooiiiiiiii e 147

Angela Shier-Jones

Methodisch sein.

Theologie in kirchlichen Strukturen ............ccccccceiiiiiiiiiiiiiiee, 174
Teil IV:  Kontextuelle methodistische Ekklesiologie

Ivan Abrahams
Der heutigen Zeit dienen, um unsere Berufung zu erfiillen.

Eine andere Kirche flir eine andere Welt.....ooooeeeeeeeiieeeeeeneeieeeeeeee. 195
Jimmy G. Dube

Der Methodismus und sozialpolitisches Engagement

in Simbabwe zwischen 2000 und 2007 .....ccooeeieeec e 217

Helmut Renders
Ekklesiologische Herzschlige. Das Ringen der methodistischen
Kirche in Brasilien um ihre Sendung und Bedeutung.......................... 233

José Carlos de Souza
Eine inklusive, missionarische Kirche auf dem Weg. Wieder-

entdeckung verlorener Verbindungen wesleyanischer Tradition ........... 255

Michael Nausner

Kulturelle Grenzerfahrung und die methodistische Konnexio .............. 273
Autorinnen und AULOTEIL «......ueeeiruiiieeiiiiiee ittt 296
PersOnenregiSter .....ooeeeiiiiiiiiiiiiin it 300
SACHIEZISTET ..iiiieiiiiiii ittt 303

6 Inhalt



Geleitwort

Was ist typisch methodistisch? So werde ich oft gefragt. Die Fragesteller
nehmen bei uns Methodisten eine groBe Vielfalt wahr: Methodistische
Theologinnen und Theologen vertreten unterschiedliche Positionen; me-
thodistische Gemeinden haben verschiedene Prigungen; es gibt keine me-
thodistischen Bekenntnisschriften usw. Wie verstehen und beschreiben wir
uns selbst? Was zeichnet uns aus? Manche Menschen stellen die Frage nach
dem Spezifischen des Methodismus, weil sie sich mehr Eindeutigkeit und
Klarheit wiinschen. Die Komplexitit der Fragen und Denkansitze in un-
serer globalisierten Welt macht Angst. Wenigstens wenn es um das Ver-
standnis von Kirche geht, muss es doch eine einheitliche Position geben, so
hoffen viele. Wer nun in der vorliegenden Verdftentlichung die eindeutige
Antwort auf die Frage sucht, wie sich methodistische Kirchen verstehen,
wird enttiuscht werden. Das Besondere dieses Buches ist gerade seine Viel-
stimmigkeit. Trotzdem lisst sich in diesem Sammelband mit metho-
distischen Beitrigen zur Ekklesiologie aus der Feder von Autorinnen und
Autoren aus drei Kontinenten Verbindendes erkennen, und es wird deutlich,
was methodistische Kirchen auszeichnet: Der Methodismus ist eine Mis-
sionsbewegung, die im 18. Jahrhundert aus dem evangelistischen und
sozialdiakonischen Wirken von John und Charles Wesley und ihrer Wegge-
fihrten entstand. Die ersten Methodisten trieb nicht eine neue theologische
FEinsicht, sondern das brennende Herz fiir Gott und die Menschen und ihre
Bereitschaft, Christus allen Menschen zu bezeugen, vor allem denen, die ihn
am notigsten brauchten. Bis heute ist ,,Mission®, das Gestalten der Sendung
Gottes in dieser Welt, die verbindende Ausrichtung im weltweiten Metho-
dismus. In Gottes Mission wissen wir uns gemeinsam mit allen Christen
und Christinnen gerufen, gleichgiltig, welcher Denomination sie ange-
horen. Die 6kumenische Weite ist uns seit der Griinderzeit mitgegeben; sie
prigt uns und zeichnet uns aus. Und schlieBlich sind uns die weltweite Ver-
bundenheit und damit das Miteinander von Menschen aus verschiedenen
Kulturen ein wichtiges Anliegen. Wenn wir Gottes Sendung in den ver-
schiedenen Kontexten gestalten, werden wir erleben, wie sich der christliche
Glaube in den verschiedenen Erdteilen und in den unterschiedlichen
Beziigen ,,inkarniert”. Das Wort, das Fleisch wird, nimmt auf verschiedene
Weise Gestalt an, und die eine Wahrheit, die Jesus Christus heif3t, spiegelt
sich in vielen Farben. In dieser Vielfalt fordern wir uns gegenseitig heraus, in
Christus verbunden die Welt mitzugestalten.

Geleitwort 7



Kirche als Missionsbewegung — Kirche in 6kumenischer Weggemeinschaft
— Kirche in weltweiter Verbundenheit — all diese Kennzeichen wird man
entdecken beim Lesen der Beitrige dieses Buches, die Prof. Dr. Michael
Nausner dankenswerterweise zusammengestellt hat. Die theologische und
kulturelle Vielfalt ist weder in diesem Buch noch im konkreten Leben der
Kirche ein Nachteil, bietet sie doch die Chance, in den aktuellen Heraus-
forderungen unterschiedlichen Menschen in vielfiltigen Kontexten das
Evangelium von Jesus Christus zu bezeugen. Mehrere Beitrige sind Ver-
offentlichungen von Vortrigen, die bei der Tagung des Oxford-Instituts
2007 gehalten wurden. Dieses Treffen methodistischer Theologinnen und
Theologen aus aller Welt, das alle vier bis fiinf Jahre stattfindet, ist eine
Quelle der Inspiration und ein Ort fruchtbaren Lernens fiir die Teilneh-
menden. Menschen mit verschiedenen Einsichten muten sich einander zu,
treten in einen Dialog und entwickeln im Ringen um das rechte Verstind-
nis des Evangeliums neue Perspektiven. Durch die Herausgabe des Sammel-
bandes wird der Ertrag dieses Treffens einem breiten Personenkreis zuging-
lich gemacht. Es wire eine schone Lesefrucht, wenn die in Oxford geiibte
Praxis des gemeinsamen Lernens an vielen Orten weiter entwickelt wiirde.
Im Mitteilen und Reflektieren der Erfahrungen in Christi Nachfolge
entwickeln wir unser Verstindnis von Kirche. Und wir leben Kirche, indem
wir das tun, was wir aus dem Evangelium erkannt haben. Der Buchtitel
,,JKirchliches Leben in methodistischer Tradition* weist uns in diese Spur.
Das Nachdenken tiber Kirche miindet ein in kirchliches Leben im Gebrauch
der Gnadenmittel und im Bezeugen des Evangeliums in Wort und Tat. In
der Hoffnung, dass die Aufsitze des Sammelbandes ein breites Echo finden,
wiinsche ich diesem Buch viele Leserinnen und Leser.

Bischofin Rosemarie Wenner
Frankfurt, im Oktober 2009

8 Rosemarie Wenner



Einleitung

Bewegung und/oder Kirche

Der Anlass fir diesen sechsten Band in der Buchreihe Reutlinger Theologische
Studien war die zwolfte Zusammenkunft des Oxford-Instituts im Jahr 2007
(12th Oxford Institute of Methodist Theological Studies), jenes internationale Fo-
rum von Theologinnen und Theologen wesleyanischer Tradition, das 1958
das erste Mal in Oxford zusammen kam und seither in Abstinden von vier
bis flinf Jahren regelmiBig stattfindet.' War diese erste Zusammenkunft ver-
stindlicherweise noch grundlegenden Fragen des Wesens dieses neuen in-
ternationalen Netzwerks gewidmet, so stand das zweite Institut 1962 bereits
unter einem klar umrissenen theologischen Thema: Die Lehre von der Kir-
che.? Mit dem zwolften Institut im Jahr 2007, das wieder die Ekklesiologie
zur Diskussion stellte, schloss sich insofern in gewisser Hinsicht ein Kreis.
Das tibergreifende Thema war diesmal einem Lied von Charles Wesley ent-
nommen: ,,To Serve the Present Age, Our Calling to Fulfill” (Der heutigen
Zeit dienen, um unsere Berufung zu erfiillen).” Der Untertitel der Konferenz
war: ,,Ekklesiologie, Mission, Berufung.” Damit war die Zielrichtung fuir
die Beitrige der gut zweihundertflinfzig teilnehmenden Theologinnen und
Theologen vorgegeben, nimlich methodistische Ekklesiologie in ihrer mis-
sionarischen Relevanz flir heutige Kontexte zu reflektieren. Es tiberrascht
nicht, dass diese Reflexion immer wieder mit Riickblick auf das zweite In-
stitut 1962 geschah, das methodistischer Ekklesiologie gewidmet war. Vor
allem ist es Albert C. Outlers Vortrag an diesem Institut zum Thema ,,Do
Methodists Have a Doctrine of the Church?* (Haben Methodisten eine Lehre
von der Kirche?),* der in methodistischen Kreisen beinahe als legendir zu be-
zeichnen ist und auf den in Beitrigen zu diesem Band wiederholt Bezug

! Eine ausgezeichnete historische und theologische Analyse das Instituts hat der ehemalige

Prasident der britischen Methodistenkirche Brian Beck geschrieben: Brian E. Beck,

Exploring Methodism’s Heritage. The Story of the Oxford Institute of Methodist Theo-

logical Studies, Nashville, TN 2004.

Die Hauptvortrige dieses zweiten Instituts sind abgedruckt in: Dow Kirkpatrick (Hrsg.),

The Doctrine of the Church, New York & Nashville, TN 1964.

Originaltitel des Charles Wesley Liedes: ,,A Charge to Keep I Have®. — Die deutsche

Ubersetzung gibt den Vers ,, To Serve the Present Age® allerdings nicht sinngemif

wieder. — Siche: Ein heilig Amt ist mir vertraut, in: Gesangbuch der Evangelisch-

methodistischen Kirche, Stuttgart/Ziirich/Wien 2002, Lied 547, S. 1012-3.

4 Albert C. Outler, Do Methodists Have a Doctrine of the Church?, in: Kirkpatrick
(Hrsg.), The Doctrine of the Church, S. 11-28.

o

Einleitung 9



genommen wird. In diesem Vortrag thematisiert Outler jene grundlegende
ekklesiologische Spannung, die zwischen dem Ursprung des Methodismus
als innerkirchlicher Bewegung und der spiteren Entwicklung hin zur selbst-
stindigen Kirche besteht und die seither ein zentraler Streitpunkt bei der
Beurteilung methodistischer Ekklesiologie geblieben ist.> Der Methodismus
tut sich nach Outler mit der Ekklesiologie schlicht und einfach deswegen
schwer, weil ,,die frithen Methodisten keine Kirche waren und keine Ab-
sichten hatten, eine zu werden“.® Fiir ihn besteht deshalb ein grundlegendes
Problem methodistischer Ekklesiologie darin, dass nach der Etablierung des
Methodismus als eigene Kirche auf beiden Seiten des Atlantiks ein metho-
distisches Verstindnis von Kirche in Konkurrenz zu anderen Kirchen ent-
wickelt wurde, anstatt auf das urspriingliche Selbstverstindnis einer inner-
kirchlichen Bewegung aufzubauen.” Der vorliegende Band bietet einen
Einblick in die heutige internationale Diskussion beziiglich der Frage me-
thodistisch-ekklesiologischer Identitit.

Vier Schwerpunkte

Der Historiograph des Oxford-Instituts Brian Beck wertet als eine der
Hauptfragestellungen wihrend des ersten Oxford-Instituts 1958, also zur
Zeit der autkeimenden 6kumenischen Bewegung, ob der Methodismus mit
einer geeinten Stimme sprechen koénne.® Die hier — flinfzig Jahre spiter —
gesammelten Beitrige zeugen in all ihrer kulturellen Vielfalt einerseits da-
von, dass von einer solchen Einstimmigkeit in der weltweiten metho-
distischen Bewegung nicht die Rede sein kann, andererseits jedoch auch
davon, dass sich inmitten dieser Vielfiltigkeit durchaus gewisse Schwer-
punkte kirchlichen Lebens wesleyanischer Tradition herauskristallisiert ha-
ben. Zu diesen wiederkehrenden Schwerpunkten gehort zweifellos zunichst
der Pragmatismus methodistischer Ekklesiologie. Diesen Aspekt hebt der ein-
leitende Artikel von Russell Richey Die praktizierte Ekklesiologie des Methodis-
mus hervor, indem er die oft pragmatisch motivierte geschichtliche Entwick-
lung methodistischer Ekklesiologie auf der anderen Seite des Atlantiks nach-

zeichnet. Auf diese Entwicklung zuriickblickend fasst er die pragmatische
>  Fiir ein deutschsprachiges Publikum hat Patrick Streiff diese Spannung in einem
kompakten Artikel auf den Punkt gebracht. — Patrick Streift, Im Spannungsfeld zwischen
ctablierter Kirche und Erneuerungsbewegung, in: Theologie flir die Praxis 16, 1990,
S. 30-35.

6 Outler, Do Methodists, S. 12.

Vgl. Beck, Exploring Methodism’s Heritage, S. 41.

8 Vgl.a.a.0.,S. 40.

10 Michael Nausner



Orientierung kirchlichen Lebens methodistischer Tradition auf gut ameri-
kanische Weise zusammen, wenn er schreibt: ,,Methodisten wurden besser
im ,Kirche Tun’ (doing church) als im Artikulieren einer Ekklesiologie.* Eine
der entscheidenden Wurzeln dieser pragmatischen Grundausrichtung ist
zweifellos die oben erwihnte historische Verankerung in einer innerkirchli-
chen Bewegung. Ein zweiter Schwerpunkt, der in den verschiedenen An-
sitzen dieser Sammlung von Aufsitzen unverkennbar ist, besteht in der Be-
tonung der nach auflen gerichteten Tendenz kirchlichen Lebens methodistischer
Tradition, wobei eine fruchtbare Spannung zwischen missionarischer und
sozialer Ausrichtung besteht. Drittens kehrt die selbstverstindliche Positio-
nierung methodistischer Ekklesiologie im dkumenischen Kontext in mehreren
Beitrigen wieder. Der Methodismus definiert sich als ein organischer Teil
der weltweiten Okumene. Auch dieser Aspekt mag mit den Urspriingen zu
tun haben, in denen Outler eine grundlegende ,,symbiotische Tendenz*
identifiziert hat.” Ein vierter wiederkehrender Schwerpunkt ist die Globalitit
methodistischen Kircheseins, die einerseits in der historischen Tatsache der
weltweiten Ausbreitung des Methodismus begriindet liegt," sich anderer-
seits aber auch in der Vielfalt der hier vertretenen Ansichten aus verschiede-
nen Regionen der Welt spiegelt. Fast alle der prisentierten Ansitze aus drei
Kontinenten erscheinen hier zum ersten Mal in deutscher Sprache, womit
die Hoffnung verbunden ist, dass dadurch ein wenig von der Vielfalt des
weltweiten methodistisch-theologischen Diskurses zum Thema Ekklesiolo-
gie im deutschsprachigen Raum Gehor bekommit.

Was die Beitrige dieses Bandes tiber diese vier Aspekte hinaus vereint,
ist das Engagement der Autorinnen und Autoren in Fragen kirchlichen Le-
bens methodistischer Tradition. In den Aufsitzen wird deshalb allerdings
kein Konsens wahrnehmbar, sondern vielmehr so etwas wie eine metho-
distisch-ekklesiologische Polyphonie. Die Vielstimmigkeit zeigt sich nicht
nur in den verschiedenen Herkunftslindern und —kontinenten dieser Texte,
sondern auch in der Verschiedenartigkeit des sozialen und kulturellen Um-
feldes und des kirchlichen Engagements der VerfasserInnen und den damit

K Outler, Do Methodists, S. 22.

10 So formuliert der Kirchengeschichtler David Hempton als ein zentrales Fazit seiner
langjahrigen Beschiftigung mit dem Methodismus als einer weltweiten Bewegung: ,,Es
war mir klar, dass jede Beschreibung des Methodismus, die die internationale Dimension
nicht mit einbezicht, per definitionem nicht vollstindig ist, vielleicht sogar gefihrlich.
Denn es war innerhalb der Akademie in Mode gekommen, sich den Methodismus als ein
Produkt einer spezifischen nationalen historischen Tradition vorzustellen.” Und
abschlieBend beklagt er: ,,Fast alle historischen Texte iiber die methodistische Tradition
sind auf einzelne nationale Traditionen beschrinkt.” — David Hempton, Methodism.
Empire of the Spirit, New Haven & London 2005, S. 5 + 262. (Ubersetzung vom Hrsg.)

Einleitung 11



zusammenhingenden sehr unterschiedlichen Vorstellungen von einem, dem
methodistischen Erbe angemessenen, kirchlichen Leben. So stammen die
Artikel dieses Sammelbandes von akademischen Theologlnnen, Pa-
storlnnen, kirchlichen Administratorlnnen und in einem Fall auch aus der
Feder eines methodistischen Bischofs. Ein weiterer Faktor, der zur Vielfalt
der Akzente beitrigt, ist die Tatsache, dass die Reflexionen aus verschiede-
nen Traditionen des weltweiten Methodismus entspringen. Neben Stimmen
aus der Evangelisch-methodistischen Kirche (The United Methodist Church)
auf beiden Seiten des Atlantiks kommen hier Stimmen aus der brasiliani-
schen, der simbabwischen, der stidafrikanischen und der britischen Metho-
distenkirche zu Gehor. SchlieBlich ergibt sich die Vielfiltigkeit auch aus der
unterschiedlichen Genese der hier gesammelten Texte. Wihrend die meisten
aus miindlichen Vortrigen vor einem akademischen Publikum hervorge-
gangen sind, haben andere ihren Hintergrund in Vortrigen vor einem brei-
teren Publikum. Wieder andere sind am Schreibtisch als akademische Arti-
kel bzw. als Studienpapiere entstanden. Sieben der dreizehn Beitrige zu
diesem Band (Abrahams, de Souza, Dube, Nausner, Purushotham, Richey,
Suchocki) sind zum Teil bearbeitete Ubersetzungen von Vortrigen beim
Oxford-Institut 2007, wobei Ivan Abrahams’ und Marjorie Suchockis Arti-
kel Hauptvortrigen (engl. key note addresses) entspringen.'' Die iibrigen Bei-
trige sind entweder eigens flir diesen Band verfasst oder aus anderen Publi-
kationen und Prisentationen ibersetzt bzw. {ibernommen worden
(Heitzenrater, Marquardt, Pieterse, Renders, Shier-Jones, Weyer).

Vier Teile

Inhaltlich hitte man diese Sammlung von Essays auf verschiedene Weisen
gruppieren koénnen. Ich habe mich fuir eine Strukturierung in vier thema-
tische Teile entschieden. So besteht der erste Teil aus zwei Aufsitzen, die auf
unterschiedliche Weise methodistische Ekklesiologie iibergreifend darzustel-
len trachten. Sie sind auBerdem durch einen deutlichen 6kumenischen
Akzent inhaltlich miteinander verbunden. Im zweiten Teil folgen drei Beitri-
ge, die einen zentralen Begrift methodistischer Ekklesiologie thematisieren,
nimlich die Gnadenmittel. Dabei entsteht ein sehr weiter Begrift von
Gnadenmittel, insofern als christliche Gemeinschaft einerseits selbst als
Gnadenmittel beschrieben wird, gleichzeitig aber auch als eine Gemein-

" Die Hauptvortrige des zwélften Oxford-Instituts sind erschienen in: M. Douglas Mecks

(Hrsg.), Our Calling to Fulfill. Wesleyan Views of the Church in Mission, Nashville, TN
2009.

12 Michael Nausner



schaft, die vom regelmiBligen Gebrauch einzelner Gnadenmittel lebt. Der
dritte Teil besteht aus drei Aufsitzen, die drei verschiedene Schliisselbegriffe
methodistischen Kircheseins ins Zentrum stellen: christliche Vollkommen-
heit, Gastfreundschaft und Methode. Der vierte Teil mit der Uberschrift
,.kontextuelle Ekklesiologie* schlieBlich besteht aus fiinf Artikeln, in denen
bei der Behandlung ekklesiologischer Fragen kulturelle und soziale Ge-
sichtspunkte eine zentrale Rolle spielen.

Synopse der Beitrage

Der erste Artikel stammt von Russell E. Richey und ist der umfangreichste in
dieser Sammlung, sowohl was die Linge als auch was den Apparat betrifft.
Er ist ein Beispiel historischer Theologie und prisentiert evangelisch-
methodistische Ekklesiologie aus amerikanischer Perspektive. Richey
prisentiert seine Sicht der Evangelisch-methodistischen Kirche, indem er
vier Biicher benennt, die das Leben dieser Denomination auf entscheidende
Weise prigen: die Schrift, das Gesangbuch, die Agende und die
Kirchenordnung. Sodann macht er sich an die komplexe Aufgabe, diese
vierfache Prigung einerseits mit dem methodistischen Quadrilateral
(Schrift, Tradition, Vernunft und Erfahrung als Leitlinien christlichen Le-
bens) in Verbindung zu bringen und andererseits aufzuzeigen, wie sie im
Einklang steht mit einem altkirchlichen, reformatorischen und 6kumeni-
schen Verstindnis von Kirche. Die Aufgabe evangelisch-methodistischer
Christen sieht er darin, die Spannung zwischen diesen verschiedenen
Aspekten ekklesiologischer Prigung aufrecht und miteinander in Balance zu
halten.

Michel Weyer formuliert in seinem Beitrag von einer zentraleuropiischen
Perspektive aus einige Merkmale methodistisch konfessioneller Identitit,
wobei er 6kumenisch denkt und sich gegen einen engen Konfessionalismus
verwehrt. Die Betonung der 6kumenischen Offenheit evangelisch-metho-
distischer Ekklesiologie kommt in Weyers wiederholter Bezugnahme auf
Skumenische Kirchengemeinschaften, Dokumente und Dialoge zum Aus-
druck. In einem historischen Riickblick erinnert er an die Prioritit soterio-
logischer und missionstheologischer Fragen vor ekklesiologischen Fragen bei
der Entstchung des Methodismus und beschreibt die methodistische Ekkle-
siologie, die sich aus diesen Anfingen allmihlich entwickelte, als eine, die
drei klassische Kirchenkonzepte (orthodox-katholisch, protestantisch, frei-
kirchlich) zusammenhilt. Laut Weyer durfe letztlich jedoch die Prioritit

Einleitung 13



methodistischen Kircheseins nie der ,,eigenen® Kirche gelten, sondern im-
mer christlicher Mission im umfassenden Sinne.

Richard P. Heitzenraters Ausatz geht auf einen Vortrag am Theologischen
Seminar Overis in Géteborg zuriick. Er skizziert ausgehend von der funktio-
nalen Ortsbestimmung des Methodismus im 18. Jahrhundert eine theologische
Grundlage fiir methodistische Ekklesiologie. Wesen und Handeln des Me-
thodismus, so Heitzenrater, kdnnen zusammengehalten werden, wenn er als
Gnadenmittel verstanden wird. Heitzenrater reflektiert sodann tiber die in-
nerkirchliche Spannung, die aufgrund verschiedener kirchlicher Traditionen
innerhalb der Evangelisch-methodistischen Kirche besteht. Diese Spannung
konne jedoch durch die Betonung der grundlegenden soteriologischen Ziel-
richtung methodistischer Ekklesiologie gemildert werden. Heitzenrater be-
schreibt Gnade als den zentralen Punkt methodistischer Ekklesiologie, wo-
bei er Gnade als eine Klammer begreift, in der kirchliches Wesen und
Handeln zusammengehalten werden. So lassen sich nach seinem Verstindnis
des Methodismus als Gnadenmittel kirchliches Handeln und Wesen nicht
von einander trennen.

Guwen Purushotham, die selbst als Superintendentin titig gewesen ist, be-
schiftigt sich in ihrem Beitrag mit einem Aspekt des Amtes, nimlich der
kirchlichen Aufsicht und damit zusammenhingenden Fragen wie Autoritit
und Hierarchie. Eine vom General Board of Higher Education and Ministry in
Auftrag gegebene Studie hat ergeben, dass Aufsicht mehr als Uberpriifung
und weniger als Mittel der Stirkung erlebt und verstanden wird. An diese
Studie ankniipfend skizziert sie die Umrisse einer Theologie der Aufsicht.
Einem theologischen Verstindnis kirchlicher Aufsicht wird Wesleys Ver-
stindnis von Heiligung zu Grunde gelegt. Im Geist der wesleyanischen Auf-
forderung ,,aufeinander in Liebe acht zu haben® (engl. to watch over one
another in love) sei Aufsicht als eine gemeinsame und biindnishafte Praxis der
Verantwortlichkeit und damit im Grunde als Gnadenmittel zu verstehen.

Manfred Marquardt beschreibt methodistische Ekklesiologie als eine in der
Weltwirklichkeit verankerte Weggemeinschaft, die eingebettet ist in die
Wirklichkeit Gottes, wie sie in Jesus Christus oftenbart worden ist. Mit star-
kem Bezug auf John Wesley beschreibt er die gottliche Gnade als die
Grundlage kirchlichen Daseins, indem sie nimlich ein neues lebendiges Be-
zichungsgeflige schafft. Das Verstindnis von regelmilig zu gebrauchenden
Gnadenmitteln steht im Zentrum gemeinschaftlichen Lebens. In Abwand-
lung von Karl Rahners Diktum, die Kirche sei das ,,Grundsakrament des
Heils der Welt*, bezeichnet Marquardt schlieBlich die Gemeinde selbst als
ein Gnadenmittel.

14 Michael Nausner



Marjorie Hewitt Suchocki legt ihrem Verstindnis methodistischer Ekkle-
siologie Wesleys Lehre von der christlichen Vollkommenheit zu Grunde,
wie er sie in der kleinen Schrift A Plain Account of Christian Perfection darlegt.
Vor allem wird in diesem Artikel eine Verbindung hergestellt zwischen ei-
nem prozesstheologischen Verstindnis von Gemeinschaft und metho-
distischer Ekklesiologie, und zwar hier zum ersten Mal in deutscher Sprache.
Suchocki begriindet diese Verbindung mit der Verwandtschaft zwischen
wesleyanischer und prozessorientierter Theologie, die sie an fiinf Punkten
festmacht: gottliche Omniprisenz, Gnade, menschliche Verantwortlichkeit,
Relationalitit und auf Verinderung zielende Dynamik. Der Artikel ist so
strukturiert, dass Prozess-Ekklesiologie in zwei Abschnitten zunichst als
kompatibel mit reformatorischer Ekklesiologie und sodann mit altkirchli-
cher Ekklesiologie prisentiert wird. Grundlegend flir kirchliches Leben nach
dieser prozesstheologisch-wesleyanischen Sicht ist die Vorstellung der Teil-
habe menschlicher Gemeinschaft am Wirken der Liebe Gottes in der Welt.

Hendrik R. Pieterse reflektiert in seinem Beitrag kritisch iiber die in der
Kirchenordnung der Evangelisch-methodistischen Kirche festgehaltene Be-
schreibung des wichtigsten Auftrags der Kirche, ,,Menschen zu Jiingerinnen
und Jungern Jesu Christi zu machen.* Damit steht der Auftrag in der Ge-
fahr, angesichts abnehmender Mitgliederzahlen zu einer Funktion kirchli-
cher Angstlichkeit und zu etwas ,,Machbarem* zu werden und so die not-
wendige Verankerung in der Missio Dei vergessen zu lassen. Der
Dezentrierung des Christentums in der westlichen Welt sei aber mit solcher
effektivitits-orientierten Ekklesiozentrik nicht beizukommen. Pieterse
schligt deshalb vor, die Dezentrierung als Chance zu sehen und Gastfreund-
schaft gegeniiber Fremden als eine flir unsere postmoderne und pluralistische
Welt relevantere biblische — und dabei auch noch wesleyanische — Kategorie
zu verstehen, um den kirchlichen Missionsauftrag auf angemessene Weise zu
erfiillen.

Angela Shier-Jones betont den pragmatischen Charakter methodistischer
Ekklesiologie. Sie hebt die Methode des gemeinschaftlichen Lebens des frii-
hen Methodismus als den entscheidenden Faktor flir die spitere Entstehung
eines kirchlichen Selbstverstindnisses hervor. So sei es von Anfang an die
spezielle Form der Kirchenordnung (discipline) und der gegenseitigen Ver-
antwortlichkeit (accountability), gewesen, die die methodistische Bewegung
zusammengehalten habe und nicht ein bestimmtes lehrmiBiges Verstindnis
von Kirche. Die Art und Weise, wie Gemeinschaft strukturiert und geord-
net werde — also das sogenannte Klassensystem — kommuniziere das Wesen
kirchlichen Lebens methodistischer Tradition auf nachhaltigere Weise als
theologische Uberzeugungen. Shier-Jones weist jedoch darauf hin, dass

Einleitung 15



Wesley an Mitglieder der Klassen hohere Anspriiche stellte als an regulire
Kirchenmitglieder der anglikanischen Kirche. Thr Fazit ist, dass der Metho-
dismus heute vor der Wahl steht, sich deutlich entweder fiir eine Identitit als
Bewegung oder als Kirche zu entscheiden.

Ivan Abrahams er6finet mit seinem Artikel den Reigen kontextueller ek-
klesiologischer Ansitze. Er entwirft aus seiner stidafrikanischen Perspektive
eine methodistische eschatologische Ekklesiologie in Form einer Vision ei-
ner ,,anderen Kirche flir eine andere Welt,” niamlich einer (stid)afrikanisch-
wesleyanischen Okonomie Gottes. Nicht innerchristliche oder gar inner-
kirchliche Differenzierungen stehen fiir ihn im Zentrum des Interesses, son-
dern der christlich motivierte sozialpolitische Dienst an der Welt angesichts,
durch neoliberale Ideologie verursachter, globaler Ungerechtigkeit. Abra-
hams betont die Berufung der Kirche, gemeinsam mit Gott ,,Mit-
Schépferin® zu sein, Agentin einer Verinderung fiir Gottes Zukunft in der
Welt. Als Beispiele fiir ein solch visionires kirchliches Leben zihlt er drei
konkrete, dem Geiste Wesleys und der afrikanischen Philosophie von
Ubuntu/Botho (gemeinschaftszentrierte Anthropologie) entsprechende,
Projekte kirchlichen Engagements zugunsten einer unter Ungerechtigkeit
leidenden Gesellschaft auf.

Jimmy G. Dube schreibt im Kontext Simbabwes, Stidafrikas nordlichem
Nachbarland, und sicht dhnlich wie Abrahams im sozialpolitischen Engage-
ment der Kirche einen zentralen Auftrag zur Verinderung der Welt. Sein
Text zielt auf ein neues Paradigma zur Ermichtigung der christlichen Glau-
bensgemeinschaft im Kontext einer Diktatur. Dube prangert mit scharfen
Worten das Schweigen der Kirche angesichts der politischen Unterdriickung
seiner MitbiirgerInnen an. Er fiihlt den Puls seiner eigenen Kirche, des bri-
tischen Zweigs des Methodismus in Simbabwe, indem er 6ffentliche Doku-
mente der ersten sieben Jahre dieses Jahrhunderts — vor allem das Gebets-
handbuch der methodistischen Bezirke — analysiert. Dubes erntichterndes
Fazit ist, dass die Kirche beztiglich der Krise in Simbabwe nicht prophetisch
genug gedacht und gehandelt hat. Anstatt gewohnliche Christen auf die Ab-
reise in den Himmel vorzubereiten, so Dube, miisse die Kirche sie zur Mit-
arbeit am Reich Gottes in dieser Welt ausriisten und anleiten.

Helmut Renders beginnt seinen Aufsatz mit einer Beschreibung des ge-
sellschaftlichen Kontextes und des Identitidtskampfes der brasilianischen Me-
thodistenkirche, vor allem im Verhiltnis zu den wachsenden Pfingstkirchen.
In einem kurzen historischen Riickblick ordnet er den drei von ihm defi-
nierten Epochen des brasilianischen Methodismus drei Akzente zu: einen
isthetischen, einen ethischen und einen ekstatischen. Letzterer spiegelt das
momentane Ringen der brasilianischen Kirche um ihr ekkesiologisches und

16 Michael Nausner



Skumenisches Profil wider. Renders analysiert die ekklesiologische Bedeu-
tung neuer liturgischer Phinomene und kirchlicher Positionspapiere und
stellt dabei fest, dass die Bedeutung des methodistischen Verbundsystems
abgenommen hat. Am Beispiel einiger Gemeinden macht er schlieBlich —
auch mit Hilfe einiger Bilder — deutlich, dass die verschiedenen ekklesiologi-
schen Akzente sich auf der Lokalebene vermischen. In seinem Fazit pladiert
Renders fur ein ekklesiologisches Denken, das angesichts sich rasch wan-
delnder gesellschaftlicher Bedingungen verschiedene Modelle einander er-
ginzend anstatt einander ausschlieBend versteht. Kirchesein wird hier als ein
Teilhaben an der Mission Gottes in einem ganzheitlichen, vielfiltigen und
S6kumenischen Sinne gedeutet.

Im zweiten Beitrag aus dem brasilianischen Kontext betont José Carlos de
Souza das gemeinschaftliche Leben der Christen als die Grundlage relevanter
Theologie und damit die grundlegende Verbundenheit zwischen Ekklesio-
logie und Soteriologie. Ausgehend von einer kirchengeschichtlichen Analyse
der Anfinge des Methodismus geht de Souza der genuin methodistischen
Frage der Spannung zwischen Bewegung und Kirche nach. Dabei wagt er
zunichst einen Vergleich zwischen John Wesleys Ekklesiologie und derjeni-
gen der Befreiungstheologie und fragt sodann nach den Quellen des ekkle-
siologischen Denkens Wesleys. Er kommt zu dem Schluss, dass Wesley in
seiner Ekklesiologie verschiedene Traditionen kombiniert und in schopferi-
scher Spannung zueinander hilt. Ausgehend davon plidiert de Souza fiir
eine methodistische Ekklesiologie, die Inklusivitit, missionarisches Bewusst-
sein und zukunftsorientiertes Unterwegssein zusammenhilt.

Michael Nausners Beitrag schlieBt den vierten Teil zur kontextuellen Ek-
klesiologie ab. Kirchliche Gemeinschaft sei von ihrem Ursprung im Pfingst-
erlebnis und daher auch von ihrem Wesen her interkulturell. Nausner geht
deshalb der Frage nach, welche Bedeutung die Interkulturalitit der metho-
distischen Bewegung fiir die Erfahrungsbezogenheit und die iiber her-
kémmliche Grenzen hinaus gehende Verbundenheit als zwei zentrale As-
pekte methodistischer Ekklesiologie haben mag. Ausgehend vom Begrift der
kulturellen Grenzerfahrung, die er als einen wichtigen Ort der Glaubens-
erfahrung und des Kirchewerdens begreift, erweitert er den oft zitierten Er-
fahrungsbegriff und betont die notwendige kulturelle Vielgestaltigkeit der
Konnexio.

Einleitung 17



Dank

Ein herzlicher Dank geht an das Bischofsbiiro der Evangelisch-methodisti-
schen Kirche der Zentralkonferenz von Mittel- und Stideuropa und Bischof
Patrick Streift fiir die groBziigige Gewihrung des grof3ten Teils des Druck-
kostenzuschusses. Auch die ,,Fachgruppe Publikationen® der Evangelisch-
methodistischen Kirche in Deutschland sowie die Jihrliche Konferenz der
Evangelisch-methodistischen Kirche in Osterreich haben durch Zuschiisse
die Drucklegung dieses Bandes ermoglicht.

Ein nicht weniger herzlicher Dank geht an die Personen, die beim Kor-
rekturlesen geholfen haben, vor allem an Esther Handschin und Manfred
Marquardt, die zahllose wertvolle Korrekturen eingebracht haben. Fiir die
Fehler, die trotzdem noch im Text stehen, bin allein ich als Herausgeber ver-
antwortlich. SchlieBlich bedanke ich mich — last but not least — herzlich bei
denjenigen, die gemeinsam mit mir an der bisweilen recht anspruchsvollen
Aufgabe der Ubersetzung der englischen Beitrige fiir diesen Band mitgear-
beitet haben: Esther Georg, Thomas Gerold, Jorg Herrmann, Christoph
Klaiber, Helmut Nausner, Stefan Schréckenfuchs, Christof Voigt.

Michael Nausner
Reutlingen, im Dezember 2009

18 Michael Nausner



Teil I:

Ubergreifendes zu evangelisch-methodistischer

Ekklesiologie in den Vereinigten Staaten und in
Mitteleuropa

19



20



Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus’

Russell E. Richey

Die Evangelisch-methodistische Kirche definiert sich selbst und entfaltet ihr
kirchliches Empfinden durch vier Biicher. Zwei von diesen, die Bibel und
das Gesangbuch, kann man in den Kirchenbinken finden und in den
Hiusern der methodistischen Gliubigen. Die zwei anderen, die Kirchen-
ordnung (Book of Discipline) und die Agende (Book of Worship) findet man in
den Arbeitszimmern der Pastorinnen und Pastoren oder in Gemeindebiblio-
theken.” Jedes dieser Biicher charakterisiert oder formt die Kirche, wenn
auch in unterschiedlicher Weise. Alle sind wichtig. Jedes wirkt selbst hinein
in das Schauspiel des tiglichen Lebens der Kirche.® Die Kirchenordnung
und die Agende funktionieren sozusagen hinter der Biithne, aber bestimmen,
wie sich das Spiel entfaltet, wer handelt und welche Instruktionen zu befol-
gen sind.

Bibel und Gesangbuch binden methodistisches Leben zusammen. Das
Gesangbuch enthilt Liturgien von der Geburt bis zum Tod, ordnet den
Sonntagsgottesdienst, strukturiert den wochentlichen Lobpreis Gottes, zeigt
welche Psalmen man beten und welche Lieder man singen kann. Die Bibel
wird in der Sonntagsschule von allen Altersgruppen studiert, aus ihr wird
immer im Gottesdienst gelesen, jiingst meistens sogar in Ubereinstimmung
mit dem allgemeinen Leseplan. Die Bibel prigt ein Leben, gelebt in Chri-
stus.

Die vier Biuicher, Schrift, Gesangbuch, Kirchenordnung und Agende,
definieren, wie Methodisten kirchliches Leben praktizieren.* Im praktischen

! Ubersetzung: Helmut Nausner.

2 Die vollstindigen Titel sind: The Book of Discipline of the United Methodist Church
2000, Nashville, TN 2000; The United Methodist Book of Worship, Nashville, TN
1992 und The United Methodist Hymnal, Nashville, TN 1989. Die Kirchenordnung
(Book of Discipline) wird stindig tiberarbeitet, und eine Neuauflage wird nach jeder
Generalkonferenz herausgegeben, normalerweise jedes vierte Jahr.

3 Vgl. Karen B. Westerfield Tucker, American Methodist Worship, New York 2001.

Ein Versuch, Standards evangelisch-methodistischer Lehre gemill der offiziellen

Autorisierung zu formulieren findet sich bei: Scott J. Jones, United Methodist Doctrine.

The Extreme Center, Nashville, TN 2002, S. 43-56. Jones unterscheidet zehn Texte, die

sich wiederum in drei Ebenen trennen lassen. Die erste Ebene sind die konstitutionellen

Standards, die auch die in der Kirchenordnung behandelten Fragen umfassen (Verfassung,

Artikel, Bekenntnis und die Allgemeinen Regeln) sowie selten gebrauchte aber dennoch

offizielle Standards, nimlich Wesleys Lehrpredigten und die Explanatory Notes Upon the New

Testament. Auf einer zweiten Ebene sicht er zeitgendssische Stellungnahmen, nimlich

Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus 21



Vollzug von Kirche haben Methodisten auf ihre eigene Weise ausgelebt, was
die Kirche im allgemeinen fiir ein wichtiges kirchliches Verstindnis hilt.
Der Artikel bemiiht sich, selbst wenn dies auf nur wenigen Seiten geschieht,
die Ubereinstimmung der spezifisch methodistischen Praxis mit der klassi-
schen Lehre (eingeschlossen die ,,Kennzeichen® oder ,,notae der Kirche —
eine, heilige, allgemeine und apostolische) und mit den traditionellen For-
men von Kirche (Sakramente, das dreifache Amt) zu zeigen.

Grundlagen

Wesleys Uberlieferung

Jedes dieser vier Biicher tibersandte John Wesley der kleinen nordameri-
kanischen methodistischen Bewegung und forderte an diesem Punkt das
Kirchewerden dieser Bewegung. Seine ,,Gesammelten Protokolle® (Large
Minutes), das Instrument der Leitung der britischen Bewegung, bildeten die
Grundlage der ersten Kirchenordnung’ Zusammengesetzt aus den
Beschliissen der ,leitenden® Konferenzen Wesleys mit seinen Predigern
stellten die ,,Gesammelten Protokolle® und ihre amerikanische Version fiir
die reformerische methodistische Bewegung eine Quasi-Verfassung bereit,
geordnet in bestimmte Praktiken und Zusammenkdinfte. Sie beschrieben
auch die Aufgaben und Pflichten der Prediger. Als Anhang zur Kirchen-
ordnung (in ihrer ersten Ausgabe von 1785) gab es eine Sammlung von Psal-
men und Liedern fiir den Tag des Hermn.® Ein Taschengesangbuch erschien im
nichsten Jahr, eines in einer langen Reihe von Gesangbiichern flir metho-
distische Christen. Die Wesleys hatten Lieder von Charles gesammelt und

gewisse andere Teile der Kirchenordnung und das wunderbare aber selten gebrauchte Buch
der Beschliisse (Book of Resolutions). Der dritten Ebene ordnet er das Gesangbuch und die
Agende zu und bezeichnet sie als Liturgie. Ein einfacheres Schema findet sich bei Ted A.
Campbell, Methodist Doctrine. The Essentials, Nashville, TN 1999, Appendix 2, S. 116-
22. — Siche auBlerdem: Thomas C. Oden, Doctrinal Standards in the Wesleyan Tradition,
Grand Rapids 1988. — Die folgende Diskussion befasst sich mit den Fragen, die hier
aufgeworfen werden.

Minutes of Several Conversations Between the Rev. Thomas Coke, LL. D., the Rev.
Francis Asbury and others, at a Conference, Begun in Baltimore, in the State of Maryland,
on Monday, the 27th of December, in the Year 1784, Philadelphia 1785. Fiir eine
Prisentation des Textes der ersten Kirchenordnung in parallelen Kolumnen mit den Large
Minutes vgl. Jno. J. Tigert, A Constitutional History of American Episcopal Methodism,
3" ed., Nashville, TN 1908, S. 532-602.

¢ Vgl. Carlton R. Young, Companion to The United Methodist Hymnal, Nashville, TN

1993, S. 94-5.

22 Russell E. Richey



strukturierten und ordneten die Sammlung, um die Glaubenden auf dem
Weg des Heils zu leiten.” Reich an Schriftzitaten und Anklingen,® legte es
biblische Motive und wesleyanische Lehre auf methodistische Lippen. Es
begann mit Liedern, die den Siinder anregten, sich Gott zuzuwenden, und
mit verschiedenen Abschnitten, die die Folgen der Taten eines Menschen
darlegten, entweder mit Gott im Himmel oder im Tod und in der Holle.
Ein zweiter Teil stellte duBere Religion und innere Religion einander
gegeniiber. In einem dritten Teil platzierten die Wesleys Lieder der BuBe,
der Gewissheit, der Bekehrung und der Beharrlichkeit. Teil vier, mit zehn
Rubriken der lingste, brachte 261 Lieder fiir das christliche Ringen auf dem
Weg zur Vollkommenbheit. Der abschlieBende Teil enthielt Lieder fiir meth-
odistische Gemeinschaften (societies) und Klassen.

The Book of Common Prayer (BCP) bedeutete den Wesleys viel, und John
gab es in einer tberarbeiteten Form im Sunday Service of the Methodists in
North America heraus. Trotz des offensichtlich zurtickhaltenden Titels dieser
Agende bot sie eine volle Sammlung von Liturgien — Morgengebet, Abend-
gebet, Wochentagslitaneien, Sonntagsgottesdienst, Abendmahl, zwei Tauf-
rituale, EheschlieBung, und Liturgien fiir das Abendmahl bei Kranken, Be-
erdigung und Ordinationsgottesdienste flir die Diakone, Altesten und
Superintendenten. Es enthielt auch eine kurze Leseordnung und vierund-
zwanzig Glaubensartikel, exzerpiert aus den neununddreiBig anglikanischen
Glaubensartikeln.’

Ein Brief von John Wesley tibergab diese Dokumente und autorisierte
die Einrichtung der neuen Kirche. Er war adressiert an die zwei Bischofs-
(Superintendenten-) kandidaten und ihre Glaubensbriider: ,,An Dr. Coke,
Herrn Asbury und unsere Briider in Nord Amerika.” Die junge Kirche
wurde instruiert: ,,Sie haben jetzt die volle Freiheit, einfach der Schrift und
der Urgemeinde zu folgen.“'’ Die Aufforderung, der Schrift zu folgen, war

7 Vgl. The Works of John Wesley, Band 7, A Collection of Hymns for the use of the

People called Methodists, herausgegeben von Franz Hildebrandt und Oliver A.

Beckerlegge mit der Unterstiitzung von James Dale, Nashville, TN 1983. Wenn nicht

anders angegeben, beziche ich mich auf die kritische Ausgabe ,, The Oxford Edition of the

Works of John Wesley,” die als ,,The Bicentennial Edition of the Works of John Wesley”

1984 von Abingdon Press fortgesetzt wurde. Die Serie begann 1975-83 bei Oxford.

In gewisser Hinsicht sollte dieses Buch fiir die Methodisten dieselbe Bedeutung wie das

Book of Common Prayer (BCP) fiir die Anglikaner haben.

John Wesley's Sunday Service of the Methodists in North America, mit einer Einleitung

von James F. White, Quarterly Review, Nashville, TN 1984.

10" Russell E. Richey, Kenneth E. Rowe und Jean Miller Schmidt, The Methodist
Experience in America. A Sourcebook II, Nashville, TN 2000, 1784a, S. 72. In der Folge
kiirze ich dieses Buch mit MEA ab.

Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus 23



kaum notig. Aber mit dem vierten Buch wurde erfolgreich die neue Kirche
gegriindet.

Mit Schrift, Gesangbuch, Kirchenordnung und Agende traf Wesley
Vorkehrungen fiir die Bewegung, die sich in der Folge selbst Bischofliche
Methodistenkirche (Methodist Episcopal Church) nennen wird. Durch Bezug-
nahme, Einschluss und Anklinge verwiesen diese Biicher auf andere Stan-
dards, fiinfundzwanzig Glaubensartikel (adaptiert von den neununddreiBig
und einen zu den vierundzwanzig hinzugeftigt, den Wesley ausgewihlt hat-
te), Wesleys Predigten, seine Notes Upon the New Testament und die Allgemeinen
Regeln, eine Reihe von Befehlen und Anordnungen, durch die Methodisten
sich selbst und einander gegenseitig fiir das ethische Leben verantwortlich
halten und ihren Weg zur Erkenntnis und Liebe Gottes finden sollten (Prak-
tiken, die weitgehend in der Kirchenordnung Widerhall finden). Diese
Standards spielten und spielen eine Rolle in der Definition des Methodismus
und der methodistischen Lebensweise, aber es erwies sich, dass sie kaum die
von Tag zu Tag und Woche zu Woche gebrauchten Reisebegleiter flir Me-
thodisten auf ihrem Voranschreiten auf ihrer Pilgerreise waren. Dennoch
waren Schrift, Gesangbuch, Kirchenordnung und Agende fir die Reise be-
stimmt.

Die Biicher und ihre kirchliche Bedeutung

Zwei Aspekte beziiglich dieser Biicher und ihrer kirchlichen Bedeutung
sollten wahrgenommen werden. Erstens, man kann eine grobe Entspre-
chung zwischen den vier Biichern und dem angeblichen wesleyanischen
Quadrilateral — Schrift, Erfahrung, Vernunft und Tiadition — feststellen.'" Frei-
lich kénnten wir mit Recht jedes der Biicher mit allen Teilen des Quadri-
laterals verbinden, wie wir das im folgenden Abschnitt illustrieren werden.
Aber jedes Buch hatte auch eine ganz besondere Kraft im Blick auf je einen
bestimmten dieser methodistischen erkenntnistheoretischen Impulse. Zwei-
tens, die vier zogen den amerikanischen Methodismus in kirchlich unter-
schiedliche Richtungen, man koénnte sagen, in eine von zwel gegensitzli-

" Vgl. Ted A. Campbell, The Wesleyan Quadrilateral. The Story of a Modern Methodist
Myth; und Albert C. Outler, The Wesleyan Quadrilateral — In John Wesley, in: Thomas
A. Langford (Hrsg.), Doctrine and Theology in The United Methodist Church,
Nashville, TN 1991, S. 154-61 und S. 75-88; W. Stephen Gunter u.a. (Hgg.), Wesley
and the Quadrilateral. Renewing the Conversation Nashville, TN 1997; Scott J. Jones,
John Wesley’s Conception and Use of Scripture, Nashville, TN 1995; Scott J. Jones,
United Methodist Doctrine. The Extreme Center, Nashville, TN 2002; Walter Klaiber
und Manfred Marquardt, Gelebte Gnade. Grundriss einer Theologie der Evangelisch-
methodistischen Kirche, Géttingen 2006. S. 13-96.

24 Russell E. Richey



chen kirchlichen Richtungen. Jedes Buch, seine erste quadrilaterale Ver-
bindung und seine frithe kirchliche Bedeutung verdienen Beachtung.

Das Gesangbuch normierte Erfahrung, indem es poetische Texte flir die
Methodisten bereitstellte, denen sie auf dem Weg zur Heiligung folgen
konnten. Die Redewendungen, Bilder, Themen und der Aufbau schildern
das Auf und Ab der Pilgerfahrt von den ersten Regungen der Gnade in der
sindigen Seele an bis zum Segen der Heiligung. Obwohl das Gesangbuch die
evangelischen Lehren® darstellte, umfassten seine Verse den ganzen Um-
fang christlicher Erfahrung, die ganze Aufgabe der Kirche und das volle all-
gemein-christliche Bekenntnis des Glaubens. Reich an biblischen Zitaten
und Anspielungen, bietet es die lehrmiBige Ubereinstimmung der Tradition
und ordnet das christliche Leben in einem verniinftigen, wenn auch poeti-
schen Stil. Im Gesangbuch, wie auch in den anderen drei Biichern, werden
s0 alle Teile des Quadrilaterals bestitigt.'> Die meisten Methodisten iiberse-
hen die erkenntnistheoretische oder methodologisch quadrilaterale Komple-
xitit" des Gesangbuchs. Fiir sic nihrt es Erfahrung — die stille private An-
dacht und das leidenschaftliche gemeinschaftliche Singen. Und es lenkt die
Aufmerksamkeit auf die arminianische Lehre von der freien Gnade, das Ziel
der Heiligung und die Quellen wesleyanischer Spiritualitit oder, wie es Me-
thodisten formulieren wiirden, Frommigkeit und Disziplin.

Die Kirchenordnung und die verschiedenen in ihr enthaltenen autoritati-
ven Texte sammelten methodistische Erfahrung und Uberzeugung, sowohl
individuelle als auch kollektive, und brachte sie in eine vemiinftige Ordnung.
Wenn man von der Kirdhenordnung sagen kann, dass sie den Aspekt der Ter-
nunft aus dem Quadrilateral hervorhob, so tat sie das in einer besonderen
wesleyanischen Weise, genauer in einer amerikanischen wesleyanischen
Weise. Die Kirchenordnung bot eine praktische Vernunft; geordnete Regeln
des Lebens — individuell und gemeinschaftlich; eine Sammlung von Anwei-
sungen oder ,,Ordnungen’ fiir das Leben im Reich Gottes und Strukturen,
Amter, Verordnungen und Prozeduren, durch die man die Anweisungen
befolgte.'* Das war nicht Vernunft im Verstindnis von John Locke und sei-
nen Kollegen der Aufklirung, auch nicht die des Thomas von Aquin und
der groBlen Tradition der Scholastik, nicht einmal der von John Wesley

2 Vgl. die biblischen Kommentare, die Uberschriften und Indices, sowie die theologische
Schirfe, die sich klar zeigt in: Franz Hildebrandt und Oliver A. Beckerlegge (Hrsg.), The
Works of John Wesley, The Bicentennial Edition, Band 7: A Collection of Hymns for the
Use of the People Called Methodists, Nashville, TN 1989.

Das Quadrilateral kommt im Methodismus als explizites Konstrukt erst im spiten
20. Jahrhundert in Gebrauch.

Diese Formulierung verdanke ich meinem Kollegen Thomas Frank.

Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus 25



selbst, der eine Schrift verfasste Ein ernster Appell an Menschen von Vernunft und
Religion” und Ein weiterer Appell an Menschen von Vernunft und Religion.'®
Nein, das war eine praktische Vernunft, die amerikanische Methodisten be-
vorzugten, als sie 1787 ihre Version der ,,Large Minutes* (Gesammelte Pro-
tokolle) herausbrachten und sie folgendermalBen betitelten: Eine Form der
Kirchenordnung [...] arangiert mit entsprechenden Uberschriften und in einer an-
nehmbareren und leichten Weise geordnet. Die ,,Verntinftigkeit™ der Kirchenord-
nung sollte allmihlich zunehmen, was zu einem nicht geringen Anteil zu-
rickzuftihren ist auf das schnelle Wachstum des Methodismus, die darauf
folgende strukturelle Komplexitit und die problem-orientierte und missio-
narische Mannigfaltigkeit.

Die Kirchenordnung, so wie die ,,Gesammelten Protokolle®, legt flir die
Menschen das geordnete Leben dar, besonders was Wesley die eingesetzten
Gnadenmittel nannte: Gebet, Forschen in der Schrift, das Abendmahl, Fasten und
christliche Konferenz. Mit dem Letzten meinte er Gespriche tiber die rechte
Lebensweise, nicht die Strukturen der Leitung. Die Kirchenordnung regelte
das andere nattirlich auch, indem sie die Verantwortlichkeiten und Vorrech-
te auf jeder Ebene der Konnexio beschreibt und die der verschiedenen Am-
ter: Bischife, vorsitzende Alteste, Alteste als Reiseprediger, Diakone als Reiseprediger,
Lokalprediger, Ermahner, Verwalter und Klassenleiter. Hier war das dreifache
Amt erweitert durch die speziellen wesleyanischen Amter, alle verbunden als
wesentliche Ridchen in einem missionarischen System, wobei die letzten
vier sich mehr auf die lokale Ebene bezogen.

Diese zwei Biicher, das Gesangbuch und die Kirchenordnung, das eine fiir
die Tasche jedes Glaubenden, das andere fuir die Satteltasche des Predigers,
bewirkten eine eigenstindige wesleyanische Identitit, vielleicht kénnte man
sagen eine innere und genauer noch eine konnexionale Identitit. Sie boten
Methodisten eine wesleyanische Grammatik fiir das christliche Leben, eine
wesleyanische missionarische Ekklesiologie.'” Die Kirchenordnung von 1787
macht die missionarische kirchliche Betonung deutlich, indem sie die me-
thodistische Absicht definierte:

Uber die Entstehung des so genannten Methodismus in Europa und Ame-
rika.

Englisch: An Earnest Appeal to Men of Reason and Religion, in: The Works of John
Wesley, Band 8, London 1872, S. 1-45.

16 Englisch: A Farther Appeal to Men of Reason and Religion, in: a.a.0., S. 46-247.

Ein Uberblick iiber Wesleys Theologie und theologische Entwicklung, der das Missiona-
rische und Heilsbezogene betont, findet sich in: Kenneth J. Collins, John Wesley. A
Theological Journal, Nashville, TN 2003.

26 Russell E. Richey



Frage 1: Wie entstand der sogenannte Methodismus in Europa und in
Amerika?

Antwort: Im Jahre 1729 lasen zwei junge Minner die Bibel und erkannten,
dass sie ohne Heiligung nicht gerettet werden konnten, sie strebten danach
und regten andere an, es ebenfalls zu tun. Im Jahre 1737 erkannten sie, dass
der Mensch gerechtfertigt wird, bevor er geheiligt wird; aber Heiligung
war immer noch ihr Ziel. Gott beauftragte sie dann, ein heiliges Volk zu
sammeln. [...]

Frage 3: Was konnen wir verniinftiger Weise als Gottes Plan ansehen, Pre-
diger zu erwecken, die Methodisten genannt werden?

Antwort: Um den Kontinent zu reformieren und schriftgemife Heiligung
iiber diese Linder zu verbreiten. Als Beweis haben wir gesehen, was flir ein
herrliches Werk Gottes in den vergangenen fiinfzehn Jahren entstanden ist,
von New—York iiber die Jersies, Pennsylvannia, Maryland, Virginia, Nord
und Siid Karolina und sogar bis Georgia.'®

,,Um den Kontinent zu reformieren und schriftgemife Heiligung tiber die
Lande zu verbreiten® prizisiert John Wesleys zweckbestimmte Formu-
lierung fiir den amerikanischen Kontext. Dieses Mantra, trotz seiner nach
innen gerichteten Tendenz, vermittelt keinen sektiererischen Geist — ob-
wohl gelegentlich solche Anspriiche angemeldet wurden — sondern eher ei-
nen evangelischen oder missionarischen Konnexionalismus oder Denominatio-
nalismus. Methodisten wollten keine Sektierer sein, sie zogen sich nicht vor
einer siindigen Welt zuriick, sondern versuchten, sie zu verindern. Sie woll-
ten sie durch Erweckungen verindern, indem sie die Garben heimholten
und Zeugnis ablegten gegen die Siinde, die individuelle und die gesell-
schaftliche. Und was wollten sie verindern? Beachten wir ihren Ehrgeiz,
gewiss nicht den einer Sekte, sondern denjenigen eines beeindruckenden
territorialen und geographischen Ehrgeizes, angedeutet in der kirchlichen
Verpflichtung, den ganzen Kontinent zu reformieren. Sie begannen zudem
mit Leidenschaft, das hartnickigste amerikanische Dilemma aufzugreifen,
das der Rasse. Sie begannen mit einem Engagement flir Afro-Amerikaner
und ihre Freiheit."”

Form of Discipline, for the Ministers, Preachers, and Members of the Methodist
Episcopal Church in America, New York 1787, S. 3. Damit ist eine frithere
Formulierung (1784) zu vergleichen, in der die zweite Aussage fehlt, ja wo eigentlich
Fragen zwei und drei in der ersten Kirchenordnung beziiglich des Ziels des Methodismus
fehlen. — Vgl. Tigert, Constitutional History, S. 535.

Beziiglich des frithen methodistischen Zeugnisses gegen die Sklaverei und die Abkehr
von diesem Zeugnis siche: A. Gregory Schneider, The Way of the Cross Leads Home.
The Domestication of American Methodism, Bloomington und Indianapolis 1993;

19

Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus 27



Methodisten unternahmen solche transformierende Bemithung mit der
Methode Wesleys — den Klassen und der Struktur der Vierteljahreskonfe-
renz; sie Gibten Disziplin fuir beide, die Mitglieder und die Prediger; ein aus-
gearbeitetes Schema fuir lokale Dienste und Reisedienste mit reisenden General-
superintendenten  (Bischofen), die dhnlich Wesley die Vollmacht hatten,
Predigern Bezirke oder Stationen zuzuweisen.”” Diese Praxis, besungen in
Versen von Charles Wesley und durchgefiihrt nach den Anweisungen der
Kirchenordnung, trug in sich eine Ekklesiologie, ein missionarisches und konne-
xionales Konzept von Kirche. Es war, wie die Bischéfe Thomas Coke und
Francis Asbury es verstanden und wie wir noch sehen werden, die apostolische
Form der Kirche, ein reisender Orden ganz dhnlich den ersten Aposteln, im
Besonderen dem Paulus.

Jedoch als Praxis, als praktische oder experimentelle Theologie, brach-
ten die Versammlungen, Liturgien, Amter und Strategien keine schr klare
und genaue Theorie zustande.”’ Methodisten wurden besser im ,Kirche
Tun’ als im Artikulieren einer Ekklesiologie. Nur hier und da gibt es Stel-
lungnahmen oder Diskussionen, aus denen sich eine formelle missionarische
und konnexionale Ekklesiologie hitte entwickeln konnen.

(Erstin den jiingsten Jahren haben Methodisten dieses Projekt verfolgt.)

Christine Leigh Heyrman, Southern Cross. The Beginnings of the Bible Belt, New York
1997; John H. Wigger, Taking Heaven by Storm. Methodism and the Rise of Popular
Christianity in America, New York und Oxford 1998; Cynthia Lynn Lyerly, Methodism
and the Southern Mind 1770-1810, New York und Oxford 1998; Dee E. Andrews, Re-
ligion and the Revolution. The Rise of the Methodists in the Greater Middle Atlantic
1760-1800, Princeton 1999; Donald G. Mathews, Religion in the Old South, Chicago
und London 1977; H. Shelton Smith, In His Image, But..: Racism in Southern Religion,
1780-1910, Durham, NC 1972; und Russell E. Richey, Early American Methodism,
Bloomington und Indianapolis 1991.

Man bekommt einen guten Uberblick iiber das methodistische missionarische System
durch die alltiglichen Aktivititen, die beschriebenen Ereignisse und die Anordnungen
des reisenden Apostels und Hauptbischofs Francis Asbury. Beziiglich des alltiglichen
Lebens des missionarischen Reisepredigersystems, siche alle drei Binde von: The Journal
and Letters of Francis Asbury, Herausgegeben von Elmer T. Clark, 3 Binde, London und
Nashville, TN 1958. Dieses Werk zitiere ich fortan als JLFA. Eine neue Analyse Asburys
als die Zentralfigur des methodistischen missionarischen Systems findet sich in: Darius L.
Salter, America's Bishop. The Life of Francis Asbury, Nappanee, IN 2003.

Beziiglich dieser Dimension wesleyanischer Theologie siche: Robert E. Cushman, John
Wesley's Experimental Divinity. Studies in Methodist Doctrinal Standards, Nashville, TN
1989; Thomas A. Langford, Practical Divinity. Theology in the Wesleyan Tradition,
Nashville, TN 1983; Scott J. Jones, United Methodist Doctrine. The Extreme Center,
Nashville, TN 2002, S. 61, 71-77, 241-97; Kenneth ]J. Collins, A Real Christian. The
Life of John Wesley, Nashville, TN 1999.

20

21

28 Russell E. Richey



Wenn das Gesangbuch und die Kirchenordnung einen impliziten expansi-
ven missionarischen Denominationalismus hervorbrachten, standen die Bi-
bel (Schriff) und die Agende (Sunday Service Tradition) fir Wesleys anglika-
nisches Erbe und verkiindigten die allgemein-christliche (engl. catholic) Identitdt
des Methodismus, die Einheit der Kirche und die methodistische Teilhabe an
dieser Einheit. Diese beiden Biicher leiteten die Kirche dkumenisch in die
Weite. Obwohl die ersten Methodisten unsicher und hiufig im Unklaren
tiber ihre okumenische Identitit waren, wurde die Bewegung dennoch
durch sie definiert. Sie existierte dank der empfangenen Tradition und der
fortgesetzten Praxis.

Die Agende (Sunday Service) versorgte die Methodist Episcopal Church
mit den Ordnungen und Liturgien, ihrem mittleren Namensteil Episcopal
entsprechend. Sie erinnerte die Amerikaner an ihre Wurzeln im Book of
Common Prayer (BCP) und Wesley unterstrich dies in seinem Vorwort zu
dieser Agende:

Ich glaube, es gibt keine Agende, weder in alter noch in moderner Sprache,
die mehr eine solide schriftgemiBe, verntinftige Frommigkeit atmet als das
Book of Common Prayer der Kirche von England.

Wesley riumte ein, dass er die Abendmahlsliturgie gekiirzt und einige
Lieder, einige Sitze aus der Taufliturgie und dem Begribnisgottesdienst
weggelassen und auBlerdem einige Gedenktage der Heiligen fallen gelassen
hat.** Aber viel beeindruckender als die Kiirzungen und Auslassungen war,
dass Wesley an der Substanz und Struktur des Book of Common Prayer
festhielt und versuchte, diese zu bewahren.?

Digjenigen, die bei der kirchengriindenden Weihnachtskonferenz 1784
versammelt waren, entschieden angemessen, ihr neues Kirchengebilde Me-
thodist Episcopal Church zu nennen, ein Name, den sie fuir sich in Anspruch
nahmen, bevor die Protestant Episcopals das taten. Sie feierten Eucharistie
nach den Vorgaben von Cranmer und fauften mit der trinitarischen Formel.
Sie ordinierten Diakone, Alteste und Bischife mit einem kaum verinderten

22 Sunday Service, A 1. Whites ,,Einleitung® und ,,Anmerkungen® dokumentieren Wesleys

Anderungen des BCP ausfiihrlich.

Man kann die Anderungen leicht visualisieren und dabei gleichzeitig die Integritit der
neuen Liturgien in folgendem Buch sehen: Nolan B. Harmon, The Rites and Ritual of
Episcopal Methodism, Nashville, TN 1926. In eigenen Abschnitten zum Abendmahl, zur
Kindertaufe, zur Erwachsenentaufe, zur EheschlieBung, zum Begribnisgottesdienst und
zum Ordinations-gottesdienst, bietet Harmon folgende sechs parallele Spalten tiber zwei
Seiten: Alte Quellen, das Gebetsbuch von 1661, Wesleys Sonntagsgottesdienst, die
Agende der Methodist Episcopal Church von 1844, die Agende der Methodist Episcopal
Church South von 1922 und die Agende der Methodist Church von 1924.

Die praktizierte Ekklesiologie des Methodismus 29



Ritual des Book of Common Prayer und sie folgten dem dreifachen Amt des
Anglikanismus. Obwohl sie die apostolische Sukzession nicht in Anspruch
nehmen konnten und oft die Legimitit ihrer Amter verteidigen mussten,
hielten die Methodisten, die sich die Bischoflichen nannten, am geordneten
Auflegen der Hinde von John Wesley an fest. Methodisten wichen jedoch vom
Anglikanismus im Blick auf die Stellung der Bischofe ab, die sie nicht als drit-
ten Orden ansahen. Diese Position wurde durch Wesleys Abenteuer einer
auBerordentlichen Ordination verursacht, wenn nicht sogar erzwungen.
Denn er hatte Thomas Coke ordiniert, der seinerseits Asbury ordinierte.
Asburys Weigerung, die Erhebung zum Bischofsamt allein auf Grund der
Entscheidung Wesleys zu akzeptieren und sein Beharren, dass die amerika-
nischen Prediger eingeladen werden sollten, zuzustimmen, begriindete das
Prinzip, dass Bischife in der Konferenz gewihlt werden.™*

Formal blieb die methodistische Definition der Kirche und der Sakra-
mente diejenige des Book of Common Prayer, der (anglikanischen) Glau-
bensartikel und der Glaubensbekenntnisse. Die Kirche stellte sich selbst dar als
eine Gemeinschaft von Glaubenden, in welchen das reine Wort Gottes gepredigt wird
und die Sakramente nach Christi Anordnung richtig venwaltet werden. Die Kirche
definierte sich selbst mit den klassischen ,,notae* oder ,,Kennzeichen® — als
eine, heilige, allgemeine (katholische) und apostolische Kirche. Das spiegelt sich in
der Verwendung der vier Biicher. Indem Wesley diese Biicher bereitstellte,
beabsichtigte er, den amerikanischen Zweig der Bewegung liturgisch in der
Kirche zu verankern, der gegentiber er loyal blieb. Das war, um es nochmals
zu wiederholen, eine Kirche, die ihren mittleren Namensteil Episcopal ver-
diente. Sie bewahrte ihre Kontinuitit mit der Tiadition ihrer Herkunft.

Methodisten haben natiirlich nicht viel von dem entfaltet, was spiter als
anglikanische Praxis und Verfassung hoch gehalten wurde. Dennoch war ihr

2 Die erste konsequente Apologie methodistischer Ekklesiologie, methodistischen Amts-

und Aufsichtsverstindnisses findet sich in der mit Anmerkungen verschenen
Kirchenordnung, die die Bischéfe Thomas Coke und Francis Asbury verfassten: The
Doctrines and Disciplines of the Methodist Episcopal Church, in America (Philadelphia
1798). Ausziige davon finden sich in: Richey, Rowe und Schmidt, MEA, II, 1798. —
Wesleys Dienst bildete die Grundlage fiir das, was sich spiter zum methodistischen Stil
des Episkopates entwickelte, und in vielerlei Hinsicht blieb diese Grundlage in den Ver-
einigten Staaten intakt. Vgl. Gerald F. Moede, Bishops in the Methodist Tradition: His-
torical Perspectives, Episcopacy: Lutheran-United Methodist Dialogue II, Herausgegeben
von Jack M. Tuel und Roger W. Fjeld, Minneapolis 1991, S. 52-69, 58. Ein Uberblick
und eine Bewertung dieses Amtes findet sich bei: James E. Kirby, The Episcopacy in
American Methodism, Nashville, TN 2000; Thomas Edward Frank, Polity, Practice and
the Mission of The United Methodist Church, Updated edition, Nashville, TN 2002, S.
229-53; und Norman Woods Spellmann, The General Superintendency in American
Methodism, 1784-1870, Dissertation, Yale University, April 1961.

30 Russell E. Richey



