


Jirones de piel, ágape insumiso 

Estética, epistemología y normatividad



Claudio Martyniuk

Jirones de piel, ágape insumiso 

Estética, epistemología y normatividad



Claudio Martyniuk

Jirones de piel, ágape insumiso 

Estética, epistemología y normatividad



Cuidado de la edición: Magalí C. Álvarez Howlin

© De esta edición, Prometeo Libros, 2022
Pringles 521 (C1183AEI), Ciudad Autónoma de Buenos Aires 
República Argentina
Tel.: (54-11) 4862-6794 / Fax: (54-11) 4864-3297
e-mail: distribuidora@prometeolibros.com
http://www.prometeoeditorial.com

Hecho el depósito que marca la Ley 11.723
Prohibida su reproducción total o parcial
Derechos reservados

Martyniuk, Claudio
   Jirones de piel, ágape insumiso : estética, epistemología y 
normatividad / Claudio Martyniuk. - 1a ed. - Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires : Prometeo Libros, 2022.
   Libro digital, PDF

   Archivo Digital: descarga y online
   ISBN 978-987-816-521-9

   1. Filosofía Contemporánea. 2. Estética. 3. Epistemología. I. Título.
   CDD 190
 



Índice

Prólogo .......................................................................................        9

I. Tenazas. Ordenar, conocer/ Explicar, comprender .................        13

II. Sollozos por las pérdidas. Epistemología y estética ............      37

III. Narrativas de orden, testimonios de ley, imágenes de 
justicia, y el silencio de las sirenas ..........................................      49

IV. El sol brilla a través de esos cuerpos. Tortura, aprisionamiento 
y policía de la sensibilidad .............................................................      61

V. Policía de la felicidad. Miedo, disciplina y biopolítica .........      75

VI. Mercado y Estado. Sobre la apropiación del conocimiento .....      93

VII. Trabajo y sumisión. Simone Weil ante la sequedad del alma ..     105

VIII. Tocan las imágenes. Film táctil, estetización como perfume ..    117

IX. Sortilegio. Filosofía y poesía .................................................    127

X. Jirones. Ya no hay un ser humano entero frente a un mundo entero ..     137

XI. Escribir al amar. Ágape y subversión ....................................    153

XII. Disonancia blanca. Música y silencio ..................................    167

XIII. Sensibilidades de la sensibilidad. Poética del sentido y 
nomos de los sentidos ................................................................    181



Índice

Prólogo .......................................................................................        9

I. Tenazas. Ordenar, conocer/ Explicar, comprender .................        13

II. Sollozos por las pérdidas. Epistemología y estética ............      37

III. Narrativas de orden, testimonios de ley, imágenes de 
justicia, y el silencio de las sirenas ..........................................      49

IV. El sol brilla a través de esos cuerpos. Tortura, aprisionamiento 
y policía de la sensibilidad .............................................................      61

V. Policía de la felicidad. Miedo, disciplina y biopolítica .........      75

VI. Mercado y Estado. Sobre la apropiación del conocimiento .....      93

VII. Trabajo y sumisión. Simone Weil ante la sequedad del alma ..     105

VIII. Tocan las imágenes. Film táctil, estetización como perfume ..    117

IX. Sortilegio. Filosofía y poesía .................................................    127

X. Jirones. Ya no hay un ser humano entero frente a un mundo entero ..     137

XI. Escribir al amar. Ágape y subversión ....................................    153

XII. Disonancia blanca. Música y silencio ..................................    167

XIII. Sensibilidades de la sensibilidad. Poética del sentido y 
nomos de los sentidos ................................................................    181



9

XIV. Tajos en las líneas de las manos. Ensayo, mimesis, utopía y 
espigas de libertad ......................................................................    191

Bibliografía ..................................................................................   197 Prólogo

Mostrar formas de atención, distancias y contactos, configuraciones de 
la sensibilidad, fuerzas de las ordenaciones que arrastran y prosiguen 
arrastrando desde atrás; y buscar señas de libertad en movimientos 
del pensar, en imágenes, detenciones que se desplazan, acciones que 
irrumpen y se secan. El sentido de este ensayo filosófico así podría 
resumirse. La materialidad de la forma, la afectación que provoca, los 
modos institucionalizados del investigar, su estilística escrituraria, las 
maneras de disponer cuerpos y repasar pieles, también de circulación 
de las obras, de admisión de la disidencia, de cristalización de la críti-
ca, de reconocimientos mistificadores y memorias fosilizadas, de eva-
nescencia de las entregas mínimas de justicia; y el martirio redundante 
del testimoniar, la indiferencia que respira e intoxica, las subversiones 
amorosas y las melancolías que se anudan a la ley, las músicas sobre 
el ocaso de la intensidad e insumisiones que hallan su vitalidad en la 
abstención: estas referencias salvajemente estéticas orientan explora-
ciones, recorridos en los que se despliegan y pliegan texturas del saber, 
expresiones artísticas, cristalizaciones e innovaciones tecnológicas del 
estilo,  normas clasificatorias, sanciones de exclusión, espigas fecundas 
de densidad silenciosa, encuentros miméticos, espinas que atormen-
tan, inscripciones que lapidan, mercancías que se anillan y sensibili-
dades a la sensibilidad. Y se deshojan géneros, rastreando interfases, 
poéticas que se deslizan entre la epistemología, la estética y la filosofía 
del derecho. Observaciones desde un límite del mundo, anotaciones 
al paréntesis wittgensteiniano que señala que ética y estética son uno 
y lo mismo. Filtro entrópico que al interrogar sentidos experimenta 
nihilidades, pluralismo filosófico negativo que desemboca en el mar y 
se entrega, gris impuro, deshecho en jirones, rehecho a jirones, al azul 
del cielo.



9

XIV. Tajos en las líneas de las manos. Ensayo, mimesis, utopía y 
espigas de libertad ......................................................................    191

Bibliografía ..................................................................................   197 Prólogo

Mostrar formas de atención, distancias y contactos, configuraciones de 
la sensibilidad, fuerzas de las ordenaciones que arrastran y prosiguen 
arrastrando desde atrás; y buscar señas de libertad en movimientos 
del pensar, en imágenes, detenciones que se desplazan, acciones que 
irrumpen y se secan. El sentido de este ensayo filosófico así podría 
resumirse. La materialidad de la forma, la afectación que provoca, los 
modos institucionalizados del investigar, su estilística escrituraria, las 
maneras de disponer cuerpos y repasar pieles, también de circulación 
de las obras, de admisión de la disidencia, de cristalización de la críti-
ca, de reconocimientos mistificadores y memorias fosilizadas, de eva-
nescencia de las entregas mínimas de justicia; y el martirio redundante 
del testimoniar, la indiferencia que respira e intoxica, las subversiones 
amorosas y las melancolías que se anudan a la ley, las músicas sobre 
el ocaso de la intensidad e insumisiones que hallan su vitalidad en la 
abstención: estas referencias salvajemente estéticas orientan explora-
ciones, recorridos en los que se despliegan y pliegan texturas del saber, 
expresiones artísticas, cristalizaciones e innovaciones tecnológicas del 
estilo,  normas clasificatorias, sanciones de exclusión, espigas fecundas 
de densidad silenciosa, encuentros miméticos, espinas que atormen-
tan, inscripciones que lapidan, mercancías que se anillan y sensibili-
dades a la sensibilidad. Y se deshojan géneros, rastreando interfases, 
poéticas que se deslizan entre la epistemología, la estética y la filosofía 
del derecho. Observaciones desde un límite del mundo, anotaciones 
al paréntesis wittgensteiniano que señala que ética y estética son uno 
y lo mismo. Filtro entrópico que al interrogar sentidos experimenta 
nihilidades, pluralismo filosófico negativo que desemboca en el mar y 
se entrega, gris impuro, deshecho en jirones, rehecho a jirones, al azul 
del cielo.



10

Claudio Martyniuk

11

Jirones de piel, ágape insumiso

Jirones de los cielos y de la tierra, mundo tragado sin provecho, 
sin ganas, y sólo por tragar.

Henri Michaux

No se sigue una línea recta en este libro. En el camino del texto cada 
tanto se encuentra rocío y también aire quebrado, alguna capa de ceni-
zas, palabras de hormigón,  derrota, paz uniforme, sombras de mundos 
ínfimos, necesidad de debilidad, imaginación de debilidad para la dis-
persión, la distracción y tanto ocaso. Cada tanto, en las proposiciones la 
desesperación y el cansancio se unen, la noche se agita en las palabras 
entintadas, lágrimas rezagadas y teñidas. No hay cielo de los libros y los 
fracasos.

I shall do nothing but look at the sky
W.H. Auden

Leímos tanto, seguimos leyendo. Y escalamos montañas de nulidad, 
mientras el cielo se aleja sin quedar a salvo. Cada mensura, no importa si 
de palabras o imágenes, de piel o de acción, mensura de la inconmensu-
rable desgracia que se resiente más con cada aproximación intensa, con 
el desierto en la visión, la policía en el corazón y las redes de la cotidia-
neidad. Y los libros se hacen masa. La masa pegajosa de palabras y las 
enanas disputas de ñoquis y espárragos de significado. Que la etimología 
se hace espectro y revelación, que la crítica furia oxidada, y signifique lo 
que significare enfila a la turbación. Brillante al abrirse el libro, la leve 
travesía sin serenidad del leer enseña a alabar el letargo, la evaporación. 
Sobre una roca al sol, el libro, cofre del mapa, vigila y traza las priorida-
des de la tormenta. Al cielo vacío, sin sentir la oscuridad, es lo que toca 
al texto. No habrá paz, esta aridez es la paz, estos harapos, estos jirones.

Sing, Big Baby, sing lullaby.  
W.H. Auden

El pulóver de afectos, que salva al plástico de generalidad en esta geo-
grafía de almas sin tono, se ha deshecho. Rudos eruditos, corderos sua-
ves subsidiados, incapaces del silencio y el salvajismo. Contra ellos, la 

tortura del fragmento, su repulsión, el desgarro en lo discontinuo, esta 
repugnancia y pereza sólo abandonada para la sustracción semejante a 
la muerte, a la extrañeza, al agua corrompida, al sueño quemado y la 
sequedad de los sollozos.

A la ausencia del mundo que es el libro se suma esa 
ausencia del mundo que es la soledad.

Pascal Quignard

No ensancha escribir, no ensancha leer, apenas salva del extravío y 
de la tristeza vanas. Eso que enseña a veces evita la infelicidad. No re-
vierte el sufrimiento. No borra recuerdos traumáticos. Evita la huella de 
los demás, página que retiene la soledad difiriendo hábitos, quedando 
a resguardo de la conciencia colectiva, raspando el muro del muro del 
lenguaje. Rehén del rapto de un giro, y lo impensado se hace carne y se 
erra en la soledad del papel salvaje, en el coraje desolado de un libro que 
ampara el olvido con una caricia abstracta. Gracia de la letra, espasmo 
injertado en lo ordinario, tiempo suspendido en la intensidad. Filo del 
análisis que corta el día, aun para el sollozo, sobre todo para la nada. 
No es una cosa. Capacidades, no roca. Piedra de intensidades plegadas, 
anhelada unidad múltiple del libro que termina resultando etiqueta. Li-
bro que si ha llegado a arder en figuraciones, su fulgor desemboca en 
pasta.

In memoriam Enrique Marí, Enrique Kosicki y Luis Warat.



10

Claudio Martyniuk

11

Jirones de piel, ágape insumiso

Jirones de los cielos y de la tierra, mundo tragado sin provecho, 
sin ganas, y sólo por tragar.

Henri Michaux

No se sigue una línea recta en este libro. En el camino del texto cada 
tanto se encuentra rocío y también aire quebrado, alguna capa de ceni-
zas, palabras de hormigón,  derrota, paz uniforme, sombras de mundos 
ínfimos, necesidad de debilidad, imaginación de debilidad para la dis-
persión, la distracción y tanto ocaso. Cada tanto, en las proposiciones la 
desesperación y el cansancio se unen, la noche se agita en las palabras 
entintadas, lágrimas rezagadas y teñidas. No hay cielo de los libros y los 
fracasos.

I shall do nothing but look at the sky
W.H. Auden

Leímos tanto, seguimos leyendo. Y escalamos montañas de nulidad, 
mientras el cielo se aleja sin quedar a salvo. Cada mensura, no importa si 
de palabras o imágenes, de piel o de acción, mensura de la inconmensu-
rable desgracia que se resiente más con cada aproximación intensa, con 
el desierto en la visión, la policía en el corazón y las redes de la cotidia-
neidad. Y los libros se hacen masa. La masa pegajosa de palabras y las 
enanas disputas de ñoquis y espárragos de significado. Que la etimología 
se hace espectro y revelación, que la crítica furia oxidada, y signifique lo 
que significare enfila a la turbación. Brillante al abrirse el libro, la leve 
travesía sin serenidad del leer enseña a alabar el letargo, la evaporación. 
Sobre una roca al sol, el libro, cofre del mapa, vigila y traza las priorida-
des de la tormenta. Al cielo vacío, sin sentir la oscuridad, es lo que toca 
al texto. No habrá paz, esta aridez es la paz, estos harapos, estos jirones.

Sing, Big Baby, sing lullaby.  
W.H. Auden

El pulóver de afectos, que salva al plástico de generalidad en esta geo-
grafía de almas sin tono, se ha deshecho. Rudos eruditos, corderos sua-
ves subsidiados, incapaces del silencio y el salvajismo. Contra ellos, la 

tortura del fragmento, su repulsión, el desgarro en lo discontinuo, esta 
repugnancia y pereza sólo abandonada para la sustracción semejante a 
la muerte, a la extrañeza, al agua corrompida, al sueño quemado y la 
sequedad de los sollozos.

A la ausencia del mundo que es el libro se suma esa 
ausencia del mundo que es la soledad.

Pascal Quignard

No ensancha escribir, no ensancha leer, apenas salva del extravío y 
de la tristeza vanas. Eso que enseña a veces evita la infelicidad. No re-
vierte el sufrimiento. No borra recuerdos traumáticos. Evita la huella de 
los demás, página que retiene la soledad difiriendo hábitos, quedando 
a resguardo de la conciencia colectiva, raspando el muro del muro del 
lenguaje. Rehén del rapto de un giro, y lo impensado se hace carne y se 
erra en la soledad del papel salvaje, en el coraje desolado de un libro que 
ampara el olvido con una caricia abstracta. Gracia de la letra, espasmo 
injertado en lo ordinario, tiempo suspendido en la intensidad. Filo del 
análisis que corta el día, aun para el sollozo, sobre todo para la nada. 
No es una cosa. Capacidades, no roca. Piedra de intensidades plegadas, 
anhelada unidad múltiple del libro que termina resultando etiqueta. Li-
bro que si ha llegado a arder en figuraciones, su fulgor desemboca en 
pasta.

In memoriam Enrique Marí, Enrique Kosicki y Luis Warat.



13

I
Tenazas. 

Ordenar, conocer/ Explicar, comprender

I.1. Ordenar, conocer

1. El lenguaje estructura un orden. El orden, rasgo del fenómeno norma-
tivo y postulado fundamental de la ciencia —la ciencia ordena campos 
fenoménicos—, tiene raíz histórico-cultural. En el universo indoeuro-
peo, el orden regula tanto la disposición del universo, el movimiento 
de los astros, la periodicidad de las estaciones y de los años, como 
las relaciones entre seres humanos y dioses y también las relaciones 
de los seres humanos entre sí. Claude Lévi-Strauss, en El pensamiento 
salvaje afirma que la exigencia de orden se encuentra en la base del 
pensamiento que llamamos primitivo, pero sólo por cuanto se encuen-
tra en la base de todo pensamiento. Con refinamiento no percibido 
por el examen superficial o la perspectiva externa, el rito se preocupa 
de no dejar escapar a ningún objeto, a ningún ser, asignándole a todo 
un lugar en una clase. La existencia de organización es una necesidad 
práctica, de la ciencia y también del arte —la taxonomía posee valor 
estético. Toda clasificación es reacción al caos, y aun una clasificación 
al nivel de las propiedades sensibles es una etapa hacia el orden racio-
nal. Los sistemas conceptuales son medios de pensamiento. El orden 
del pensamiento, el orden del lenguaje, es también un modo de re-
cordar: una estructura diacrónica que opera a los efectos de reducir la 
vulnerabilidad ante la diacronía. Un sistema de mitades que parte de 
la oposición alto/bajo puede, implícitamente, oponer cielo/tierra, día/
noche, macho/hembra, sagrado/profano, creación/conservación… y su 
importancia está dada por sus efectos normativos, que cubren campos 
como el ritual ante la muerte, la pureza de los alimentos, el lugar de 



13

I
Tenazas. 

Ordenar, conocer/ Explicar, comprender

I.1. Ordenar, conocer

1. El lenguaje estructura un orden. El orden, rasgo del fenómeno norma-
tivo y postulado fundamental de la ciencia —la ciencia ordena campos 
fenoménicos—, tiene raíz histórico-cultural. En el universo indoeuro-
peo, el orden regula tanto la disposición del universo, el movimiento 
de los astros, la periodicidad de las estaciones y de los años, como 
las relaciones entre seres humanos y dioses y también las relaciones 
de los seres humanos entre sí. Claude Lévi-Strauss, en El pensamiento 
salvaje afirma que la exigencia de orden se encuentra en la base del 
pensamiento que llamamos primitivo, pero sólo por cuanto se encuen-
tra en la base de todo pensamiento. Con refinamiento no percibido 
por el examen superficial o la perspectiva externa, el rito se preocupa 
de no dejar escapar a ningún objeto, a ningún ser, asignándole a todo 
un lugar en una clase. La existencia de organización es una necesidad 
práctica, de la ciencia y también del arte —la taxonomía posee valor 
estético. Toda clasificación es reacción al caos, y aun una clasificación 
al nivel de las propiedades sensibles es una etapa hacia el orden racio-
nal. Los sistemas conceptuales son medios de pensamiento. El orden 
del pensamiento, el orden del lenguaje, es también un modo de re-
cordar: una estructura diacrónica que opera a los efectos de reducir la 
vulnerabilidad ante la diacronía. Un sistema de mitades que parte de 
la oposición alto/bajo puede, implícitamente, oponer cielo/tierra, día/
noche, macho/hembra, sagrado/profano, creación/conservación… y su 
importancia está dada por sus efectos normativos, que cubren campos 
como el ritual ante la muerte, la pureza de los alimentos, el lugar de 



14

Claudio Martyniuk

15

Jirones de piel, ágape insumiso

las mujeres, las denominaciones clánicas. El conjunto de este orden, 
que opera y ensambla los niveles cognitivo y prescriptivo, que tiene 
capacidad realizativa, constituye una suerte de aparato conceptual que 
filtra la diversidad a través de la identidad y la identidad a través de la 
diversidad. Esta estructura puede ramificarse, entre otras razones por el 
bombeo de carga semántica, que trae un doble movimiento de adqui-
sición y pérdida del sentido. Desde esta perspectiva, dentro del sistema 
de la lengua, y a través de las clasificaciones y mediante sus reglas, cada 
sociedad aplica una rejilla rígida y discontinua sobre el flujo continuo 
de las generaciones, al cual así impone una estructura. Este sistema es 
prácticamente ilimitado. Posee la mayor generalidad y la más eleva-
da abstracción. Puede ignorar los fracasos. No conoce límites externos 
(por esta razón, Niklas Luhmann considera que el lenguaje no es un 
sistema). El pensamiento salvaje, un orden en el lenguaje, no distingue 
el momento de la observación y el de la interpretación, la formulación 
de una regla de su interpretación. 

Dirigiendo la vista a lo lejos, para observar diferencias, se muestra 
la configuración de saber y el orden del discurso en el ámbito de las 
prácticas sociales. Las ideas, clasificaciones y prácticas ordenatorias son 
un modo de hacer el mundo, permiten reconocer, apreciar, conocer y se-
guir reglas, a través de prácticas convergentes. Cuanto más se acumulan 
nuestros conocimientos, tanto más se oscurece el esquema de conjunto, 
porque las dimensiones se multiplican y se expanden los ejes, lo cual 
paraliza los métodos intuitivos.

2. El orden se moviliza por ficciones. En la construcción de un discur-
so del orden —Enrique Marí en “Racionalidad e imaginario social en 
el discurso del orden”, incluido en Papeles de filosofía I, señala, como 
componentes de ese dispositivo de poder, a los montajes de ficción, los 
soportes mitológicos y las prácticas extradiscursivas como ceremonias, 
banderas, rituales, himnos, distribución de espacios y jerarquías, mar-
cas, símbolos funerarios y escenas que ponen en relación al hombre con 
la solemnización de la palabra, lo cual no excluye, en definitiva, estos 
elementos del campo del lenguaje—, se hacen posibles las condiciones 
de reproducción del mismo discurso del orden. En la modernidad, la 

razón integra este dispositivo, que moviliza sentidos pertenecientes a 
un mundo de vida, instituyendo sujetos, inscribiendo subjetividades. 
Marí señala que la capacidad operativa de los artificios que conectan el 
discurso de la razón y el imaginario social se sostiene en ficciones. Por 
eso no extraña que la apelación a la razón y a la racionalidad haga fun-
cionar a esos términos de un modo persuasivo, justificatorio, emotivo 
e ideológico. 

3. El discurso científico ordena racionalmente al derecho, sin alcanzar la com-
pletitud. Un punto de partida para el desarrollo de una teorización del 
derecho es la suposición de algún nivel de racionalidad en los enun-
ciados normativos. O por lo menos, y con menos opacidad, se supone 
que el discurso científico puede, sin dar por sentada una racionalidad, 
formular una reconstrucción del fenómeno normativo que sí tenga la 
propiedad de la racionalidad. La predicada “racionalidad del legislador” 
se podría ver extendida por esta labor racional en el campo del cono-
cimiento. En “Ciencia del derecho y análisis del lenguaje”, de Norberto 
Bobbio, incluido en su Contribución a la Teoría del Derecho, se diferencia 
razón fuerte —que crea, descubre o revela el derecho, es decir, las reglas 
a las que el hombre racional debe atenerse— de razón débil —la que 
una vez establecidas las reglas, para aplicarlas a un caso se vale de la 
lógica, de formas de razonamientos válidas—. En ninguno de esos dos 
contextos, el de descubrimiento y el de aplicación, Hans Kelsen intervi-
no con su Teoría pura del derecho, clasificatoria, conceptual, un conjunto 
de definiciones que persiguen desarrollar un edificio teórico coherente 
—una pirámide—, matriz conceptual aplicable para reconstruir el de-
recho socialmente establecido, la cual, entonces, sería propia del con-
texto explicativo. Este abordaje tiene huellas del racionalismo kantiano, 
de tipo epistemológico y no ontológico —ya que no se postula que la 
realidad del derecho posea una estructura racional— y define un sujeto 
de conocimiento —el jurista— el cual, a través de categorías que tras-
cienden la experiencia, ordena el derecho positivo. Bobbio caracteriza el 
racionalismo a partir de sostener que el mundo es un sistema ordenado, 
regido por leyes universales y necesarias, y que el hombre es un ser do-
tado de una facultad que le permite comprender tales leyes. Reconoce 



14

Claudio Martyniuk

15

Jirones de piel, ágape insumiso

las mujeres, las denominaciones clánicas. El conjunto de este orden, 
que opera y ensambla los niveles cognitivo y prescriptivo, que tiene 
capacidad realizativa, constituye una suerte de aparato conceptual que 
filtra la diversidad a través de la identidad y la identidad a través de la 
diversidad. Esta estructura puede ramificarse, entre otras razones por el 
bombeo de carga semántica, que trae un doble movimiento de adqui-
sición y pérdida del sentido. Desde esta perspectiva, dentro del sistema 
de la lengua, y a través de las clasificaciones y mediante sus reglas, cada 
sociedad aplica una rejilla rígida y discontinua sobre el flujo continuo 
de las generaciones, al cual así impone una estructura. Este sistema es 
prácticamente ilimitado. Posee la mayor generalidad y la más eleva-
da abstracción. Puede ignorar los fracasos. No conoce límites externos 
(por esta razón, Niklas Luhmann considera que el lenguaje no es un 
sistema). El pensamiento salvaje, un orden en el lenguaje, no distingue 
el momento de la observación y el de la interpretación, la formulación 
de una regla de su interpretación. 

Dirigiendo la vista a lo lejos, para observar diferencias, se muestra 
la configuración de saber y el orden del discurso en el ámbito de las 
prácticas sociales. Las ideas, clasificaciones y prácticas ordenatorias son 
un modo de hacer el mundo, permiten reconocer, apreciar, conocer y se-
guir reglas, a través de prácticas convergentes. Cuanto más se acumulan 
nuestros conocimientos, tanto más se oscurece el esquema de conjunto, 
porque las dimensiones se multiplican y se expanden los ejes, lo cual 
paraliza los métodos intuitivos.

2. El orden se moviliza por ficciones. En la construcción de un discur-
so del orden —Enrique Marí en “Racionalidad e imaginario social en 
el discurso del orden”, incluido en Papeles de filosofía I, señala, como 
componentes de ese dispositivo de poder, a los montajes de ficción, los 
soportes mitológicos y las prácticas extradiscursivas como ceremonias, 
banderas, rituales, himnos, distribución de espacios y jerarquías, mar-
cas, símbolos funerarios y escenas que ponen en relación al hombre con 
la solemnización de la palabra, lo cual no excluye, en definitiva, estos 
elementos del campo del lenguaje—, se hacen posibles las condiciones 
de reproducción del mismo discurso del orden. En la modernidad, la 

razón integra este dispositivo, que moviliza sentidos pertenecientes a 
un mundo de vida, instituyendo sujetos, inscribiendo subjetividades. 
Marí señala que la capacidad operativa de los artificios que conectan el 
discurso de la razón y el imaginario social se sostiene en ficciones. Por 
eso no extraña que la apelación a la razón y a la racionalidad haga fun-
cionar a esos términos de un modo persuasivo, justificatorio, emotivo 
e ideológico. 

3. El discurso científico ordena racionalmente al derecho, sin alcanzar la com-
pletitud. Un punto de partida para el desarrollo de una teorización del 
derecho es la suposición de algún nivel de racionalidad en los enun-
ciados normativos. O por lo menos, y con menos opacidad, se supone 
que el discurso científico puede, sin dar por sentada una racionalidad, 
formular una reconstrucción del fenómeno normativo que sí tenga la 
propiedad de la racionalidad. La predicada “racionalidad del legislador” 
se podría ver extendida por esta labor racional en el campo del cono-
cimiento. En “Ciencia del derecho y análisis del lenguaje”, de Norberto 
Bobbio, incluido en su Contribución a la Teoría del Derecho, se diferencia 
razón fuerte —que crea, descubre o revela el derecho, es decir, las reglas 
a las que el hombre racional debe atenerse— de razón débil —la que 
una vez establecidas las reglas, para aplicarlas a un caso se vale de la 
lógica, de formas de razonamientos válidas—. En ninguno de esos dos 
contextos, el de descubrimiento y el de aplicación, Hans Kelsen intervi-
no con su Teoría pura del derecho, clasificatoria, conceptual, un conjunto 
de definiciones que persiguen desarrollar un edificio teórico coherente 
—una pirámide—, matriz conceptual aplicable para reconstruir el de-
recho socialmente establecido, la cual, entonces, sería propia del con-
texto explicativo. Este abordaje tiene huellas del racionalismo kantiano, 
de tipo epistemológico y no ontológico —ya que no se postula que la 
realidad del derecho posea una estructura racional— y define un sujeto 
de conocimiento —el jurista— el cual, a través de categorías que tras-
cienden la experiencia, ordena el derecho positivo. Bobbio caracteriza el 
racionalismo a partir de sostener que el mundo es un sistema ordenado, 
regido por leyes universales y necesarias, y que el hombre es un ser do-
tado de una facultad que le permite comprender tales leyes. Reconoce 



16

Claudio Martyniuk

17

Jirones de piel, ágape insumiso

que el positivismo altera esa perspectiva: el mundo no sería un depósito 
de leyes y el científico, más que un legislador, sería un registrador de 
sucesos y de acciones. Pero aun así se admite la posibilidad de alcanzar 
verdades. Coherencia, completitud, propiedades lógicas y anhelos de 
racionalidad en el derecho contrastan con el reconocimiento de lagunas, 
incompletitudes e indeterminaciones, formas de derrotabilidad, parado-
jas, deficiencias en los enunciados normativos y también limitaciones en 
la formalización y, sobre todo, distancia entre el ámbito de la racionali-
dad teórica y la acción volitiva que decide, valora, determina, aplica/pro-
duce reglas. Asimismo, podría invocarse la progresiva racionalización 
del derecho, por lo menos en el sentido weberiano de generalización y 
sistematización. Esta cuestión incluye la problemática de la racionalidad 
de la decisión jurídica, que invoca reglas internas del sistema. En este 
punto, las perspectivas mecánicas —en general, fundadas en abordajes 
cognitivos que consideran legítima la utilización de formas deductivas, 
como si el derecho fuera un sistema cerrado y el procedimiento deduc-
tivo una regla dotada de autoridad— son confrontadas por aquellas que 
advierten el carácter creador que tiene el juez y descartan que el derecho 
sea un producto estático y acabado. En estos casos, como en la relación 
entre lógica y derecho, el vínculo entre verdad y decisión normativa 
diferencia perfiles teóricos en el campo de la filosofía jurídica. Justificar 
también se ha definido en términos de razonabilidad, incrementando la 
vaguedad, pero marcando formas de constatación de la irrazonabilidad, 
por ejemplo, por incumplimiento de presupuestos procedimentales. Por 
eso la constatación de los límites de la racionalidad muestra la necesi-
dad de otras virtudes, además de la virtud de la razón, tal vez como la 
compasión. 

4. El orden del lenguaje, entre lo inefable, el juego y el cálculo. Jakko Hintikka, 
en El viaje filosófico más largo, distingue dos interpretaciones del lengua-
je. En la primera, basada en la universalidad del lenguaje, el lenguaje 
es concebido como un mediador indispensable entre una persona y su 
mundo y, por tanto, no sería posible expresar en el lenguaje sus relacio-
nes semánticas con el lenguaje, y uno no podría entender otro lenguaje 
sin convertirlo en parte del propio, en el único lenguaje que yo comprendo. 

El lenguaje, entonces, se emplearía para hablar de uno y del mundo, sin 
que ese mundo existente se pueda reinterpretar en términos de alternati-
vas. Se entiende entonces que no se pueda decir nada acerca de los juegos 
del lenguaje en general y que quizás tampoco pueda desarrollarse una 
teoría sobre un tipo específico de juego de lenguaje. Tal vez los juegos del 
lenguaje sean totalidades primarias en sentido conceptual con respecto 
a sus reglas, y así no se podría entender un juego a través de sus reglas. 
Únicamente sería posible comprender las reglas una vez que se aprende a 
dominar el juego. Y el juego como un todo sería inefable. Para la restante 
postura, que concibe al lenguaje como cálculo, sí sería factible discutir la 
semántica de un lenguaje en ese mismo lenguaje y hasta variar la inter-
pretación a partir de aceptar modelos distintos al universo real. En esta 
concepción encontraría su lugar el desarrollo de la lógica modal. Entre 
ambas posturas hay intermedias como la de Tarski, para quien se podrían 
desarrollar modelos para lenguajes formalizados individuales, pero no 
tanto como para alcanzar al lenguaje natural en su conjunto. 

5. El lenguaje, apertura del mundo y tradición. El giro lingüístico implicaría 
el paso a un paradigma lingüístico que deja atrás al paradigma ontoló-
gico de la filosofía griega y al paradigma mentalista de la filosofía de la 
conciencia moderna. La filosofía del lenguaje desempeñaría, así, la fun-
ción de filosofía primera, tomando conciencia de que el lenguaje repre-
senta una mediación inevitable en nuestro acceso a cualquier ámbito de 
estudio o actividad. El lenguaje también se concibe como condicionan-
te de la posibilidad y validez de nuestro conocimiento de la estructura 
del mundo. La función casi trascendental del lenguaje no se limitaría a 
un papel epistémico, al presentar la dimensión intersubjetiva del habla 
como medio de conocimiento e interacción social. El paradigma del len-
guaje subordinaría la conciencia a la esfera del lenguaje, concibiendo al 
significado como institucionalización de la comunicación humana. 

Aristóteles le atribuyó logos al ser humano, lenguaje y razón, abrien-
do la cuestión de si la razón es independiente del lenguaje o si razón y ca-
pacidad de lenguaje son lo mismo. Mientras la filosofía empirista inglesa 
enfatizó la representación de la razón como independiente del lenguaje, 
el romanticismo filosófico (J.G. Hamann, G. Herder y W. Humboldt, en-



16

Claudio Martyniuk

17

Jirones de piel, ágape insumiso

que el positivismo altera esa perspectiva: el mundo no sería un depósito 
de leyes y el científico, más que un legislador, sería un registrador de 
sucesos y de acciones. Pero aun así se admite la posibilidad de alcanzar 
verdades. Coherencia, completitud, propiedades lógicas y anhelos de 
racionalidad en el derecho contrastan con el reconocimiento de lagunas, 
incompletitudes e indeterminaciones, formas de derrotabilidad, parado-
jas, deficiencias en los enunciados normativos y también limitaciones en 
la formalización y, sobre todo, distancia entre el ámbito de la racionali-
dad teórica y la acción volitiva que decide, valora, determina, aplica/pro-
duce reglas. Asimismo, podría invocarse la progresiva racionalización 
del derecho, por lo menos en el sentido weberiano de generalización y 
sistematización. Esta cuestión incluye la problemática de la racionalidad 
de la decisión jurídica, que invoca reglas internas del sistema. En este 
punto, las perspectivas mecánicas —en general, fundadas en abordajes 
cognitivos que consideran legítima la utilización de formas deductivas, 
como si el derecho fuera un sistema cerrado y el procedimiento deduc-
tivo una regla dotada de autoridad— son confrontadas por aquellas que 
advierten el carácter creador que tiene el juez y descartan que el derecho 
sea un producto estático y acabado. En estos casos, como en la relación 
entre lógica y derecho, el vínculo entre verdad y decisión normativa 
diferencia perfiles teóricos en el campo de la filosofía jurídica. Justificar 
también se ha definido en términos de razonabilidad, incrementando la 
vaguedad, pero marcando formas de constatación de la irrazonabilidad, 
por ejemplo, por incumplimiento de presupuestos procedimentales. Por 
eso la constatación de los límites de la racionalidad muestra la necesi-
dad de otras virtudes, además de la virtud de la razón, tal vez como la 
compasión. 

4. El orden del lenguaje, entre lo inefable, el juego y el cálculo. Jakko Hintikka, 
en El viaje filosófico más largo, distingue dos interpretaciones del lengua-
je. En la primera, basada en la universalidad del lenguaje, el lenguaje 
es concebido como un mediador indispensable entre una persona y su 
mundo y, por tanto, no sería posible expresar en el lenguaje sus relacio-
nes semánticas con el lenguaje, y uno no podría entender otro lenguaje 
sin convertirlo en parte del propio, en el único lenguaje que yo comprendo. 

El lenguaje, entonces, se emplearía para hablar de uno y del mundo, sin 
que ese mundo existente se pueda reinterpretar en términos de alternati-
vas. Se entiende entonces que no se pueda decir nada acerca de los juegos 
del lenguaje en general y que quizás tampoco pueda desarrollarse una 
teoría sobre un tipo específico de juego de lenguaje. Tal vez los juegos del 
lenguaje sean totalidades primarias en sentido conceptual con respecto 
a sus reglas, y así no se podría entender un juego a través de sus reglas. 
Únicamente sería posible comprender las reglas una vez que se aprende a 
dominar el juego. Y el juego como un todo sería inefable. Para la restante 
postura, que concibe al lenguaje como cálculo, sí sería factible discutir la 
semántica de un lenguaje en ese mismo lenguaje y hasta variar la inter-
pretación a partir de aceptar modelos distintos al universo real. En esta 
concepción encontraría su lugar el desarrollo de la lógica modal. Entre 
ambas posturas hay intermedias como la de Tarski, para quien se podrían 
desarrollar modelos para lenguajes formalizados individuales, pero no 
tanto como para alcanzar al lenguaje natural en su conjunto. 

5. El lenguaje, apertura del mundo y tradición. El giro lingüístico implicaría 
el paso a un paradigma lingüístico que deja atrás al paradigma ontoló-
gico de la filosofía griega y al paradigma mentalista de la filosofía de la 
conciencia moderna. La filosofía del lenguaje desempeñaría, así, la fun-
ción de filosofía primera, tomando conciencia de que el lenguaje repre-
senta una mediación inevitable en nuestro acceso a cualquier ámbito de 
estudio o actividad. El lenguaje también se concibe como condicionan-
te de la posibilidad y validez de nuestro conocimiento de la estructura 
del mundo. La función casi trascendental del lenguaje no se limitaría a 
un papel epistémico, al presentar la dimensión intersubjetiva del habla 
como medio de conocimiento e interacción social. El paradigma del len-
guaje subordinaría la conciencia a la esfera del lenguaje, concibiendo al 
significado como institucionalización de la comunicación humana. 

Aristóteles le atribuyó logos al ser humano, lenguaje y razón, abrien-
do la cuestión de si la razón es independiente del lenguaje o si razón y ca-
pacidad de lenguaje son lo mismo. Mientras la filosofía empirista inglesa 
enfatizó la representación de la razón como independiente del lenguaje, 
el romanticismo filosófico (J.G. Hamann, G. Herder y W. Humboldt, en-



18

Claudio Martyniuk

19

Jirones de piel, ágape insumiso

tre otros) le atribuyó al lenguaje la capacidad de darle forma a la expe-
riencia y a las posibilidades, preanunciando la tesis de Sapir y Whorf, en 
la cual el lenguaje es determinante del pensamiento y de los objetos que 
se conciben como propios del mundo, y también la de M. Dummett, que 
afirma que la explicación filosófica del pensamiento puede lograrse me-
diante la explicación filosófica del lenguaje. Desde la filosofía romántica, 
lenguaje es tradición, mostrando que, con las convenciones lingüísticas, 
se trasmiten prejuicios, criterios que modelan la comprensión. Más que 
espejo de los entes, el lenguaje cumpliría para el paradigma lingüísti-
co —una cómoda etiqueta ontologizada— la función de apertura del 
mundo, la cual, por la estructura holista del lenguaje —su carácter de 
totalidad simbólicamente articulada— haría posible que ese “mundo” 
aparezca como un todo ordenado. El lenguaje también configuraría la 
instancia que construye el marco de referencia para los individuos que se 
encuentran dentro de un mundo. De este modo se configuran tesis que 
rechazan las distinciones analítico y sintético y forma-estructura y con-
tenido. Así también se construyen discursos frondosos, especulativos, 
sustantivaciones y generalizaciones o especializaciones escolásticas. 

 

6. El orden del discurso. Michel Foucault supone que en toda sociedad 
la producción del discurso se encuentra controlada, seleccionada y re-
distribuida mediante procedimientos que tienen por función conjurar 
los poderes y peligros. Esta tesis, extensamente difundida, da cuenta 
de procedimientos de exclusión, separaciones y oposiciones. Presión y 
poder de coacción, más parte del discurso que pone en juego el poder 
y el deseo. La disciplina es un principio de control de la producción del 
discurso. Las relaciones se definen a través de los tiempos, formas múl-
tiples y divergencias internas, científicas, literarias; la exégesis jurídica y 
el comentario religioso se escinden. La determinación de las condiciones 
de utilización de los discursos también es un procedimiento de control, 
aunque no trate de dominar el poder que conllevan ni de conjurar los 
azares de sus apariciones, sí imponen a los individuos que utilizan los 
discursos un cierto número de reglas y restringir su acceso. El ritual es 
una de las modalidades más visibles de restricción. Ceremonias, mitos, 
montajes institucionales muestran la arquitectura dogmática de los fun-

damentos rituales constitutivos de la función normativa jurídica, arqui-
tectura presente en el discurso jurídico, y también —con la especificidad 
reconocida por la epistemología kuhneana— en la práctica científica. 

Por otro lado, el derecho, más que integrar una tradición concep-
tual, se vincula a un hacer. Iurisdicto, dictar la ley, derecho es siempre 
pronunciarlo.

Tanto desde estos abordajes, como desde la perspectiva que 
Wittgenstein traza en Investigaciones filosóficas, la función representativa 
del lenguaje pierde su posición de privilegio.

7. La realidad ya en la “sombra” de la gramática: el orden, una institución. Los 
juegos de lenguaje son modos de comportamiento humanos que remiten 
a contextos plurales, a acciones como describir, pero también ordenar, 
seguir reglas, narrar, apuntar, saludar. Entender el lenguaje, desde esta 
perspectiva wittgensteiniana contextualista, pragmática, implica más que 
dominar una técnica, ya que aprender a hablar un lenguaje es algo inse-
parable de la integración a una forma de vida. De este modo, aparecen 
conectados el uso de palabras y expresiones con los posibles objetivos 
y las acciones, ya que se muestra al lenguaje entretejido con una praxis 
propia de una forma de vida. La capacidad performativa, el discurso en 
su operatividad, se expresa en términos de dimensiones de validez que 
deben entenderse como pretensiones de reconocimiento intersubjetivo. 
El lenguaje es una institución, un sistema de reglas constitutivas de for-
mas de comportamiento que no admitiría un abordaje convencionalista, 
ni su reverso, un dogmatismo que forzaría la repetición. En los pliegues 
que se desarrollan, normatividad y conocimiento se entretejen. 

8. El “aguijón” normativo es interno a una forma de vida. No es lo mismo 
creer seguir la regla que seguir la regla, señala Wittgenstein en Investiga-
ciones filosóficas. Cómo puedo seguirla, no es una pregunta sobre causas 
sino por justificaciones, lo cual muestra la normatividad de la regla. La 
regla, como un indicador de caminos. Seguir una regla, incomodidad ante 
la reflexión sobre lo normativo. No hay problema de explicación para 
Wittgenstein. En él, como señala Hilary Putnam en 50 años de filosofía 



18

Claudio Martyniuk

19

Jirones de piel, ágape insumiso

tre otros) le atribuyó al lenguaje la capacidad de darle forma a la expe-
riencia y a las posibilidades, preanunciando la tesis de Sapir y Whorf, en 
la cual el lenguaje es determinante del pensamiento y de los objetos que 
se conciben como propios del mundo, y también la de M. Dummett, que 
afirma que la explicación filosófica del pensamiento puede lograrse me-
diante la explicación filosófica del lenguaje. Desde la filosofía romántica, 
lenguaje es tradición, mostrando que, con las convenciones lingüísticas, 
se trasmiten prejuicios, criterios que modelan la comprensión. Más que 
espejo de los entes, el lenguaje cumpliría para el paradigma lingüísti-
co —una cómoda etiqueta ontologizada— la función de apertura del 
mundo, la cual, por la estructura holista del lenguaje —su carácter de 
totalidad simbólicamente articulada— haría posible que ese “mundo” 
aparezca como un todo ordenado. El lenguaje también configuraría la 
instancia que construye el marco de referencia para los individuos que se 
encuentran dentro de un mundo. De este modo se configuran tesis que 
rechazan las distinciones analítico y sintético y forma-estructura y con-
tenido. Así también se construyen discursos frondosos, especulativos, 
sustantivaciones y generalizaciones o especializaciones escolásticas. 

 

6. El orden del discurso. Michel Foucault supone que en toda sociedad 
la producción del discurso se encuentra controlada, seleccionada y re-
distribuida mediante procedimientos que tienen por función conjurar 
los poderes y peligros. Esta tesis, extensamente difundida, da cuenta 
de procedimientos de exclusión, separaciones y oposiciones. Presión y 
poder de coacción, más parte del discurso que pone en juego el poder 
y el deseo. La disciplina es un principio de control de la producción del 
discurso. Las relaciones se definen a través de los tiempos, formas múl-
tiples y divergencias internas, científicas, literarias; la exégesis jurídica y 
el comentario religioso se escinden. La determinación de las condiciones 
de utilización de los discursos también es un procedimiento de control, 
aunque no trate de dominar el poder que conllevan ni de conjurar los 
azares de sus apariciones, sí imponen a los individuos que utilizan los 
discursos un cierto número de reglas y restringir su acceso. El ritual es 
una de las modalidades más visibles de restricción. Ceremonias, mitos, 
montajes institucionales muestran la arquitectura dogmática de los fun-

damentos rituales constitutivos de la función normativa jurídica, arqui-
tectura presente en el discurso jurídico, y también —con la especificidad 
reconocida por la epistemología kuhneana— en la práctica científica. 

Por otro lado, el derecho, más que integrar una tradición concep-
tual, se vincula a un hacer. Iurisdicto, dictar la ley, derecho es siempre 
pronunciarlo.

Tanto desde estos abordajes, como desde la perspectiva que 
Wittgenstein traza en Investigaciones filosóficas, la función representativa 
del lenguaje pierde su posición de privilegio.

7. La realidad ya en la “sombra” de la gramática: el orden, una institución. Los 
juegos de lenguaje son modos de comportamiento humanos que remiten 
a contextos plurales, a acciones como describir, pero también ordenar, 
seguir reglas, narrar, apuntar, saludar. Entender el lenguaje, desde esta 
perspectiva wittgensteiniana contextualista, pragmática, implica más que 
dominar una técnica, ya que aprender a hablar un lenguaje es algo inse-
parable de la integración a una forma de vida. De este modo, aparecen 
conectados el uso de palabras y expresiones con los posibles objetivos 
y las acciones, ya que se muestra al lenguaje entretejido con una praxis 
propia de una forma de vida. La capacidad performativa, el discurso en 
su operatividad, se expresa en términos de dimensiones de validez que 
deben entenderse como pretensiones de reconocimiento intersubjetivo. 
El lenguaje es una institución, un sistema de reglas constitutivas de for-
mas de comportamiento que no admitiría un abordaje convencionalista, 
ni su reverso, un dogmatismo que forzaría la repetición. En los pliegues 
que se desarrollan, normatividad y conocimiento se entretejen. 

8. El “aguijón” normativo es interno a una forma de vida. No es lo mismo 
creer seguir la regla que seguir la regla, señala Wittgenstein en Investiga-
ciones filosóficas. Cómo puedo seguirla, no es una pregunta sobre causas 
sino por justificaciones, lo cual muestra la normatividad de la regla. La 
regla, como un indicador de caminos. Seguir una regla, incomodidad ante 
la reflexión sobre lo normativo. No hay problema de explicación para 
Wittgenstein. En él, como señala Hilary Putnam en 50 años de filosofía 



20

Claudio Martyniuk

21

Jirones de piel, ágape insumiso

vistos desde adentro, la comodidad e incomodidad con lo normativo están 
vinculadas con la comodidad e incomodidad con el desorden del len-
guaje, con que el lenguaje que es perfectamente útil en su contexto no 
pueda, luego, satisfacer los estándares de precisión y claridad impuestos 
por filósofos y lógicos; la comodidad e incomodidad están asociadas a 
una actitud de negar ese desorden que nos lleva a forzar el lenguaje para 
que se ajuste a una u otra representación imposiblemente ordenada. 

Así como esta filosofía wittgensteiniana orienta El concepto de derecho 
de H.L.A. Hart, John Rawls también, podría entenderse, parece termi-
nar afirmándola. Con su Teoría de la justicia presupuso algún tipo de 
epistemología, centrada en la noción de equilibrio reflexivo, partiendo de 
Nelson Goodman, abandonando la búsqueda de verdades necesarias y 
dedicado a un proceso de ajuste mutuo entre los principios y las intuicio-
nes sobre los casos particulares, hasta llegar a un equilibrio estable. Esta 
alternativa al apriorismo y al subjetivismo derivado de la epistemología 
positivista, aun con sus sabidas y objetables limitaciones, le devolvió 
contenido cognitivo a los enunciados valorativos. Pero luego aclarará, en 
Liberalismo político, que el consenso que se alcance tiene base en una his-
toria política determinada, más que en una epistemología o metafísica. 

 
I. 2. Explicar, comprender

1. Ecos de la ruptura de la discontinuidad entre el cielo y la tierra. Muchos 
debates en el campo de la epistemología y metodología de las ciencias 
sociales deben comprenderse en relación con el surgimiento y el impac-
to de las ciencias naturales y el modo como los filósofos han interpreta-
do la naturaleza y las consecuencias de ese impacto. 

2. Modelo galileano. La física, su progresiva depuración metafísica, de-
viene en modelo de ciencia, con rasgos como la matematización y la 
experimentación. La explicación causal, expresada en leyes generales, 
es orientada por el interés en el dominio instrumental. Así se configura 
la tradición explicativa. El positivismo sobre ella promueve una forma 

de monismo científico, acompañada de posiciones como la separación 
de la descripción de la valoración —actos de conocimiento de actos de 
voluntad—, el escepticismo valorativo y la escisión de los contextos de 
descubrimiento, justificación y aplicación de las teorías científicas. Ex-
plicación científica, cobertura legal, predicción tienen un esclarecimien-
to y estructuración lógico-analítico, y su fundamento empírico se logra 
a través de un lenguaje fisicalista y en la verificación. La relevancia de 
la experiencia para la justificación del conocimiento es un rasgo básico 
del fundacionalismo que dominó en esta perspectiva, aunque también se 
cultivó el coherentismo como forma de justificación, el cual se presen-
ta como una crítica a las creencias privilegiadas, justificadas sólo por 
experiencias. En cualquier otro caso, el “sentido” es concebido para el 
positivismo lógico como un sinsentido. 

3. Monismo I. La sociología no es una ciencia del espíritu, Otto Neurath. Las 
ciencias sistemáticas de la acción, economía, sociología, política, deben 
buscar un saber nomológico. Carl Hempel, en The Function of General Law 
in History (1942), señaló que el intento de explicar las acciones de los in-
dividuos históricos en términos de las circunstancias bajo las cuales ellos 
actuaron y los motivos que influyeron en sus acciones no constituye en sí 
mismo una explicación. Es necesario buscar un sometimiento del fenóme-
no histórico a leyes empíricas generales. Los motivos e intenciones, no son 
causas. Lo mismo era sostenido por Durkheim, para quien la causa de un 
hecho social no puede provenir de intenciones y motivos, y hay que bus-
carla entre hechos sociales que lo preceden y no en estados de conciencia. 

4. Monismo II. El modelo popperiano de las conjeturas y las refutaciones, que 
también se concibe como monista, postula un criterio de demarcación 
en vez de una teoría empirista del significado, problematizando la base 
empírica del conocimiento. Junto al antiinductivismo, el antipsicolo-
gismo es otro rasgo de esta postura, que así diferencia conocimiento 
objetivo de subjetivo. Además, concibe a la comprensión como un esen-
cialismo historicista injustificable, que persigue descubrir tendencias y 
direcciones subyacentes. La lógica de la situación, su modelo para el co-


