




MACHISMO Y VINDICACIÓN  
(LA MUJER EN EL PENSAMIENTO 

SOCIOFILOSÓFICO)





Esther Pineda G.

MACHISMO Y VINDICACIÓN  
(LA MUJER EN EL PENSAMIENTO 

SOCIOFILOSÓFICO)



Armado: Patricia Bulla
Corrección: Marina Rapetti

© De esta edición, Prometeo Libros, 2022 
Pringles 521 (C1183AEI), Buenos Aires, Argentina 
Tel.: (54-11) 4862-6794 / Fax: (54-11) 4864-3297 
editorial@treintadiez.com
www.prometeoeditorial.com

Hecho el depósito que marca la Ley 11.723 
Prohibida su reproducción total o parcial 
Derechos reservados

Pineda G., Esther
   Machismo y vindicación: la mujer en el pensamiento 
sociof ilo-sóf ico / Esther Pineda. - 1a ed - Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires : Prometeo Libros, 2022.
   Libro digital, PDF

   Archivo Digital: descarga y online
   ISBN 978-987-816-493-9

   1. Estudios de Género. I. Título.
   CDD 306



7

Índice

Introducción ...........................................................................	 11

Primera parte. Concepción de la mujer en  
los filósofos de la sospecha .............................................	 23

Capítulo 1. Explotada y vindicada. La mujer  
en la obra de Karl Marx .....................................................	 25

Capítulo 2. Del determinismo a la misoginia:  
concepción de la mujer en Friedrich  
Nietzsche ..................................................................................	 43

Capítulo 3. La feminidad genitalizada según  
Sigmund Freud ......................................................................	 67

Segunda parte. La mujer en los estudios  
de género de los sociólogos  
contemporáneos ...................................................................	 85

Prefacio a la segunda parte ...............................................	
Capítulo 4. Los medios de comunicación y  
feminidad ritualizada en Erving Goffman ...................	 89

Capítulo 5. Desigualdades de género y  
dominio simbólico en la obra de Pierre  
Bourdieu ...................................................................................	 101

Capítulo 6. Las relaciones de género en el  
juggernaut según Anthony Giddens ................................	 121

Consideraciones finales .......................................................	 135

Referencias bibliográficas ...................................................	 145





Hay tantas auroras,
Que aún no han resplandecido.
	 Rigveda





11

Introducción

Uno de los problemas de mayor envergadura al que nos enfrentamos 
en el proceso de aproximación a las ciencias sociales es la tan exten-
dida tendencia a infravalorar e invisibilizar a la mujer dentro del 
pensamiento social, se ha desestimado su importancia y contribución 
al análisis y problematización de los fenómenos sociales, así como su 
aporte en el proceso de edificación de una ciencia de lo social.1

Este hecho puede explicarse como consecuencia de las dinámicas 
mediante las cuales han sido organizadas nuestras sociedades occiden-
tales, pues para la preservación de un estado relacional disímil entre 
hombres y mujeres han sido operacionalizados una multiplicidad de 
dispositivos como el aparato religioso, el relato oral y el conocimiento 
científico; los cuales, al ser emanados de dios, la historia y la ciencia 
respectivamente, se harían incuestionables y en consecuencia inmodi-
ficables.

Exclusión de las mujeres de los espacios de producción de conoci-
miento que se institucionalizó mediante la edificación de un discurso2 

1  Esto es posible evidenciarlo en la conformación masculina del canon de las ciencias 
sociales, en el cual se descartó el punto de vista de las mujeres como es el caso de los 
aportes de: Harriet Martineau (1802-1876), Charlotte Perkins Gilman (1860-1935), 
Jane Addams (1860-1935), Las mujeres de Chicago, (Edith y Grace Abbott, Sophonisba 
Breckinridge, Florence Kelley, Frances Kellor, Julia Lathrop, Annie Marion MacLean, 
Virginia Robinson, Anna Garlin Spencer, Jessie Taft y Marion Talbot), Ana Julia Cooper 
(1859-1964), Ida Wells Barnett (1862-1931), Marianne Schnitger Weber (1870-1954), 
Beatrice Potter Webb (1858-1943) y más recientemente las teorías del género funcio-
nalista de Miriam Johson así como, la teoría analítica del conflicto de Janet Chafetz.
2  Discurso entendido como una práctica social asociada al uso lingüístico hablado o 
escrito, que de acuerdo a Fairclough & Wodak (1997) es socialmente constitutivo de: las 
identidades sociales, las relaciones sociales y los sistemas de conocimiento y creencias, 
pero que a su vez está socialmente constituido por situaciones, objetos de conocimiento, 
identidades y relaciones sociales, por lo cual ayuda a mantener y reproducir el status 
quo social, pero también contribuye a transformarlo.



12

Esther Pineda G.

religioso, filosófico y científico inteligible; cuya intención radicó en 
dificultar el acceso y comprensión de los motivos y criterios de su or-
ganización, y por tanto, imposibilitar cualquier acción emancipadora 
de dicho pensamiento, capaz de socavar y desarticular la dominación3 
ejercida –en este caso específico– a través del discurso sexista.4 

De esta forma, el discurso sexista en el que las mujeres han sido 
concebidas como inferiores, incapaces e irracionales se instauró como 
discurso de validez. Discurso subjetivado, dimensional, contextual y 
compuesto de múltiples interpretaciones, consideraciones y postulados 

3  Dominación que si bien ha sido definida por Max Weber (1922) como la probabilidad 
de encontrar obediencia a un mandato de determinado contenido entre personas dadas, 
desde nuestra perspectiva consideramos que la posibilidad de encontrar obediencia va a 
estar vinculada a los mecanismos instrumentados para la puesta en práctica de dicha 
dominación a los cuales Weber no hace referencia, por lo cual hemos decidido trabajar 
con la concepción de dominación propuesta por Michel Foucault (1983) entendida como 
el control de los medios de sujeción, de la desigualdad y la acción de los hombres sobre 
otros hombres. Esta categoría estará estrechamente asociada a la concepción de poder, 
la cual ha sido definida por diversos autores entre ellos Max Weber (1922) para quien el 
poder supone la probabilidad de imponer la voluntad propia en una relación social frente 
a todo tipo de resistencia ejercida por un grupo sobre el cual se impone. El poder también 
será considerado según Judith Butler (1997) como algo que ejerce presión sobre el sujeto 
desde afuera, algo que subordina, coloca por debajo y relega a una condición  inferior. 
Para otros como es el caso de Van Dijk (2004) será entendido en términos de control, es 
decir, el que un grupo o institución ejerce sobre otras personas. Sin embargo, partiendo 
del hecho de que para nosotros el ejercicio del poder no es una condición preestablecida 
e inamovible, suscribiremos la concepción  foucaultiana del poder (1976) entendida como 
la multiplicidad de relaciones de fuerzas inminentes y propias del dominio que se ejercen 
a partir de innumerables puntos y en el juego de relaciones móviles no igualitarias. 
4  Se hace necesario destacar que sobre el sexismo como categoría conceptual se han 
hecho diversas consideraciones, como es el caso de Eva Figes (1970) quien lo asociaría al 
antisemitismo por la analogía manifiesta en lo que refiere a la hostilidad hacia la mujer 
y su énfasis en su “intrínseca” inferioridad. Kate Millet (1970) por su parte lo vincularía 
al racismo, por su carácter ideológico al erigirse sobre las nociones de superior e inferior. 
Shulamith Firestone (1976) lo definiría como el desequilibrio sexual del poder. Por su 
parte, Victoria Sau (2000) lo conceptualizaría como el conjunto de todos y cada uno de 
los métodos empleados en el seno del patriarcado para poder mantener en situación de 
inferioridad, subordinación y explotación al sexo dominado: el femenino. Sin embargo, 
estos conceptos hasta ahora mencionados, si bien rescatan aspectos fundamentales y 
constitutivos del sexismo, este no puede circunscribirse y reducirse a la dimensión del 
poder y la raza, así como, tampoco atribuirse como una situación experimentada exclu-
sivamente por las mujeres. Por ello hemos decidido trabajar con el concepto de sexismo 
desarrollado por Esther Pineda (2011) en el cual consideramos se hace un abordaje 
integral de este fenómeno, y se define el sexismo como  un  hecho social, en el cual se 
genera una relación desigual entre los géneros, generalmente orientada a desfavorecer a 
las mujeres, en el ámbito político, económico, religioso, bélico, jurídico, ético, ideológico, 
educativo, familiar, entre otros; atribuyendo características subordinadas y peyorativas a 
la mujer, cuya situación social se ve condicionada por variables como: la clase social, raza, 
preferencia sexual-afectiva, edad, estado civil, religión, ubicación geográfica, entre otras. 



13

Machismo y vindicación (la mujer en el pensamiento sociofilosófico)

de carácter anacrónico, sugerido por diversos pensadores y personajes 
específicos consagrados en nuestros tiempos.

Ahora bien, en el caso específico del pensamiento religioso5 este se 
orientó a la inferiorización de la mujer, la promoción de una imprescindi-
ble tutela masculina, así como,  la atribución de propiedades antiéticas, 
comprendiéndosele como ser inhóspito, arcaico, nocivo e improductivo. 
Concepciones formadas desde las nociones paganas de la mujer nacida 
del caos (Gea) e ilustradas con Pandora y Eris,6 y que serían mantenidas 
en el monoteísmo cristiano con la figura de Eva, responsable y portadora 
del pecado original.7 

No obstante, estas consideraciones serían legitimadas en los dis-
cursos del cristianismo, pudiendo hacer referencia a San Pedro (Siglo 
I a.e.c–67) quien expresase: “Vosotros, maridos, igualmente, vivid con 
ellas con comprensión, dando honor a la mujer como a vaso más frágil” 
(Santa Biblia, 2009, p. 1945). Pero también Tertuliano (155-245) quien 
afirmase: “El hombre debe ser su guía, pero también ha de guardarse de 
ella, pues como responsable y símbolo de la caída es un peligro mortal, 
es la puerta del infierno” (Tertuliano en Lacarra, 2003, p. 415).

A partir de ello es posible evidenciar que la concepción tradicio-
nal mantenida de la feminidad se caracterizó por una ambivalencia 
arquetípica de la moral y la naturaleza de la mujer, oscilante entre 
la feminidad sagrada/la diosa perdida, el pecado/la redención, la pe-

5  Las consideraciones discursivas de carácter sexista manifiestas por los diferentes 
pensadores sobre la mujer, se presentarán en este trabajo en orden secuencial en 
referencia a los ámbitos de producción de conocimiento, es decir, religioso, filosófico y 
científico. Si bien pudiera cuestionarse esta distribución arbitraria y recomendarse su 
presentación en orden cronológico, hemos decidido presentarlo en función de las etapas 
por las cuales ha atravesado el conocimiento, el cual se origina en consideraciones de 
orden religioso, filosóficas y posteriormente científicas. Así mismo, solo se presenta-
rán algunos de estos discursos a modo ilustrativo excluyendo muchos otros, en cuya 
selección no está presente un criterio valorativo, por el contrario, se fundamenta en: 
Criterios de afinidad, es decir aquellos que han tenido una mayor relación e influencia 
con respecto a las ciencias sociales. Criterios de vigencia y alcance, aquellas conside-
raciones realizadas por pensadores que han mantenido una mayor presencia en estos 
ámbitos de conocimiento y cuya obra ha sido más extendida y difundida. Criterios de 
acceso, aquellas consideraciones de las cuales se tiene mayor posibilidad de referenciar 
su fuente y/o constitutivos del background de la autora.
6  “La maldita Eris parió a la dolorosa Fatiga, al Olvido, al Hambre y los Dolores que 
causan llanto, a los Combates, Guerras, Matanzas, Masacres, Odios, Mentiras, Discursos, 
Ambigüedades, al Desorden y la Destrucción, compañeros inseparables, y al Juramento, 
el que más dolores proporciona a los hombres de la tierra siempre que alguno perjura 
voluntariamente” (Hesiodo, 1990, p.80).
7  “Y vio la mujer que el árbol era bueno para comer, y que era agradable a los ojos y de-
seable para alcanzar la sabiduría; y tomó de su fruto y comió; y dio también a su marido, 
el cual comió así como ella” (Santa Biblia, 2009, p.5). 



14

Esther Pineda G.

nitencia/la virtud, la santa/la pecadora, la pudorosa/la libertina, la 
madre/la prostituta. 

Por su parte, San Agustín de Hipona (354-430) también haría eco 
de dichas concepciones sobre la mujer: “Es Eva, la tentadora, de quien 
debemos cuidarnos en toda mujer... No alcanzo a ver qué utilidad puede 
servir la mujer para el hombre, si se excluye la función de concebir 
niños” (De Hipona en Cifre & González, 2014, p. 221).8

Santo Tomas de Aquino (1225-1274) haría énfasis en el carácter 
intrínseco de la inferioridad femenina al introducir la idea de que la 
mujer: “Debe estar sometida al marido como su amo y señor, pues el 
varón tiene una inteligencia más perfecta y una virtud más robusta” 
(Aquino en Solares, 2015, p. 92).

Finalmente, Erasmo de Rotterdam (1466-1536) también desesti-
maría la condición de ser mujer y su participación en la producción de 
conocimiento afirmando que: 

Si, por ventura, alguna mujer quisiera sentar plaza de sabia, no 
conseguiría sino ser dos veces necia; es como si, a despecho de 
Minerva, se enviara un buey al gimnasio; porque todo aquel que 
contra su naturaleza toma las apariencias de la virtud, torciendo 
su innata inclinación, no logra sino que el vicio aparezca más de 
bulto. Del mismo modo que, como dice un proverbio griego, “aunque 
la mona se vista de seda, mona se queda”, así la mujer será siempre 
mujer; es decir, necia, disfrácese como se disfrace (De Rotterdam, 
2005, p. 85-86).

Ahora bien, el pensamiento filosófico también conspiraría en la 
categorización e infravaloración de la mujer, así como a la prolongación 
del estigma y desigualdades existentes a través de un conglomerado de 
reflexiones y postulados discriminatorios; legitimadores del orden social 
impuesto sobre la base de arbitrarios criterios de inferioridad-superiori-
dad otorgados por la naturaleza.  Entre ellas, concepciones provenientes 
de la filosofía clásica como las emitidas por Aristóteles (384-322): 

La naturaleza ha fijado, por consiguiente, la condición especial de la 
mujer y la del esclavo. La naturaleza no es mezquina como nuestros 
artistas, y nada de lo que hace se parece a los cuchillos de Delfos 
fabricados por aquéllos. En la naturaleza un ser no tiene más que 
un solo destino, porque los instrumentos son más perfectos cuando 
sirven, no para muchos usos, sino para uno solo. Entre los bárbaros, 
la mujer y el esclavo están en una misma línea, y la razón es muy 
clara; la naturaleza no ha creado entre ellos un ser destinado a 
mandar (Aristóteles, 2004, p. 24). 

8  La Ciudad de Dios, Libro XIV, Capítulo XI.


