


Martyniuk cuarta.indd   2Martyniuk cuarta.indd   2 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



CRÍTICA Y ESTILOS DE INSUMISIÓN 

Martyniuk cuarta.indd   3Martyniuk cuarta.indd   3 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Martyniuk cuarta.indd   4Martyniuk cuarta.indd   4 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Crítica y estilos 
de insumisión 

En compañía de Ludwig Wittgenstein, 
Michel Foucault y Cornelia Vismann  

Claudio Martyniuk y Oriana Seccia 
(Coordinadores)

Martyniuk cuarta.indd   5Martyniuk cuarta.indd   5 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Cuidado de la edición: Magalí C. Álvarez Howlin 
Armado: María Victoria Ramírez
Corrección de galeras: Marina Rapetti

© De esta edición, Prometeo Libros, 2022 
Pringles 521 (C1183AEI), Buenos Aires, Argentina 
Tel.: (54-11) 4862-6794 / Fax: (54-11) 4864-3297 
editorial@treintadiez.com
www.prometeoeditorial.com

Hecho el depósito que marca la Ley 11.723 
Prohibida su reproducción total o parcial 
Derechos reservados

Crítica y estilos de insumisión : en compañía de Ludwig Wittgenstein, 
Michel 
   Foucault y Cornelia Vismann / Claudio Martyniuk ... [et al.] ; compilación 
de Claudio 
   Martyniuk ;  Oriana Seccia. - 1a ed - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : 
Prometeo Libros, 2022.
   Libro digital, PDF

   Archivo Digital: descarga y online
   ISBN 978-987-816-460-1

   1. Filosofía Clásica. I. Martyniuk, Claudio II. Martyniuk, Claudio, comp. 
III. Seccia, Oriana, comp. 
   CDD 190
 



Índice
Prólogo
Claudio Martyniuk y Oriana Seccia  .............................................................9

Ludwig Wittgenstein y Fritz Mauthner. 
La dimensión trágica del ejercicio crítico
Silvia Rivera .................................................................................................11

Poder, ética y sujeto en Michel Foucault.
Dudas sobre el cuidado de sí como práctica de resistencia
Mauro Benente ............................................................................................27

Los rastros de Pierre Legendre en Enrique Marí
José Bellido ..................................................................................................51

Diferencia e indiferencia en el pensamiento social contemporáneo. 
Apuntes para una ciencia social retórica
Oriana Seccia...............................................................................................67

Verdad y negación del sexo. Una hermenéutica de la sexualidad posmoderna
Esteban Dipaola...........................................................................................89

(Re)montando imágenes, gestos, y palabras: El pasado reciente 
argentino y las producciones estético-testimoniales de sus herederos
Magalí Haber .............................................................................................101

La revolución de lxs “nada”: una aproximación al debate sobre 
orientación sexual, identidad de género y discriminación
Paula Viturro Mac Donald .........................................................................127

Las lecciones de escritura del derecho
Cornelia Vismann ......................................................................................155

Abstracción de lo sensible, impertinencia, esperanza, expediente
Claudio Martyniuk ....................................................................................215

Martyniuk cuarta.indd   7Martyniuk cuarta.indd   7 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Martyniuk cuarta.indd   8Martyniuk cuarta.indd   8 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



9

Prólogo

Caja de herramientas, botiquín de primeros o segundos auxilios, 
archivo de conceptos y metáforas, también fantasías de empirismos 
ficticios, materialidades de novelas jurídicas, danzas de ilusiones 
críticas y espectros insumisos: he aquí nuestra Pandora, una caja 
babélica, un libro polifónico. No se revocan abstracciones encarnadas. 
No se patenta un silencio que reinventa el ruido. Se trazan visiones 
no exaltadas, aunque no siempre serenas. Emerge, muy de tanto en 
tanto, cierta melancolía, una soledad acompañada. Torre inclinada 
por condensaciones y fi guraciones, rascacielos horizontal que en sus 
renglones enlista a Wittgenstein y Foucault, a Legendre y Marí, a Kafka 
y Carson, a Agamben y Rancière, a Melville y Benjamin, a Derrida y 
Vismann, red de círculos que se entrelazan e intersectan el siglo pasado 
y el presente, que captan movimientos, tanteos de nuestro pensar, de 
su pesar. ¿Cómo escribir desde la persistencia de la violencia radical? 
Violencia de los poderes, violencia de la escritura, violencia de la crítica 
devenida dogma, autocomplaciente. ¿Cómo escribir sin perpetuarla, 
sin congelar sus gritos, ni museificarla, ni convertirla en papers? 
Entre la fi delidad y la traición a esa interrogación, ensayamos en estas 
páginas, desde estilos y temáticas múltiples, arrojamos sombras atentas, 
esperanzas heteróclitas.

Los artículos que integran este libro están vinculados al proyecto 
de investigación “Cuerpos insumisos y paradigma crítico. Distancia 
y proximidad en el hilo del conocimiento al reconocimiento: 
memoria, testimonio y representación” (UBACyT 2011-14, Instituto de 
Investigaciones Gino Germani, Universidad de Buenos Aires). José Bellido 
(Birbeck College, University of London), participante de las Jornadas 
Internacionales “Enrique Marí. Derecho, Filosofía y Política” (Facultad 

Martyniuk cuarta.indd   9Martyniuk cuarta.indd   9 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Claudio Martyniuk y Oriana Seccia (Coordinadores)

10 

de Derecho, UBA, 2011) y del Seminario “Juris-fi cción. Derecho, archivo y 
fi cciones: las teorías de Enrique Marí, Cornelia Vismann e  Yan Thomas” 
(Facultad de Derecho, UBA, 2012) –ambas actividades organizadas desde 
el referido UBACyT– ha promovido la traducción del texto de Cornelia 
Vismann (1961-2010). Asimismo debemos agradecerle a Balthasar 
Haussmann, marido de Cornelia, que autorizó la publicación, así como a 
Kerstin Schuster y Alexander Roesler, quienes saludaron la traducción en 
representación de S. Fischer Verlag, editores de Akten. Medientechnik und 
Recht (Fischer Taschenbuch GmbH, Frankfurt am Main, 2000), el libro de 
Vismann del cual se publica aquí la Introducción y el Capítulo primero. 
Esta edición ha sido posible por el subsidio económico brindado por la 
Universidad de Buenos Aires mediante el citado proyecto UBACyT.

Claudio Martyniuk y Oriana Seccia 

Martyniuk cuarta.indd   10Martyniuk cuarta.indd   10 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



11

Ludwig Wittgenstein y Fritz Mauthner. 
La dimensión trágica del ejercicio crítico1

Silvia Rivera

“La fi losofía es teoría del conocimiento. La teoría del cono-

cimiento es crítica del lenguaje (Sprachkritik). La crítica del 

lenguaje es la tarea encaminada a liberar el pensamiento, a 

expresar que los hombres nunca logran ir más allá de una 

descripción metafórica (bildliche Darstellung) de las palabras, 

ya utilicen el lenguaje cotidiano, ya el lenguaje fi losófi co.”

Fritz Mauthner - Wörterbuch der Philosophie: 

Neue Beiträge zu einer Kritik der Sprache

1- ¿Una obra fragmentada?

Desde la poco feliz separación russelliana de la obra –y quizás 
también del autor– en dos partes irreconciliables mentadas como “WI 
y WII”, la idea de que hay más de un Wittgenstein se ha convertido en 
un lugar común, no solo de manuales de fi losofía sino también de textos 
especializados. A modo de atenuante vale recordar que una primera 
diferenciación binaria fue alentada por el propio Wittgenstein, cuando 
en las Investigaciones fi losófi cas impugna el reduccionismo lógico a la 

1 Una primera versión de este trabajo se presentó en las XI Jornadas Nacionales Ágora 
Filosófi ca “La función de la crítica en la fi losofía contemporánea”, organizadas por 
el CONICET y la Asociación Argentina de Investigaciones Éticas, Consejo Regional 
Buenos Aires, en Mar del Plata, los días 17, 18 y 19 de noviembre de 2011.

Martyniuk cuarta.indd   11Martyniuk cuarta.indd   11 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Claudio Martyniuk y Oriana Seccia (Coordinadores)

12 

hora de estudiar el lenguaje, incluyéndose a sí mismo como “autor del 
Tractatus logico-philosphicus” en tal posición reduccionista2. 

En los últimos tiempos la exégesis se ha detenido aún en descubrir o 
“inventar” nuevas escisiones, al punto de postular un “tercer Wittgens-
tein” –el de Sobre la certeza, por ejemplo– o también un Wittgenstein 
intermedio, representado por los textos correspondientes al período 
1929-1933/35. Se considera como texto central de este período a las 
Observaciones fi losófi cas3.

Por mi parte, y sin desconocer las diferentes etapas de desarrollo 
de su pensamiento, considero que la obra de Wittgenstein debe leerse 
como un todo coherente, como un movimiento del pensar en torno al 
lenguaje que tiene sus marchas, giros y contramarchas, pero que no ame-
rita fragmentaciones radicales. Es por esto, que más allá de diferencias 
ciertas, encontramos elementos constantes, supervivencias del Tractatus 
logico-philosophicus en sus escritos últimos y también interesantes anti-
cipaciones de desarrollos posteriores presentes ya en su obra temprana. 
Cito, solo a modo de ejemplo de tales “anticipaciones”, las proposiciones 
que en el Tractatus tratan sobre las leyes científi cas, presentándolas como 
reglas “arbitrarias” para la formación de proposiciones descriptivas del 
mundo. También una primera crítica al atomismo, que haciendo centro 
en la proposición 3.3 del Tractatus, es certeramente puesta de manifi esto 
–aunque colocando el eje de la argumentación de puntos diferentes, si 
bien complementarios– por Hidé Hishiguro y por Carla Cordua4. 

2 Dice Wittgenstein: “Es interesante comparar la multiplicidad de herramientas del 
lenguaje y de sus modos de empleo, la multiplicidad de géneros de palabras y ora-
ciones, con lo que los lógicos han dicho sobre la estructura del lenguaje (incluyendo 
al autor del Tractatus logico-philosophicus).” (Wittgenstein, 1988a: 41)
3 Sabine Knabenshuh de Porta aboga por dar entidad a este Wittgenstein “intermedio” 
si bien para mostrar la continuidad de su obra a partir de un concepto clave: el de 
“espacio lógico” (Cfr.: Rivera y Tomasinis Bassols, A., 2010). 
4 Recordemos también que la crítica al llamado “atomismo” se manifi esta explícita-
mente con el abandono del carácter independiente de las proposiciones elementales, 
pero se insinúa aún antes, en la tensión presente entre atomismo y contextualismo 
dentro del propio Tractatus, tal como lo señalan Carla Cordua en su artículo titulado 
“Uso y referencia de los nombres” al destacar la forma general de la proposición 
como regla para la construcción de todas las proposiciones posibles y también Hidé 
Hishiguro en su referencia a la proposición como primer contexto en el que adquieren 
signifi cado los simples. (Cfr. Cordua,1976 e Hishiguro, 1971)

Martyniuk cuarta.indd   12Martyniuk cuarta.indd   12 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Crítica y estilos de insumisión 

13

Elijo entonces no detenerme en las diferencias –que en lo funda-
mental se estructuran en el desplazamiento desde la perspectiva lógica 
a la antropológica a la hora de encarar el estudio del lenguaje, con la 
consecuente fragmentación de “el lenguaje” en “lenguajes” históricos y 
comunitarios– para concentrarme en las afi rmaciones sostenidas por 
Wittgenstein a lo largo de toda su obra. Pero de ningún modo me guía 
en la tarea un afán meramente enumerativo, sino el interés por ubicar 
entre los tópicos constantes aquellos que funcionan a la manera de ejes 
articuladores del pensamiento wittgensteiniano. Entre estos ejes destaco 
–como dos aspectos de un problema único– la impugnación al ascenso 
metalingüístico por una parte, y el reconocimiento de la fi losofía como 
actividad de crítica del lenguaje, por la otra.

2- Ejes articuladores del pensamiento wittgensteiniano

En contundente oposición a fragmentaciones radicales á la Russell 
destacados autores se han dedicado a mostrar notas permanentes en 
el pensamiento de Wittgenstein. Lo hacen, sin embargo, dentro de un 
esquema por así decirlo “binario”: el Wittgenstein del Tractatus y el de 
las Investigaciones fi losófi cas. De este modo coinciden en su proclama de 
continuidad con otro grupo de intérpretes, que abandonan el esquema 
binario y se proclaman a favor de un “tercer Wittgenstein”. Destaco a 
Anthony Kenny también a Tomasini Bassols, entre los primeros; a Stroll, 
Baker y Sabine Knabenschuh de Porta, entre los segundos (Cfr. Kenny, 
1974; Tomasini Bassols, 2010; Stroll, 1994)5. Es curioso que los últimos 
autores citados defi endan todavía la continuidad a través del recurso 
a una multiplicación de escisiones o etapas, ya apelando a un “tercer 
Wittgenstein”, ya a uno “intermedio”.

Cabe señalar que las notas elegidas habitualmente para marcar la 
continuidad suelen incluir –y esto sin pretensión de exhaustividad– la 
distinción entre fi losofía y ciencia natural, la inexistencia de problemas 
fi losófi cos genuinos, la afi rmación del carácter descriptivo de la fi loso-
5 Considero que los puntos elegidos por Kenny para marcar la continuidad son 
discutibles, en tanto los de Tomasini apuntan a los grandes núcleos articuladores 
del pensamiento de Wittgenstein. Entre los defensores de la posición contraria véase 
también la exposición de Stroll sobre el tema (Cfr. Stroll, 1994). 

Martyniuk cuarta.indd   13Martyniuk cuarta.indd   13 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Claudio Martyniuk y Oriana Seccia (Coordinadores)

14 

fía y la presentación de la fi losofía como una actividad de análisis de 
lenguaje. 

Se siguen, a partir del reconocimiento de estos temas comunes, al 
menos dos observaciones. En primer lugar, que el concepto de “fi losofía” 
aparece, de un modo u otro, en todos los temas considerados continuos. 
Por lo tanto, explorar la concepción wittgensteiniana de la fi losofía se 
torna imprescindible a la hora de relevar continuidades. Pero se sigue 
también la falta de referencia a una tensión presente entre el explícito 
reconocimiento por parte de Wittgenstein de que la fi losofía es actividad 
de crítica del lenguaje con la también explícita impugnación wittgens-
teiniana a la legitimidad de la dimensión metalingüística. La pregunta 
es qué indica esta omisión. ¿Que no se trata de una cuestión relevante? 
¿O quizás que por su obviedad no merece referencia? Aún si éste fuera el 
caso, la legítima recuperación del pathos crítico de la fi losofía, en su radi-
cal desconfi anza hacia lo obvio, podría indicar que tal ausencia muestra 
la inquietud que provoca el tema de la impugnación a una dimensión 
“meta”, precisamente porque interpela nuestra tarea cotidiana de ejer-
cicio fi losófi co. Un ejercicio fi losófi co que, aún en el caso de inscribirse 
decididamente en el horizonte trazado por Wittgenstein, no logra a pesar 
de todo escapar por completo a referencias metalingüísticas, como –es 
bueno recordar– tampoco lo logró por completo la tarea del maestro. 

Según la afi rmación de Bertrand Russell, presente en su “Introduc-
ción” al Tractatus lógico-philosophicus, la “tesis más fundamental” de la 
teoría de Wittgenstein es que el elemento común entre proposición y 
hecho no puede ser dicho en el lenguaje. (Cfr. Russell, 2007:137). Es 
decir que todo aquello relacionado con la “expresividad” del lenguaje 
permanece inexpresado y, sobre todo, inexpresable. Precisamente el 
hecho de que en el ámbito de lo inexpresable se ubique al conjunto 
de la lógica y la fi losofía genera algunas dudas, en especial –continúa 
Russell– considerando que el propio Wittgenstein encuentra el modo de 
decir una buena cantidad de cosas acerca de lo que nada puede decirse, 
sugiriendo así una salida del laberinto, “ya a través de la jerarquía de len-
guajes o bien de cualquier otro modo” (Russell, 2007: 151). El problema 
es que el recurso a una “jerarquía de lenguajes” es una alternativa que 
Wittgenstein niega en el Tractatus, si bien no prescinde por completo 

Martyniuk cuarta.indd   14Martyniuk cuarta.indd   14 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Crítica y estilos de insumisión 

15

de ella y la tensión que esto genera se plasma de modo eminente en 
la impugnación fi nal al carácter signifi cativo de las proposiciones que 
integran su libro6.

Dos cuestiones considero importante señalar. En primer lugar que 
Russell pretende aplicar un tecnicismo pensado para resolver las pa-
radojas de los lenguajes formales a un tema que excede lo meramente 
formal, como es el planteo del Tractatus. Por otra parte, que el motivo de 
impugnación al ascenso metalingüístico por parte de Wittgenstein no 
se ubica tanto en la infi nitud de la serie de lenguajes y la consecuente 
imposibilidad de fi jar un metalenguaje último, uno de los problemas 
considerados en la época, y también en trabajos más recientes7, sino 
en el tema del “lenguaje-objeto”. El centro del problema se ubica para 
Wittgenstein en la imposibilidad del lenguaje de devenir “objeto”, ya 
que su función confi guradora o “modélica” lo coloca más bien del lado 
del “sujeto”.

Recordemos que Bertrand Russell presenta la teoría de la jerarquía 
de lenguajes en la citada “Introducción” al Tractatus, indicando en es-
critos posteriores que ésta se encontraba implicada ya en la teoría de 
los tipos, si bien es cierto que mientras la teoría de los tipos se proponía 
resolver paradojas lógicas, la teoría de la jerarquía de lenguajes se refi ere 
a paradojas semánticas (cfr. Russell, 1996). Por su parte, Alfred Tarski 
retoma tiempo después la cuestión otorgándole un particular impulso 
al vincularla con la concepción semántica de la verdad. Diferenciando 
los lenguajes coloquiales de los lenguajes formalizados, asegura que los 
primeros no contienen términos provenientes de una teoría del lenguaje 
que describa conexiones estructurales entre signos (Cfr. Tarski, 1997). 
Pero cuando investigamos el lenguaje de la ciencia –en especial de las 

6 En esta proposición Wittgenstein se refi ere a las proposiciones de su libro como 
“no signifi cativas” o “sin sentido”, utilizando al palabra alemana “unsinning” y no 
“sinnloss” reservada para las tautologías de la lógica y la matemática. 
7 Cito a modo de ejemplo el trabajo de Eduardo Barrio “Cuantifi cación irrestricta 
y ontología” presentada en la I Jornadas Nacionales e Internacionales “¿Por qué el 
lenguaje importa a la fi losofía?” realizada en Rosario el 31 de mayo y 1 de junio de 
2011. En este trabajo el autor examina entre otras cosas las condiciones lógicas de 
posibilidad de un lenguaje universal, que invalidaría parcial o totalmente la esfera 
de lo “inefable”.

Martyniuk cuarta.indd   15Martyniuk cuarta.indd   15 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Claudio Martyniuk y Oriana Seccia (Coordinadores)

16 

ciencias deductivas formalizadas– debemos distinguir claramente el 
lenguaje del cual hablamos y el lenguaje en el cual hablamos, así como 
debemos distinguir la ciencia que es objeto de la consideración de la 
ciencia en la cual esta consideración se hace. Precisamente son los as-
pectos estructurales de las ciencias los objetos primeros de los lenguajes 
segundos, también llamados “metaciencia”. 

De este modo, y más allá de las recurrentes citas al ejemplo para-
digmático de Tarski “la nieve es blanca”, está claro que la teoría de la 
jerarquía de lenguajes abre una amplia gama de ascensos a dimensio-
nes del lenguaje cada vez más abarcadoras –y que podemos llamar de 
modo general como dimensiones “meta”– que proliferan en el campo 
de diferentes ramas del saber: lógica, matemática, fi losofía, entre otras. 
La implementación de una crítica del lenguaje, cualquiera sea el modo 
de concebir esta crítica, parece ubicarse entonces necesariamente en la 
citada dimensión “metalingüística”.

3- El problema de la dimensión “meta”

Si bien la palabra “metalenguaje” no aparece como tal en ninguna de 
las proposiciones de los primeros escritos de Wittgenstein, el concepto 
al que hace referencia parece ubicarnos en tiempos tractarianos, con la 
afi rmación fuerte acerca de la imposibilidad de decir en el lenguaje la 
forma lógica que posibilita toda representación. Sin embargo, encontra-
mos en posteriores escritos de Wittgenstein expresiones francas que dan 
cuenta del sostenido rechazo de Wittgenstein a la dimensión “meta”. Cito 
como ejemplo el capítulo del Big Typescript titulado “There is no meta-
mathematics” –en el que Wittgenstein afi rma: “No hay metamatemática. 
Hay cálculos en los que los números son usados pero no mencionados” 
(Wittgenstein, 2005:276). La negación del metalenguaje se hace explícita 
también en numerosos pasajes de la Gramática fi losófi ca, entre ellos: 

La tarea de la fi losofía no es la creación de un lenguaje ideal, sino aclarar 

el uso del lenguaje existente. Me está permitido hacer uso de la palabra 

‘regla’ sin tener primero que decodifi car las reglas de uso de esta palabra. 

Si la fi losofía tuviera que ver con el concepto de cálculo de todos los cálcu-

los, habría una metafi losofía. Pero no la hay. (Wittgenstein, 1992:35)

Martyniuk cuarta.indd   16Martyniuk cuarta.indd   16 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Crítica y estilos de insumisión 

17

Se trata de afi rmaciones interesantes porque Wittgenstein se aleja con 
decisión del proyecto de la tradicional fi losofía analítica descalifi cando 
uno de sus recursos más preciados. Recurso que además, en palabras 
de Bergman, le permite a la fi losofía analítica diferenciarse nítidamente 
de toda especulación “prelingüística”8:

Mucho de lo paradójico, absurdo y opaco de la fi losofía prelingüística 

venía de la carencia de la distinción entre hablar y hablar acerca del hablar. 

Este fallo o confusión es más difícil de evitar de lo que se puede pensar. 

El método es la forma más segura de evitarlo. (Bergman, 1964:177)

Dejando de lado la discutible caracterización de la fi losofía llamada 
“prelingüística” como absurda, paradójica y opaca, la cita resulta rele-
vante en tanto muestra la sobredimensión otorgada al recurso metalin-
güístico por la fi losofía lingüística de corte analítico, que lo considera 
parte de un método capaz de garantizar claridad, precisión y seriedad 
al trabajo fi losófi co. Se sigue de aquí la consecuente expansión y proli-
feración de “metalenguajes” en diferentes áreas (ciencia, ética, fi losofía, 
epistemología, entre otras). En el campo específi co de la “metafi losofía” 
se ubica el reconocimiento de que todo problema fi losófi co es un proble-
ma de lenguaje y por lo tanto su esclarecimiento requiere del “ascenso 
semántico” al que refi ere, entre otros, Quine (Cfr. Quine, 1968). En pos 
de un ideal de pretendida transparencia y rigurosidad, la estrategia del 
ascenso semántico permite –para estos autores– conducir la cuestión 
a un dominio donde el acuerdo es más sencillo, en tanto no se dirime 
ya sobre objetos sino sobre palabras, y esto favorecería francamente a 
la fi losofía. 

Ahora bien, ¿por qué preferir el acuerdo al desacuerdo o disenso? ¿Por 
qué la convergencia y superación de diferencias es un objetivo deseable 
frente al peligro de la particularidad y la dispersión? En todo caso, el 

8 Se impone en este punto alguna aclaración en torno al vínculo entre fi losofía lin-
güística y fi losofía analítica. Si bien la fi losofía analítica se ubicó en el momento de 
emergencia del llamado “giro lingüístico”, considero que no pueden considerarse 
sinónimos, aún cuando con frecuencia se alienta tal identifi cación. Porque sin duda 
las posibilidades de análisis del lenguaje son mucho más amplias y sobre todos más 
fértiles que las que establece la tradición analítica, al tiempo que es posible rastrearlas 
en autores previos a esta aclamada revolución fi losófi ca (Cfr. Rorty, 1990).

Martyniuk cuarta.indd   17Martyniuk cuarta.indd   17 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Claudio Martyniuk y Oriana Seccia (Coordinadores)

18 

intento es reforzar el proyecto analítico con una apuesta “metavalo-
rativa” –implícita o no tanto– que inviste de superioridad a la opción 
por la universalidad y necesidad de un formalismo pretendidamente 
diáfano, frente a la opción por la materialidad y la contingencia. Supe-
rioridad que se mide en términos de seriedad intelectual y legitimidad 
académica, considerando que aquello que se valora es el ascetismo y la 
pulcritud en la tarea por sobre la riqueza y fertilidad de los resultados. 
Nada de resonancias ni ambigüedades. Nada de metáforas y analogías. 
Precisamente sobre los abusos de estas fi guras literarias escribió Jacques 
Bouveresse en su libro Prodigios y vértigos de la analogía, con prólogo de 
Sokal y Bricmont. Respaldado por tales prologuistas, este estudioso de 
Wittgenstein denuncia como “imposturas intelectuales” a aquellos textos 
que surgen en el cruce de géneros, tradiciones y recursos estilísticos. 
Cruces e interesecciones que sólo logran expandir una temida “oscu-
ridad”, dice Bouveresse apelando –en franca paradoja– a una fi gura de 
corte metafórico que está atravesada por resonancias a un mismo tiempo 
epistemológicas y morales (Cfr. Bouveresse, 2005). La oscuridad rela-
cionada con la confusión y la desorientación intelectual por una parte, 
y relacionada también con el mal y el vicio moral, por la otra.

Precisamente, no sólo el rechazo de tan preciado recurso se lee desde 
el Tractatus hasta las obras correpondientes a períodos posteriores de 
la vida del fi lósofo austríaco, sino que las categorías conceptuales que 
Wittgenstein introduce a partir de la década del treinta para dar cuenta 
de nuestras prácticas discursivas (entre ellas de modo eminente “juegos 
de lenguaje” y “formas de vida”) invalidan la posibilidad de un acuerdo 
“universal” acerca del uso de palabras entre miembros de diferentes 
comunidades históricas. Son las formas de vida las que en cada caso 
defi nen los signifi cados, sin postular un exterior común y superador que 
permita dirimir acuerdos o desacuerdos. 

Por una parte, todo intento de metavaloración fundada en la transpa-
rencia de un lenguaje universal se manifi esta improcedente y ya en sus 
primeros escritos, en función de la inexpresabilidad de la forma lógica 
que admite para su mostración recursos tales como la “analogía” con la 
notación musical en la partitura y con el disco gramofónico (Wittgens-
tein, 2007a: 71-73). Por la otra, y aún cuando en sus escritos posteriores 

Martyniuk cuarta.indd   18Martyniuk cuarta.indd   18 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Crítica y estilos de insumisión 

19

el ideal de transparencia se quiebra de la mano de una nueva analogía 
–recurso sospechado por Bouveresse– entre lenguaje y juego, se afi anza 
el reconocimiento de una inconmensurabilidad radical que defi ne todo 
instrumento de medición hacia el interior de las formas de vida9. 

4- El lenguaje de la crítica

La fi losofía en su sentido positivo o terapéutico, nos dice Wittgens-
tein a lo largo de toda su obra, no es teoría sino ejercicio, actividad. 
Actividad de crítica del lenguaje que se aproxima cada vez a la crítica 
cultural, o crítica de ciertas formas de vida. Aproximación que se pone 
de manifi esto a partir de la recuperación de la dimensión histórica y 
social del lenguaje que Wittgenstein logra incorporando las categorías 
“juegos de lenguaje” y “formas de vida” a su propio ejercicio intelectual. 
Recordemos que para Wittgenstein juegos de lenguaje y formas de vida 
son –a la manera de las dos caras de una misma moneda– instancias 
por completo indisociables, que funcionan como un entramado único 
que solo admite distinción en vistas a su esclarecimiento teórico.10 Se 
sigue entonces que todos los aspectos y productos de una forma de 
vida tienen una estructura o articulación lingüística, de modo tal que 
la crítica, toda crítica es siempre crítica del lenguaje por una parte, al 
tiempo que toda crítica del lenguaje se vincula necesariamente con la 
crítica a una cultura o forma de vida. 

Si seguimos este razonamiento, se impone analizar sus consecuencias. 
¿Cómo conciliar la tarea crítica del lenguaje que Wittgenstein atribuye 
a la fi losofía en sentido positivo, con su constante impugnación de la 
dimensión metalingüística, en especial en el campo propio de los estu-
dios culturales? Sin duda, la crítica del lenguaje debe expresarse en un 
lenguaje. Pero ¿cuál es el lenguaje de la crítica? Si la crítica se ejercita 

9 Wittgenstein recurre muchas veces a la comparación de las reglas de los juegos con 
intrumentos de medida. Recordemos su observación del metro-patrón, que nunca 
podrá erigirse en “metaregla” dado que su signifi cado se establece en función del 
contexto institucional de cada forma de vida. (Cfr. Wittgenstein, 1986)
10 Se presenta aquí el problema que supone concebir formas de vida sin lenguaje o 
también proponer algún tipo de superioridad lógica entre estos conceptos: juegos 
de lenguaje y formas de vida. (Cfr. Scotto: 2009)

Martyniuk cuarta.indd   19Martyniuk cuarta.indd   19 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Claudio Martyniuk y Oriana Seccia (Coordinadores)

20 

desde el lenguaje que es objeto de examen, el problema de la autorrefe-
rencialidad –y con ella las paradojas que tal autorreferencialidad deto-
na– resulta insoslayable. En tanto, si para ejercitar la crítica del lenguaje 
nos ubicamos en otro lenguaje, éste no puede ser inconmensurable con 
el primero, sino que debe contenerlo y por lo tanto debe ser en cierto 
sentido “superior”. Ocurre entonces que la recaída en un ascenso meta-
ligüístico resulta difícil de evitar, así como también los riesgos prácticos 
que tal superioridad implica: el dogmatismo que supone erigir en “patrón 
de medida” a la comunidad o forma de vida que maneja las reglas del 
metalenguaje en cuestión. 

Es decir que, una vez más, la dimensión “meta” muestra la presencia 
de elementos metavalorativos entrelazados con otros en que se pretenden 
puramente lógicos o aun epistémicos. Si la valoración está presente, la 
cuestión del lenguaje de la crítica muestra implicancias prácticas y aun 
políticas que exceden los ideales expertos de transparencia y neutrali-
dad. Porque está claro que quien o quienes administren el metalenguaje 
crítico se ubicarán en una posición de franca autoridad. 

La respuesta a estas cuestiones, en apariencia sin salida, se encuentra 
en los ejercicios de escritura que Wittgenstein despliega a lo largo de su 
vida. Ejercicios originales, pero con arraigo en temas, autores, y aun en 
problemáticas que podemos encontrar también en otros intelectuales 
de la época, algunos de ellos citados por el propio Wittgenstein. En el 
Tractatus, por ejemplo, un libro por demás escueto en citas de autores, 
leemos en la proposición 4.0031:

Toda la fi losofía es “crítica del lenguaje” (pero no, en absoluto, en el 

sentido de Mauthner). Es mérito de Russell haber mostrado que la forma 

lógica aparente de la proposición no debe ser necesariamente su forma 

real (Wittgenstein, 2007a: 71).

Wittgenstein no acuerda con Fritz Mauthner, sin embargo le dedica 
una mención especial en un libro en extremo parco en citas de autores. 
Es decir que, más allá del desacuerdo, Mauthner es un referente. Este 
austríaco “diletante”, tal como él mismo gusta denominarse (Cfr. Mau-
thner, 1911: 9), que denunció las supersticiones que el lenguaje instala 
cuando palabras abstractas resultan reifi cadas, puso de manifi esto la 

Martyniuk cuarta.indd   20Martyniuk cuarta.indd   20 14/03/2014   16:36:3614/03/2014   16:36:36



Crítica y estilos de insumisión 

21

necesidad de una Sprachkritik que alcance a reconocer los límites de lo 
decible. Para Mauthner el lenguaje introduce orden en una cultura dada, 
del mismo modo que una regla ordena un juego: 

El lenguaje es solamente convención, al modo de la regla de un juego: 

cuantos más participantes haya tanto más compulsiva será. De todos 

modos no es su tarea la de aprehender o la de alterar el mundo real 

(Mauthner, 1911:57).

Una curiosa combinación entre relativismo extremo y psicologismo 
a la hora de encontrar el origen de los conceptos lleva a Mauthner a 
una conclusión escéptica: “Tan pronto como tenemos algo que decir, 
estamos forzados a guardar silencio” (Mauthner 1911: 65). El lenguaje 
es un fenómeno social incapaz de transmitir conocimiento verdadero 
y precisamente es este carácter convencional el que deja fuera todo lo 
realmente importante. Relativismo y psicologismo son notas que hacen 
a la propuesta de Mauthner insatisfactoria para el joven Wittgenstein, a 
pesar del innegable impacto que le produjeron las palabras de este inte-
lectual vienés. A pesar de todo, la propuesta crítica de Mauthner dejó su 
huella en el Tractatus, y aún más en las Investigaciones fi losófi cas a través 
de metáforas compartidas. Una huella a pesar de las insatisfacciones. O 
quizás, a partir de estas insatisfacciones, Wittgenstein sintió el impulso 
de investir a su crítica de un especial rigor. Un rigor capaz de dar cuenta 
del lugar peculiar que ocupa la lógica –y también la ciencia– en nuestro 
lenguaje, nuestra cultura y nuestra forma de vida, distanciándose en este 
punto de las afi rmaciones más fuertes de Mauthner, que reducen las 
leyes científi cas y también a las leyes morales a “juegos de la cognición 
humana”, la fable convenue del saber (Mauthner 1911:71). 

Por el contrario, Wittgenstein sí aspira al rigor y radicalidad en 
la crítica y la argumentación. Un rigor que no es el del “ideal”, ni se 
reduce a artifi cios formales. La claridad ansiada por Wittgenstein debe 
ser completa, pero en la implementación de una modalidad crítica 
capaz de sortear tanto autoritarismos dogmáticos como relativismos 
complacientes. Es, precisamente, el rechazo al relativismo otro de los 
elementos que aleja a Wittgenstein de Mauthner. En su búsqueda de un 
criterio de justicia/justeza dentro del único lenguaje que hablamos y nos 

Martyniuk cuarta.indd   21Martyniuk cuarta.indd   21 14/03/2014   16:36:3714/03/2014   16:36:37



Claudio Martyniuk y Oriana Seccia (Coordinadores)

22 

habla –de un criterio que podemos considerar “material”– Wittgenstein 
explora otras formas de decir, de mostrar y de iluminar los límites del 
lenguaje.

De este modo, rechazando metalenguajes y las metavaloraciones que 
éstos instalan, sin temer a las paradojas y haciendo uso de metáforas y 
analogías Wittgenstein construye un modelo de crítica radical al mismo 
tiempo que histórica, situada y parcial, que sólo en apariencia “deja las 
cosas”. Porque si bien es cierto que, como afi rma Mauthner, nuestras 
descripciones no pueden ir más allá de lo metafórico, todas no valen lo 
mismo y esto en virtud de su capacidad para iluminar supuestos y po-
tenciar, en consecuencia, la capacidad de creación y de transformación 
tanto de los lenguajes como de las formas de vida. 

Se trata entonces de alcanzar la übersicht o representación sinóptica, 
“concepto que tiene para nosotros una importancia fundamental” afi rma 
Wittgenstein en su manuscrito “Filosofía” (Wittgenstein, 1997). Se trata 
de una visión o representación directamente relacionada con la práctica 
de la fi losofía en su versión terapéutica, que nos muestra los eslabones 
conectantes entre nuestras prácticas y nuestros conceptos. Una fi losofía 
terapéutica o crítica, que llevada hasta sus últimas consecuencias nos 
permite acceder a las bases mismas sobre las que se asientan las repre-
sentaciones necesariamente metafóricas de cada grupo social. Porque 
no se trata sólo de representar o describir, sino de mostrar también el 
modo de descripción elegido. 

Son estos los cimientos que Wittgenstein reclama al expresar en el 
aforismo 30 de Cultura y Valor “No me interesa levantar una construcción, 
sino tener ante mi, transparentes, las bases de las construcciones posi-
bles” (Wittgenstein, 1995:40). Es a partir de esta radicalidad en la visión 
de los supuestos que posibilita el ejercicio de una übersicht –concebida 
como crítica de la relación entre lenguajes y formas de vida– que resulta 
posible progresar en el grado de compromiso que compartimos en la 
construcción social de los signifi cados. Queda claro que no se trata del 
mito del progreso que caracteriza a la cultura moderna, y que pretende 
erigir una construcción continua sobre bases que deliberadamente se 
sustraen a la consideración y a la crítica. Se trata de progresar en el re-
conocimiento de los límites, que son siempre límites del lenguaje. 

Martyniuk cuarta.indd   22Martyniuk cuarta.indd   22 14/03/2014   16:36:3714/03/2014   16:36:37



Crítica y estilos de insumisión 

23

5- Conclusión

La lectura conjunta de los textos de Ludwig Wittgenstein y de Fritz 
Mauther nos permite, no sólo realizar un registro de coincidencias y 
diferencias puntuales, sino que, muy especialmente, nos impulsa al 
reconocimiento de un mismo pathos compartido entre ambos pensa-
dores. Un común pathos trágico, que se manifi esta en la radicalidad de 
la crítica del lenguaje que practican. Una vez impugnada la dimensión 
metalingüística, la crítica del lenguaje nos enfrenta con la cuestión de 
los límites. Pero está claro que –en función de la centralidad que tanto 
Wittgenstein como Mauthner confi eren al lenguaje– estos límites no 
pueden ser trascendidos. Tampoco conjurados, ignorados o camufl ados 
bajo la fi gura del fundamento. Porque un intelectual que destaca a la 
ética no como discurso sino como toma de posición frente a los alcances 
de sus formas expresivas, rechaza estas posibilidades, eligiendo no sólo 
reconocer los límites sino hacerse cargo de ellos: esto es sostenerlos, 
mostrarlos, soportarlos en su necesaria e irredimible contingencia. 

Esta es la tragedia de una tensión irresoluble: producir criticando lo 
producido; decir pero indicando en lo dicho las ideologías que cargan 
al mensaje con mitos heredados. O callar, señalando que en ese silencio 
se manifi estan las fronteras constitutivas del pensamiento y del mundo. 
¿Dimensión trágica del pensamiento crítico en este choque constante 
con sus propios límites? Límites que no pueden ser trascendidos sino, 
en todo caso, soportados y señalados en su presencia inevitable. 

Cómo liberarse de las palabras y de las supersticiones de las pa-
labras, se pregunta Mauthner en la primera página de la “Introduc-
ción” de su libro (Mauthner, 1911: 21). Dónde encontrar la “palabra 
redentora”, esa que también busca Wittgenstein desesperadamente, 
una y otra vez, en sus días en el frente de batalla, tal como consta 
en la anotación del día 20 de enero de 1915 de su Diario Filosófico 
1914-1916 (Cfr. Wittgenstein, 2009: 62). Palabra redentora o salva-
dora, que se escabulle muy especialmente cuando el objeto de la 
investigación y el medio con que cuenta para la misma se designan 
con igual denominación, esto es, “con la palabra ‘lenguaje’”, nos dirá 
Mauthner, agregando que “nada es más triste que intentar redimir 

Martyniuk cuarta.indd   23Martyniuk cuarta.indd   23 14/03/2014   16:36:3714/03/2014   16:36:37


