


HACIA UNA TEORÍA CRÍTICA REFLEXIVA:

Max Horkheimer, Theodor W. Adorno y Pierre Bourdieu



HACIA UNA TEORÍA CRÍTICA REFLEXIVA:

Max Horkheimer, Theodor W. Adorno y Pierre Bourdieu



Emiliano Gambarotta

HACIA UNA TEORÍA 
CRÍTICA REFLEXIVA:

Max Horkheimer, Theodor W. Adorno
y Pierre Bourdieu

La Plata
2013



Emiliano Gambarotta

HACIA UNA TEORÍA 
CRÍTICA REFLEXIVA:

Max Horkheimer, Theodor W. Adorno
y Pierre Bourdieu

La Plata
2013



Cuidado de la edición: Magalí C. Álvarez Howlin 
Armado: Mabi Fraga
Corrección: María Eugenia López

© De esta edición, Prometeo Libros, 2022 
Pringles 521 (C1183AEI), Buenos Aires, Argentina 
Tel.: (54-11) 4862-6794 / Fax: (54-11) 4864-3297 
editorial@treintadiez.com
www.prometeoeditorial.com

Hecho el depósito que marca la Ley 11.723 
Prohibida su reproducción total o parcial 
Derechos reservados

Gambarotta, Emiliano 
   Hacia una teoría crítica reflexiva : Max Horkheimer, Theodor 
W. Adorno y Pierre Bourdieu / Emiliano  Gambarotta. - 1a ed - 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires : Prometeo Libros, 2022.
   Libro digital, PDF

   Archivo Digital: descarga y online
   ISBN 978-987-816-454-0

   1. Filosofía Política. 2. Sociología. I. Título.
   CDD 320.1
 



Índice

Agradecimientos ................................................................................ 13

Abreviaturas ...................................................................................... 15

Introducción. La crítica y sus (in)certezas............................................. 19

PRIMERA PARTE

NORMAS Y VALORES

I. El problema: entre lo normativo y el Vacío en los fundamentos, 
a partir de Georg Lukács...................................................................... 35
Dialéctica y totalidad .......................................................................... 37
Dos modos de la dialéctica sujeto-objeto .............................................. 39
El trabajo de distinción analítica......................................................... 39
El fundamento normativo y su certeza ................................................ 45
El impacto de totalidad y su vacío ....................................................... 51

[a] Sustancialismo de rol y despolitización....................................... 51
[b] El espacio de los posibles y el ámbito de los pensables .................. 53
[c] El vacío en los fundamentos ....................................................... 56

Escila y Caribdis ................................................................................. 58

II. Para una politización de la ciencia: Max Horkheimer 
y la utopía posible ............................................................................... 63
La práctica científica y su (des)politización........................................... 65
Crítica de las perspectivas metafísicas................................................. 65
La cientifización del espacio social: la política de la ciencia neutral........ 68
La cientifización del tiempo sociohistórico ......................................... 72



La ilustración y su dialéctica............................................................. 157
Opacidad y (sobre)reflexividad ......................................................... 159

V. La dialéctica aporética fórmula-estilo. De Adorno a Merleau-Ponty..... 167
Con estilo dialéctico ......................................................................... 169
Dialectizar a la dialéctica.................................................................. 169

[a] “Mala dialéctica” y dialéctica negativa ....................................... 169
[b] Para un crítica de la ontología................................................... 171
[c] Dialéctica sobrerreflexiva......................................................... 174

Dialéctica del concepto: otredad y pluralidad.................................... 177
Fórmula y estilo: entre lo pensable y lo impensable............................ 180

Derivaciones dialécticas.................................................................... 185
Certeza ontológica frente a incerteza valorativa ................................. 185
Un punto de vista “privilegiado” y sus limitaciones............................ 192
La dialéctica aporética entre triunfo y fracaso .................................... 197

La dialéctica aporética de la utopía-posible......................................... 200

VI. La carne ilustrada. De Merleau-Ponty a Adorno ............................. 207
El espesor de la carne y la pregunta por su achatamiento...................... 208
Praxis e incerteza............................................................................. 208
Excurso: el acogimiento de la incerteza y su cierre en Claude Lefort .... 213
De vuelta hacia Weber ..................................................................... 217

La dialéctica aporética de la carne ilustrada......................................... 218
La dialéctica entre dos prototipos ..................................................... 218
Crítica al estatus normativo.............................................................. 222
La dialéctica entre semejante y diferente ........................................... 225

La oclusión de la lucha y el impacto en lo político ................................ 227

TERCERA PARTE

LUCHA SIMBÓLICA, LUCHA POLÍTICA

VII. Ernesto Laclau: esencialismo negativo y disolución de la crítica..... 237
El juego de las diferencias como esencia negativa ................................ 239
La infinitud de lo social y su hegemonización .................................... 239
El establecimiento de una certeza (negativa) ..................................... 243

[a] El modus operandi .................................................................... 72
[b] Cosmos social y la producción de caos........................................ 74
[c] La crítica como politización ....................................................... 76

Ciencia y valores: utopía-posible, politeísmo y humanismo activo......... 78
La utopía-posible .............................................................................. 78
La adherencia entre ciencia y valores .................................................. 83

[a] Un (weberiano) politeísmo en los fundamentos .......................... 83
[b] La actitud crítica........................................................................ 85
[c] Aclaraciones weberianas............................................................ 87

El humanismo activo como cosmovisión valorativa ............................ 92
El teórico crítico: su epistemocentrismo y su Beruf ................................ 95

III. Jürgen Habermas: monoteísmo valorativo e imposibilidad 
del desacuerdo ................................................................................. 105
El proyecto habermasiano................................................................. 107
La razón comunicativa como fundamento normativo........................ 108
Las patologías de la sociedad moderna.............................................. 110
La separación forma-contenido ....................................................... 117

Una razón depurada ......................................................................... 119
Un sujeto abstracto.......................................................................... 120
La patologización del desacuerdo..................................................... 123
En defensa de la pureza.................................................................... 127

La despolitización de la política ......................................................... 132

SEGUNDA PARTE

ESTILO

IV. La disputa de la reflexividad: la dialéctica aporética como estilo....... 141
La lectura habermasiana: el rechazo del segundo giro reflexivo ............ 143
Giros .............................................................................................. 143
Pureza contra ambigüedad .............................................................. 145
Una cuestión de estilo...................................................................... 150

Fragmentos dialéctico aporéticos ...................................................... 151
Crítica genealógica y dialéctica aporética .......................................... 151
Idea de un sí mismo natural.............................................................. 153



La ilustración y su dialéctica............................................................. 157
Opacidad y (sobre)reflexividad ......................................................... 159

V. La dialéctica aporética fórmula-estilo. De Adorno a Merleau-Ponty..... 167
Con estilo dialéctico ......................................................................... 169
Dialectizar a la dialéctica.................................................................. 169

[a] “Mala dialéctica” y dialéctica negativa ....................................... 169
[b] Para un crítica de la ontología................................................... 171
[c] Dialéctica sobrerreflexiva......................................................... 174

Dialéctica del concepto: otredad y pluralidad.................................... 177
Fórmula y estilo: entre lo pensable y lo impensable............................ 180

Derivaciones dialécticas.................................................................... 185
Certeza ontológica frente a incerteza valorativa ................................. 185
Un punto de vista “privilegiado” y sus limitaciones............................ 192
La dialéctica aporética entre triunfo y fracaso .................................... 197

La dialéctica aporética de la utopía-posible......................................... 200

VI. La carne ilustrada. De Merleau-Ponty a Adorno ............................. 207
El espesor de la carne y la pregunta por su achatamiento...................... 208
Praxis e incerteza............................................................................. 208
Excurso: el acogimiento de la incerteza y su cierre en Claude Lefort .... 213
De vuelta hacia Weber ..................................................................... 217

La dialéctica aporética de la carne ilustrada......................................... 218
La dialéctica entre dos prototipos ..................................................... 218
Crítica al estatus normativo.............................................................. 222
La dialéctica entre semejante y diferente ........................................... 225

La oclusión de la lucha y el impacto en lo político ................................ 227

TERCERA PARTE

LUCHA SIMBÓLICA, LUCHA POLÍTICA

VII. Ernesto Laclau: esencialismo negativo y disolución de la crítica..... 237
El juego de las diferencias como esencia negativa ................................ 239
La infinitud de lo social y su hegemonización .................................... 239
El establecimiento de una certeza (negativa) ..................................... 243

[a] El modus operandi .................................................................... 72
[b] Cosmos social y la producción de caos........................................ 74
[c] La crítica como politización ....................................................... 76

Ciencia y valores: utopía-posible, politeísmo y humanismo activo......... 78
La utopía-posible .............................................................................. 78
La adherencia entre ciencia y valores .................................................. 83

[a] Un (weberiano) politeísmo en los fundamentos .......................... 83
[b] La actitud crítica........................................................................ 85
[c] Aclaraciones weberianas............................................................ 87

El humanismo activo como cosmovisión valorativa ............................ 92
El teórico crítico: su epistemocentrismo y su Beruf ................................ 95

III. Jürgen Habermas: monoteísmo valorativo e imposibilidad 
del desacuerdo ................................................................................. 105
El proyecto habermasiano................................................................. 107
La razón comunicativa como fundamento normativo........................ 108
Las patologías de la sociedad moderna.............................................. 110
La separación forma-contenido ....................................................... 117

Una razón depurada ......................................................................... 119
Un sujeto abstracto.......................................................................... 120
La patologización del desacuerdo..................................................... 123
En defensa de la pureza.................................................................... 127

La despolitización de la política ......................................................... 132

SEGUNDA PARTE

ESTILO

IV. La disputa de la reflexividad: la dialéctica aporética como estilo....... 141
La lectura habermasiana: el rechazo del segundo giro reflexivo ............ 143
Giros .............................................................................................. 143
Pureza contra ambigüedad .............................................................. 145
Una cuestión de estilo...................................................................... 150

Fragmentos dialéctico aporéticos ...................................................... 151
Crítica genealógica y dialéctica aporética .......................................... 151
Idea de un sí mismo natural.............................................................. 153



A mi abuelo Fico,
a mi tía Gogó.

Práctica autoritaria y práctica democrática........................................ 246
Teoría política y política .................................................................... 250
El cemento y su agrietamiento.......................................................... 250
Una actitud pitagórica ..................................................................... 255
Certeza negativa e incerteza ............................................................. 258

Un saber-poder despolitizado ........................................................... 260

VIII. Crítica de la dominación simbólica y Realpolitik de la razón. 
Bourdieu y lo simbólico .................................................................... 265
La lógica práctica en el plano simbólico .............................................. 267
Salidas contrastantes ....................................................................... 267
Lo simbólico: dominación, violencia, desposesión 
y la posibilidad de una lucha ............................................................ 272
El punto de vista escolástico............................................................. 278

La propuesta de una Realpolitik de la razón.......................................... 280
El ejercicio de lo universal................................................................ 280
Un resabio escolástico ..................................................................... 282
La razón y la utopía-posible ............................................................. 284

Crítica, lucha simbólica y lógica práctica ............................................ 291

IX. Socioanálisis y subversión simbólica. Bourdieu y la lucha política ..... 299
Socioanálisis, libertad y toma de conciencia ....................................... 300
El socioanálisis................................................................................ 300
Socioanálisis y “conciencia histórica” ............................................... 304
Un (nuevo) resabio escolástico......................................................... 308

Lucha en lo político, subversión simbólica e impacto caótico............... 311
Despolitización y reflexividad práctica caótica .................................. 311
Subversión simbólica ...................................................................... 316
De vuelta a la praxis ......................................................................... 320

La crítica, lo político y la incerteza ...................................................... 323

Conclusiones. A modo de abertura: teoría crítica reflexiva................... 329

Bibliografía ...................................................................................... 335



A mi abuelo Fico,
a mi tía Gogó.

Práctica autoritaria y práctica democrática........................................ 246
Teoría política y política .................................................................... 250
El cemento y su agrietamiento.......................................................... 250
Una actitud pitagórica ..................................................................... 255
Certeza negativa e incerteza ............................................................. 258

Un saber-poder despolitizado ........................................................... 260

VIII. Crítica de la dominación simbólica y Realpolitik de la razón. 
Bourdieu y lo simbólico .................................................................... 265
La lógica práctica en el plano simbólico .............................................. 267
Salidas contrastantes ....................................................................... 267
Lo simbólico: dominación, violencia, desposesión 
y la posibilidad de una lucha ............................................................ 272
El punto de vista escolástico............................................................. 278

La propuesta de una Realpolitik de la razón.......................................... 280
El ejercicio de lo universal................................................................ 280
Un resabio escolástico ..................................................................... 282
La razón y la utopía-posible ............................................................. 284

Crítica, lucha simbólica y lógica práctica ............................................ 291

IX. Socioanálisis y subversión simbólica. Bourdieu y la lucha política ..... 299
Socioanálisis, libertad y toma de conciencia ....................................... 300
El socioanálisis................................................................................ 300
Socioanálisis y “conciencia histórica” ............................................... 304
Un (nuevo) resabio escolástico......................................................... 308

Lucha en lo político, subversión simbólica e impacto caótico............... 311
Despolitización y reflexividad práctica caótica .................................. 311
Subversión simbólica ...................................................................... 316
De vuelta a la praxis ......................................................................... 320

La crítica, lo político y la incerteza ...................................................... 323

Conclusiones. A modo de abertura: teoría crítica reflexiva................... 329

Bibliografía ...................................................................................... 335



Agradecimientos

Esta investigación, o, mejor aun, este investigador, recibió el apoyo del
CONICET. Sin su financiamiento, este trabajo hubiese sido aún más cuesta
arriba. Toda la labor cristalizada en este libro se desarrolló en el ámbito del
CIMeCS (dentro del IdIHCS-UNLP/CONICET), en donde he encontrado
un excelente lugar de trabajo a lo largo de varios años. Mi agradecimiento a
su directora Amalia Eguía, así como a Susana Ortale y Luís Adriani, quienes
con su permanente laburo y buen humor consiguen volverlo el grato espacio
que es. Allí conocí a los cumpas del CICES (también dentro del IdIHCS-
UNLP/CONICET), que espero encuentren en este libro parte de las discusio-
nes que hemos tenido. Un enorme agradecimiento a todos ellos concentrado
en la figurado de su director, Ricardo Crisorio. Y, junto con ellos, a los com-
pañeros del Núcleo de Estudos e Pesquisas Educação e Sociedade Contemporâ-
nea, comandados por Alexandre Fernadez Vaz. Quiero agradecer también a
Cristina Tortti, Carlos Prego, Marcelo Prati, Antonio Camou y Aníbal Vi-
guera, pues en sus clases me formé como sociólogo. A Pablo Semán, porque
no poco de nuestras charlas laten debajo de este libro. A Cecilia Hidalgo,
cuyo constante aliento y apoyo me han acompañado a lo largo de estos años,
no hay unidad de medida que pueda mensurar mi agradecimiento. Lo
mismo sucede con Martín Plot, director de esta investigación y constante
apoyo para el desarrollo de la misma, quien me mostró una enorme genero-
sidad con su tiempo y sus ideas. Todo ello, a su vez, para impulsarme a en-
contrar mi propia voz, a no caminar sobre las huellas de otros sino a buscar
mi merleau-pontyano estilo.

Muchos son los amigos que me han acompañando a lo largo de esta her-
cúlea batalla con la hydra de los nueve capítulos. Quiero agradecer a Paula
Soza Rossi, Cintia González Leegstra, Mauricio Schuttemberg, Ana Perazzo,
Matías Maggio, Carolina Escudero, Valeria Emiliozzi, Paula Cicogna, María
Eugenia López, Mariana Caviglia, Micaela Cuesta, Lucía Wegelin, Rodrigo
Ottonello y Agustín Prestifilippo. También a los caóticos del Colectivo Asis-

13



Agradecimientos

Esta investigación, o, mejor aun, este investigador, recibió el apoyo del
CONICET. Sin su financiamiento, este trabajo hubiese sido aún más cuesta
arriba. Toda la labor cristalizada en este libro se desarrolló en el ámbito del
CIMeCS (dentro del IdIHCS-UNLP/CONICET), en donde he encontrado
un excelente lugar de trabajo a lo largo de varios años. Mi agradecimiento a
su directora Amalia Eguía, así como a Susana Ortale y Luís Adriani, quienes
con su permanente laburo y buen humor consiguen volverlo el grato espacio
que es. Allí conocí a los cumpas del CICES (también dentro del IdIHCS-
UNLP/CONICET), que espero encuentren en este libro parte de las discusio-
nes que hemos tenido. Un enorme agradecimiento a todos ellos concentrado
en la figurado de su director, Ricardo Crisorio. Y, junto con ellos, a los com-
pañeros del Núcleo de Estudos e Pesquisas Educação e Sociedade Contemporâ-
nea, comandados por Alexandre Fernadez Vaz. Quiero agradecer también a
Cristina Tortti, Carlos Prego, Marcelo Prati, Antonio Camou y Aníbal Vi-
guera, pues en sus clases me formé como sociólogo. A Pablo Semán, porque
no poco de nuestras charlas laten debajo de este libro. A Cecilia Hidalgo,
cuyo constante aliento y apoyo me han acompañado a lo largo de estos años,
no hay unidad de medida que pueda mensurar mi agradecimiento. Lo
mismo sucede con Martín Plot, director de esta investigación y constante
apoyo para el desarrollo de la misma, quien me mostró una enorme genero-
sidad con su tiempo y sus ideas. Todo ello, a su vez, para impulsarme a en-
contrar mi propia voz, a no caminar sobre las huellas de otros sino a buscar
mi merleau-pontyano estilo.

Muchos son los amigos que me han acompañando a lo largo de esta her-
cúlea batalla con la hydra de los nueve capítulos. Quiero agradecer a Paula
Soza Rossi, Cintia González Leegstra, Mauricio Schuttemberg, Ana Perazzo,
Matías Maggio, Carolina Escudero, Valeria Emiliozzi, Paula Cicogna, María
Eugenia López, Mariana Caviglia, Micaela Cuesta, Lucía Wegelin, Rodrigo
Ottonello y Agustín Prestifilippo. También a los caóticos del Colectivo Asis-

13



Abreviaturas

A continuación se presenta el listado de abreviaturas utilizado en las refe-
rencias bibliográficas del presente libro. En pos de facilitar su localización, se
las ha ordenado alfabéticamente por abreviatura.

AD Merleau-Ponty, M., Las aventuras de la dialéctica, Buenos Aires, 
Leviatán, 1957.

CD Bourdieu, P., Cosas dichas, Barcelona, Gedisa, 1996.
CP Bourdieu, P., El campo político, La Paz, Plural editores, 2001.
Cg Adorno, Th. W., Consignas, Buenos Aires, Amorrortu, 2003.
CRI Horkheimer, M., Crítica de la razón instrumental, Buenos Aires, 

Sur, 1969.
DFM Habermas, J., El discurso filosófico de la modernidad, Buenos Aires, 

Taurus, 1989.
DI Horkheimer, M. y Adorno, Th. W., Dialéctica de la ilustración. 

Fragmentos filosóficos, Madrid, Trotta, 2001.
DN Adorno, Th. W., Dialéctica negativa, en Obra completa, 6, Madrid, Akal, 

2005.
Dsn Adorno, Th. W., Disonancias, en Obra completa, 14, Madrid, Akal, 

2009.
EF Merleau-Ponty, M., Elogio de la filosofía, Buenos Aires, Nueva Visión, 

2006.
HCC Lukács, G., Historia y conciencia de clase, México, Grijalbo, 1969.
HES Laclau, E. y Mouffe, Ch., Hegemonía y estrategia socialista, Buenos Aires, 

FCE, 2006.
ISR Bourdieu, P. y Wacquant, L., Una invitación a la sociología reflexiva, 

Buenos Aires, Siglo XXI, 2005.
LMM Bourdieu, P. (director), La miseria del mundo, Buenos Aires, FCE, 2000.
LRP Laclau, E., La razón populista, Buenos Aires, FCE, 2005.
MM Adorno, Th. W., Minima Moralia, Madrid, Taurus, 2001.

15

temático Orientado a lo Social (CAOS), particularmente a Florencia, que
alentó y acompañó los avances de esta investigación y su posterior publica-
ción. Una especial mención a Eduardo Galak, quien me ha aguantado los tra-
pos en distintas instancias, pero sobre todo cuando las cosas se ponen
complicadas. A los compañeros de ruta, el trieto Hernández, Victoria Moli-
nari, mis primos Emiliana, Nahuel y Micaela, los amigos de años Nahuel,
Gustavo, Matías y Sebastián.

A Gui, que no sólo ha soportado las extensas jornadas que han dado lugar
a este libro, sino que también ha sabido instalarse en mis múltiples obsesio-
nes y manías de escritura, sin por ello dejar de reírse de ellas y, cuando encon-
tró la grieta, disrumpirlas, generando la risa común entre abrazos y caricias.

E.M.G.
La Plata, diciembre de 2012

14



Abreviaturas

A continuación se presenta el listado de abreviaturas utilizado en las refe-
rencias bibliográficas del presente libro. En pos de facilitar su localización, se
las ha ordenado alfabéticamente por abreviatura.

AD Merleau-Ponty, M., Las aventuras de la dialéctica, Buenos Aires, 
Leviatán, 1957.

CD Bourdieu, P., Cosas dichas, Barcelona, Gedisa, 1996.
CP Bourdieu, P., El campo político, La Paz, Plural editores, 2001.
Cg Adorno, Th. W., Consignas, Buenos Aires, Amorrortu, 2003.
CRI Horkheimer, M., Crítica de la razón instrumental, Buenos Aires, 

Sur, 1969.
DFM Habermas, J., El discurso filosófico de la modernidad, Buenos Aires, 

Taurus, 1989.
DI Horkheimer, M. y Adorno, Th. W., Dialéctica de la ilustración. 

Fragmentos filosóficos, Madrid, Trotta, 2001.
DN Adorno, Th. W., Dialéctica negativa, en Obra completa, 6, Madrid, Akal, 

2005.
Dsn Adorno, Th. W., Disonancias, en Obra completa, 14, Madrid, Akal, 

2009.
EF Merleau-Ponty, M., Elogio de la filosofía, Buenos Aires, Nueva Visión, 

2006.
HCC Lukács, G., Historia y conciencia de clase, México, Grijalbo, 1969.
HES Laclau, E. y Mouffe, Ch., Hegemonía y estrategia socialista, Buenos Aires, 

FCE, 2006.
ISR Bourdieu, P. y Wacquant, L., Una invitación a la sociología reflexiva, 

Buenos Aires, Siglo XXI, 2005.
LMM Bourdieu, P. (director), La miseria del mundo, Buenos Aires, FCE, 2000.
LRP Laclau, E., La razón populista, Buenos Aires, FCE, 2005.
MM Adorno, Th. W., Minima Moralia, Madrid, Taurus, 2001.

15

temático Orientado a lo Social (CAOS), particularmente a Florencia, que
alentó y acompañó los avances de esta investigación y su posterior publica-
ción. Una especial mención a Eduardo Galak, quien me ha aguantado los tra-
pos en distintas instancias, pero sobre todo cuando las cosas se ponen
complicadas. A los compañeros de ruta, el trieto Hernández, Victoria Moli-
nari, mis primos Emiliana, Nahuel y Micaela, los amigos de años Nahuel,
Gustavo, Matías y Sebastián.

A Gui, que no sólo ha soportado las extensas jornadas que han dado lugar
a este libro, sino que también ha sabido instalarse en mis múltiples obsesio-
nes y manías de escritura, sin por ello dejar de reírse de ellas y, cuando encon-
tró la grieta, disrumpirlas, generando la risa común entre abrazos y caricias.

E.M.G.
La Plata, diciembre de 2012

14



¿De qué lado nos inclinamos? La razón no puede ahí determinar
nada: hay un caos infinito que nos separa. Se juega una partida
[…] donde resultará cara o cruz. ¿Quién ganará? Con razón no
podéis hacer ni lo uno ni lo otro; con razón no podéis defender
ninguno de los dos. […] Es preciso apostar. Esto no es volunta-
rio; os habéis embarcado en ello: ¿Qué partido tomaremos?

Blaise Pascal

La política es una penetración poderosa y lenta de un material
duro. Requiere pasión y perspectiva a la vez. Ciertamente, toda
la experiencia histórica confirma la verdad: que el hombre no
hubiese logrado lo posible si no hubiese luchado una y otra vez
por lo imposible.

Max Weber

La profesión/vocación [Beruf] del teórico crítico es la lucha, a la
que pertenece su pensamiento, y no el pensamiento como algo
independiente o que se pueda separar de la lucha.

Max Horkheimer

17

MP Bourdieu, P., Meditaciones pascalianas, Barcelona, Anagrama, 1999.
NR Laclau, E., Nuevas reflexiones sobre la revolución de nuestro tiempo, 

Buenos Aires, Nueva Visión, 2000.
OE Merleau-Ponty, M., El ojo y el espíritu, Barcelona, 1986.
Ps Adorno, Th. W., Prismas. La crítica de la cultura y la sociedad, Barcelona,

Ariel, 1962.
QSH Bourdieu, P., ¿Qué significa hablar?, Madrid, Akal, 2008.
RA Bourdieu, P., Las reglas del arte, Barcelona, Anagrama, 1995.
RP Bourdieu, P., Razones prácticas, Barcelona, Anagrama, 2007.
SC Bourdieu, P., Sociología y cultura, México, Grijalbo, 1990.
Sg Merleau-Ponty, M., Signos, Barcelona, Seix Barral, 1964.
SP Bourdieu, P., El sentido práctico, Madrid, Taurus, 1991.
STV Bourdieu, P., Sobre la televisión, Barcelona, Anagrama, 2007.
TAC Habermas, J., Teoría de la acción comunicativa (dos tomos), 

Madrid, Taurus, 1999.
VI Merleau-Ponty, M., Lo visible y lo invisible, Madrid, Seix Barral, 1967.

16



¿De qué lado nos inclinamos? La razón no puede ahí determinar
nada: hay un caos infinito que nos separa. Se juega una partida
[…] donde resultará cara o cruz. ¿Quién ganará? Con razón no
podéis hacer ni lo uno ni lo otro; con razón no podéis defender
ninguno de los dos. […] Es preciso apostar. Esto no es volunta-
rio; os habéis embarcado en ello: ¿Qué partido tomaremos?

Blaise Pascal

La política es una penetración poderosa y lenta de un material
duro. Requiere pasión y perspectiva a la vez. Ciertamente, toda
la experiencia histórica confirma la verdad: que el hombre no
hubiese logrado lo posible si no hubiese luchado una y otra vez
por lo imposible.

Max Weber

La profesión/vocación [Beruf] del teórico crítico es la lucha, a la
que pertenece su pensamiento, y no el pensamiento como algo
independiente o que se pueda separar de la lucha.

Max Horkheimer

17

MP Bourdieu, P., Meditaciones pascalianas, Barcelona, Anagrama, 1999.
NR Laclau, E., Nuevas reflexiones sobre la revolución de nuestro tiempo, 

Buenos Aires, Nueva Visión, 2000.
OE Merleau-Ponty, M., El ojo y el espíritu, Barcelona, 1986.
Ps Adorno, Th. W., Prismas. La crítica de la cultura y la sociedad, Barcelona,

Ariel, 1962.
QSH Bourdieu, P., ¿Qué significa hablar?, Madrid, Akal, 2008.
RA Bourdieu, P., Las reglas del arte, Barcelona, Anagrama, 1995.
RP Bourdieu, P., Razones prácticas, Barcelona, Anagrama, 2007.
SC Bourdieu, P., Sociología y cultura, México, Grijalbo, 1990.
Sg Merleau-Ponty, M., Signos, Barcelona, Seix Barral, 1964.
SP Bourdieu, P., El sentido práctico, Madrid, Taurus, 1991.
STV Bourdieu, P., Sobre la televisión, Barcelona, Anagrama, 2007.
TAC Habermas, J., Teoría de la acción comunicativa (dos tomos), 

Madrid, Taurus, 1999.
VI Merleau-Ponty, M., Lo visible y lo invisible, Madrid, Seix Barral, 1967.

16



Introducción.
La crítica y sus (in)certezas

El objetivo de este libro es dotar de fundamentos no normativos al
modus operandi de una sociología crítica de nuestro presente, es decir, con-
figurar su modo de producción de manera tal que ni se funde normativa-
mente ni deje sin fundamentos a la práctica de la crítica. Por lo que se
discutirá con las perspectivas normativistas que asientan dicha práctica en
algún tipo de instancia incondicionada, referente para el establecimiento
de una certeza última que, de esta manera, queda por fuera de la crítica, de-
teniendo así su movimiento. Pero también se cuestionará la concepción
que, en su criticar el establecimiento de una certeza normativa (punto que
compartimos), adopta una posición especular a ella, fijando un nuevo in-
condicionado junto con su certeza, mas esta vez de carácter negativo: la
imposibilidad de alcanzar tal fundamento, por lo que la crítica no tendría
dónde cimentarse, diluyéndose la posibilidad de practicarla. Es este doble
rechazo el que enmarca la problemática de esta investigación, la cual en-
tonces busca dotar de fundamentos a la crítica, pero de unos que no sean
normativos; indagar cómo conformarlos (dejando atrás su definición por
la negativa) constituye, por tanto, nuestra preocupación central, y para
ello proponemos una perspectiva que acoge la incerteza en sus propios
fundamentos.

Con este fin trabajaremos los materiales que surgen del cruce entre las
perspectivas crítico-dialécticas elaboradas por Max Horkheimer y por
Theodor W. Adorno, con el pensamiento reflexivo desarrollado por Pierre
Bourdieu. Entre ambos registros hallamos un punto crucial de articulación
en el pensamiento de Maurice Merleau-Ponty, quien comparte con el pro-
yecto adorniano la crítica a las concepciones “cerradas” de la dialéctica y la
consecuente propuesta de una “dialéctica abierta”. A la vez que su concepción
de la sobrerreflexividad constituye uno de los insumos claves de la sociología

19



Introducción.
La crítica y sus (in)certezas

El objetivo de este libro es dotar de fundamentos no normativos al
modus operandi de una sociología crítica de nuestro presente, es decir, con-
figurar su modo de producción de manera tal que ni se funde normativa-
mente ni deje sin fundamentos a la práctica de la crítica. Por lo que se
discutirá con las perspectivas normativistas que asientan dicha práctica en
algún tipo de instancia incondicionada, referente para el establecimiento
de una certeza última que, de esta manera, queda por fuera de la crítica, de-
teniendo así su movimiento. Pero también se cuestionará la concepción
que, en su criticar el establecimiento de una certeza normativa (punto que
compartimos), adopta una posición especular a ella, fijando un nuevo in-
condicionado junto con su certeza, mas esta vez de carácter negativo: la
imposibilidad de alcanzar tal fundamento, por lo que la crítica no tendría
dónde cimentarse, diluyéndose la posibilidad de practicarla. Es este doble
rechazo el que enmarca la problemática de esta investigación, la cual en-
tonces busca dotar de fundamentos a la crítica, pero de unos que no sean
normativos; indagar cómo conformarlos (dejando atrás su definición por
la negativa) constituye, por tanto, nuestra preocupación central, y para
ello proponemos una perspectiva que acoge la incerteza en sus propios
fundamentos.

Con este fin trabajaremos los materiales que surgen del cruce entre las
perspectivas crítico-dialécticas elaboradas por Max Horkheimer y por
Theodor W. Adorno, con el pensamiento reflexivo desarrollado por Pierre
Bourdieu. Entre ambos registros hallamos un punto crucial de articulación
en el pensamiento de Maurice Merleau-Ponty, quien comparte con el pro-
yecto adorniano la crítica a las concepciones “cerradas” de la dialéctica y la
consecuente propuesta de una “dialéctica abierta”. A la vez que su concepción
de la sobrerreflexividad constituye uno de los insumos claves de la sociología

19



Ahora bien, ante un objetivo como el nuestro no cabedar por establecido
de antemano, como algo fijo y claro en sí mismo, qué es la crítica (junto con
la teoría que la sustenta), tendiendo así a una conceptualización sustancia-
lista de la misma. En estas primeras páginas, sin embargo, tan sólo podemos
decir que la “crítica” (en ligazón con su etimología) constituye la “puesta en
crisis” del objeto problemático que aborda (una manifestación artística, una
concepción teórica, una práctica social en general, la articulación de la socie-
dad en su conjunto); también podemos adelantar que aquí la entendemos
como una particular instancia del modo de producción de conocimiento
científico que, justamente, se orienta a generar dicha crisis, a disrumpir los
mecanismos reproductores de las lógicas dominantes en el entramado rela-
cional establecido. Sobre esta base nos interrogamos acerca de cómo puede
producirse esa disrupción, sobre qué fundamentos asentar la propia pers-
pectiva para que pueda llevarla a cabo. En definitiva, nos preguntamos por
su modus operandi, por aquello que la configura en tanto que crítica; por lo
que nuestra concepción acerca de ella será el producto del propio desarrollo
de esta investigación. Es decir que, a través de la discusión de las distintas
problemáticas aquí abordadas, iremos conformando la constelación de fac-
tores que configuran a esta particular práctica social que es la crítica.

Además, si nuestra pregunta no es sólo por cómo se produce un determi-
nado conocimiento sino también por cómo este impacta en el resto de las
prácticas sociales y en la sociedad en su conjunto (dos cuestiones que, como
se sostendrá, resultan indisociables), entonces no podemos percibir plena-
mente nuestra problemática si no es sobre el telón de fondo de las lógicas más
generales a través de las cuales se configura lo social. Más específicamente, de
lo que aquí llamaremos lo político, es decir, la forma en que la sociedad se da
un orden y se desordena a sí misma, que no ha de ser confundido con la polí-
tica, entendida en los términos de lo que Bourdieu concibe como el “campo
político”6. Esto es, como un particular microcosmos social que posee una “au-
tonomía relativa” frente al cosmos social, y del cual participan los “políticos
profesionales” (por decirlo con Weber)7. Así, la política refiere a la lógica de
este “microcosmos”, de central relevancia en la articulación de la sociedad,

Introducción. La crítica y sus (in)certezas

21

reflexiva bourdieuana.1 La puesta en diálogo de estos distintos registros, así
como sus tensiones o, mejor aún, los chispazos que sus fricciones generan,
es el camino por el cual buscaremos iluminar nuestra problemática.

El modo en que llevaremos esto a cabo se centra en un trabajo de lectura
que, como todo trabajo, transforma los materiales sobre los que se pone en
práctica; en pos no de realizar un comentario exegético de textos consagra-
dos, sino de producir con esos materiales teóricos una otra cosa, distinta a lo
planteado por ellos: nuestra propuesta de teoría crítica reflexiva.2 No busca-
mos, entonces, realizar un mero “comentario, esa especie de discurso apolo-
gético que el creyente se dirige a sí mismo”3 y que remite, en última instancia,
al carácter sacro del texto abordado o, mejor aún, a una dimensión aurática
que obtura su interrogación crítica. Antes bien, abordaremos esos materiales
como “clásicos”4, indagando lo que aún tienen para decirnos acerca del
mundo social; pues, como señala Merleau-Ponty, si bien a ciertas perspecti-
vas teóricas la historia

las transforma en “mensajes” o en piezas de museo. Hay otras a las que por el con-
trario mantiene en actividad, y no porque exista entre ellas y una “realidad” inva-
riable alguna milagrosa adecuación o correspondencia […] sino porque siguen
hablando más allá de los enunciados, de las proposiciones, obligados interme-
diarios si se quiere ir más lejos. Son los clásicos. Se les reconoce en que nadie los
toma al pié de la letra, y en que sin embargo los nuevos hechos no caen nunca
fuera de su competencia de un modo absoluto, en que extraen de ellos ecos nue-
vos, en que revelan en ellos relieves nuevos.5

Emiliano Gambarotta

20

1 Cf. Foster, R., “Pierre Bourdieu’s Critique of Scholarly Reason”, en Philosophy & Social Criti-
cism, vol. 31, Nº 1, 2005; y Martínez, A., Pierre Bourdieu: razones y lecciones de una práctica,
Buenos Aires, Manantial, 2007.
2 De allí que esta investigación tampoco se inscriba en el marco de la historia de las ideas, sino
en el del análisis conceptual que encuentra en la historia de la teoría social sus materiales. Es a
través de esta relación entre historia de la teoría social y análisis conceptual que Habermas ela-
bora su Teoría de la acción comunicativa, a la vez que remite este procedimiento al Parsons de La
estructura de la acción social.
3 RA, p. 14.
4 Cf. Alexander, J., “La centralidad de los clásicos”, en Giddens, G., Turner, J., y otros, La teoría
social hoy, Madrid, Alianza, 1995.
5 Sg, pp. 17-18.

6 Cf. CP.
7 Cf. Weber, M., “La política como vocación” [1919], en Ciencia y política, Buenos Aires, Centro
Editor de América Latina, 1991.



Ahora bien, ante un objetivo como el nuestro no cabedar por establecido
de antemano, como algo fijo y claro en sí mismo, qué es la crítica (junto con
la teoría que la sustenta), tendiendo así a una conceptualización sustancia-
lista de la misma. En estas primeras páginas, sin embargo, tan sólo podemos
decir que la “crítica” (en ligazón con su etimología) constituye la “puesta en
crisis” del objeto problemático que aborda (una manifestación artística, una
concepción teórica, una práctica social en general, la articulación de la socie-
dad en su conjunto); también podemos adelantar que aquí la entendemos
como una particular instancia del modo de producción de conocimiento
científico que, justamente, se orienta a generar dicha crisis, a disrumpir los
mecanismos reproductores de las lógicas dominantes en el entramado rela-
cional establecido. Sobre esta base nos interrogamos acerca de cómo puede
producirse esa disrupción, sobre qué fundamentos asentar la propia pers-
pectiva para que pueda llevarla a cabo. En definitiva, nos preguntamos por
su modus operandi, por aquello que la configura en tanto que crítica; por lo
que nuestra concepción acerca de ella será el producto del propio desarrollo
de esta investigación. Es decir que, a través de la discusión de las distintas
problemáticas aquí abordadas, iremos conformando la constelación de fac-
tores que configuran a esta particular práctica social que es la crítica.

Además, si nuestra pregunta no es sólo por cómo se produce un determi-
nado conocimiento sino también por cómo este impacta en el resto de las
prácticas sociales y en la sociedad en su conjunto (dos cuestiones que, como
se sostendrá, resultan indisociables), entonces no podemos percibir plena-
mente nuestra problemática si no es sobre el telón de fondo de las lógicas más
generales a través de las cuales se configura lo social. Más específicamente, de
lo que aquí llamaremos lo político, es decir, la forma en que la sociedad se da
un orden y se desordena a sí misma, que no ha de ser confundido con la polí-
tica, entendida en los términos de lo que Bourdieu concibe como el “campo
político”6. Esto es, como un particular microcosmos social que posee una “au-
tonomía relativa” frente al cosmos social, y del cual participan los “políticos
profesionales” (por decirlo con Weber)7. Así, la política refiere a la lógica de
este “microcosmos”, de central relevancia en la articulación de la sociedad,

Introducción. La crítica y sus (in)certezas

21

reflexiva bourdieuana.1 La puesta en diálogo de estos distintos registros, así
como sus tensiones o, mejor aún, los chispazos que sus fricciones generan,
es el camino por el cual buscaremos iluminar nuestra problemática.

El modo en que llevaremos esto a cabo se centra en un trabajo de lectura
que, como todo trabajo, transforma los materiales sobre los que se pone en
práctica; en pos no de realizar un comentario exegético de textos consagra-
dos, sino de producir con esos materiales teóricos una otra cosa, distinta a lo
planteado por ellos: nuestra propuesta de teoría crítica reflexiva.2 No busca-
mos, entonces, realizar un mero “comentario, esa especie de discurso apolo-
gético que el creyente se dirige a sí mismo”3 y que remite, en última instancia,
al carácter sacro del texto abordado o, mejor aún, a una dimensión aurática
que obtura su interrogación crítica. Antes bien, abordaremos esos materiales
como “clásicos”4, indagando lo que aún tienen para decirnos acerca del
mundo social; pues, como señala Merleau-Ponty, si bien a ciertas perspecti-
vas teóricas la historia

las transforma en “mensajes” o en piezas de museo. Hay otras a las que por el con-
trario mantiene en actividad, y no porque exista entre ellas y una “realidad” inva-
riable alguna milagrosa adecuación o correspondencia […] sino porque siguen
hablando más allá de los enunciados, de las proposiciones, obligados interme-
diarios si se quiere ir más lejos. Son los clásicos. Se les reconoce en que nadie los
toma al pié de la letra, y en que sin embargo los nuevos hechos no caen nunca
fuera de su competencia de un modo absoluto, en que extraen de ellos ecos nue-
vos, en que revelan en ellos relieves nuevos.5

Emiliano Gambarotta

20

1 Cf. Foster, R., “Pierre Bourdieu’s Critique of Scholarly Reason”, en Philosophy & Social Criti-
cism, vol. 31, Nº 1, 2005; y Martínez, A., Pierre Bourdieu: razones y lecciones de una práctica,
Buenos Aires, Manantial, 2007.
2 De allí que esta investigación tampoco se inscriba en el marco de la historia de las ideas, sino
en el del análisis conceptual que encuentra en la historia de la teoría social sus materiales. Es a
través de esta relación entre historia de la teoría social y análisis conceptual que Habermas ela-
bora su Teoría de la acción comunicativa, a la vez que remite este procedimiento al Parsons de La
estructura de la acción social.
3 RA, p. 14.
4 Cf. Alexander, J., “La centralidad de los clásicos”, en Giddens, G., Turner, J., y otros, La teoría
social hoy, Madrid, Alianza, 1995.
5 Sg, pp. 17-18.

6 Cf. CP.
7 Cf. Weber, M., “La política como vocación” [1919], en Ciencia y política, Buenos Aires, Centro
Editor de América Latina, 1991.



coacciones que diluye, así, cualquier atisbo de violencia; la cruz de esta
cara es hacer de toda otra forma de actuar un momento de generación de
una coacción, pero esta vez con coacciones. De esta manera, se da lugar a
una relación unívoca entre la ciencia y lo político, pues es la práctica cien-
tífica la que establece, a partir de la verdad que produce su particular modo
de conocimiento, esa orientación en lo político. Esto sobre la base de un
punto incondicionado que escapa, por un lado, a los condicionamientos
sociohistóricos y, por el otro, a la propia crítica, deteniendo su movimiento
para fijar un absoluto.

Pero cuestionamos también aquella concepción que, en su criticar esta
certeza normativa y su absoluto como fundamento de la crítica, elabora una
posición especularmente inversa a ella, en la que si no hay tal fundamento
entonces no hay nada en lo que pueda sostenerse la práctica de la crítica (y, en
las versiones extremas, el conocimiento científico en su conjunto). Esto es
asumido con el mismo carácter incondicionado que encontramos en las
perspectivas normativistas, constituyéndose así en el referente para una cer-
teza última pero esta vez negativa; pues no da lugar a un absoluto sino, como
veremos, a un Vacío que deja sin fundamentos a la práctica de la crítica. Es a
este punto de vista al que denominaremos “pensamiento post”8. El cual en-
traña una inversión especular de la posición normativista, pues, al igual que
ella, busca un referente absoluto, pero se diferencia en que no encuentra una
positividad última en que asentarse, haciendo de ello un nuevo absoluto (ne-
gativo) que da sustento a su particular certidumbre, igualmente incondicio-
nada, en tanto escapa a todo condicionamiento sociohistórico para investirse
de un carácter trascendental. Se establece, en definitiva, la certeza de una im-
posibilidad; pero esto sólo puede sostenerse si se mantiene abierta la bús-
queda de lo absoluto (y no si lo que se pone en cuestión es justamente dicha
búsqueda).9 Sobre esta base, el “pensamiento post” declara la “muerte de los

Introducción. La crítica y sus (in)certezas

23

mientras que lo político refiere al cosmos social en su conjunto, a la lógica y
los mecanismos que surgen del entrelazamiento de las estructuras sociales
objetivas con los modos en que los distintos agentes dotan de sentido a tales
estructuras, a cómo estas dos instancias se institucionalizan en las cosas y en
los cuerpos conformando un particular orden, pero también a cómo se des-
institucionalizan produciendo un desorden social.

Es en esta articulación de lo político donde se enraízan los mecanismos
que la práctica de la crítica busca hacer saltar, en pos de transformar el actual
ordenamiento de lo social; lo cual hace de ella un momento –como veremos,
no el único ni necesariamente el más importante– de una lucha en lopolítico.
Por eso, una de las problemáticas centrales de este libro, que atraviesa de
múltiples maneras sus interrogantes, es la relación entre la ciencia y lo polí-
tico (que incluye la relación de la teoría, y su conocimiento, con la práctica y
sus saberes), el modo en que se tienden puentes entre estos términos (o se los
corta).

Esta cuestión atraviesa también el doble rechazo que enmarca nuestra in-
vestigación. En tanto, éste entraña el cuestionamiento de las perspectivas
normativistas, presente en los “grandes relatos” modernos pero también en
los intentos recientes de asentar a la crítica de la sociedad en un nuevo tipo de
fundamento normativo, como se lo propone la teoría de la acción comunica-
tiva elaborada por Jürgen Habermas. Pues dichas perspectivas buscan fijar
una instancia incondicionada, referente de una certeza última, que permita
al conocimiento así fundado establecer el “deber ser” de lo social, a partir del
cual se determina la orientación en lo político del conjunto de las prácticas
sociales (incluyendo la práctica de producción de conocimiento científico)
o, mejor dicho, la orientación que tendrían que tener para emancipar a la so-
ciedad, que es en última instancia el camino por el cual el “deber ser” se rea-
liza en el “ser” social. Esto supone que el conocimiento fundado sobre la
certeza normativa permite identificar el único fin válido a ser perseguido por
las prácticas sociales (el “deber ser”), así como el camino por el cual puede al-
canzárselo; cuyo reverso es el que toda otra concepción (teórica o práctica)
de lo social constituya un momento de “falsedad” o “error” a ser desarticu-
lado (cuando no directamente eliminado), ya que no puede más que condu-
cir a una reproducción de las relaciones de dominación y violencia. Como
veremos, para Habermas sólo la racionalidad comunicativa puede conducir
a una armonización de diversos planes de acción a través de una coacción sin

Emiliano Gambarotta

22

8 En esto seguimos, principalmente, el planteo de Eduardo Grüner (en El fin de las pequeñas his-
torias. De los estudios culturales al retorno (imposible) de lo trágico, Buenos Aires, Paidós, 2002),
para quien el “pensamiento post” es a su vez el sustrato teórico de los estudios culturales; lo
cual marca una vez más cómo esta discusión atañe a la elaboración de un punto de vista socio-
lógico (o de las ciencias sociales en general), a su modo de estudiar y problematizar los objetos
que investiga.
9 En un sentido similar a éste, Bourdieu señala que “como ya observaba Pascal, sabemos que la
idea o el ideal dogmático de un conocimiento absoluto es lo que conduce al escepticismo: los
argumentos relativistas sólo adquieren toda su fuerza en contra de una epistemología dogmá-



coacciones que diluye, así, cualquier atisbo de violencia; la cruz de esta
cara es hacer de toda otra forma de actuar un momento de generación de
una coacción, pero esta vez con coacciones. De esta manera, se da lugar a
una relación unívoca entre la ciencia y lo político, pues es la práctica cien-
tífica la que establece, a partir de la verdad que produce su particular modo
de conocimiento, esa orientación en lo político. Esto sobre la base de un
punto incondicionado que escapa, por un lado, a los condicionamientos
sociohistóricos y, por el otro, a la propia crítica, deteniendo su movimiento
para fijar un absoluto.

Pero cuestionamos también aquella concepción que, en su criticar esta
certeza normativa y su absoluto como fundamento de la crítica, elabora una
posición especularmente inversa a ella, en la que si no hay tal fundamento
entonces no hay nada en lo que pueda sostenerse la práctica de la crítica (y, en
las versiones extremas, el conocimiento científico en su conjunto). Esto es
asumido con el mismo carácter incondicionado que encontramos en las
perspectivas normativistas, constituyéndose así en el referente para una cer-
teza última pero esta vez negativa; pues no da lugar a un absoluto sino, como
veremos, a un Vacío que deja sin fundamentos a la práctica de la crítica. Es a
este punto de vista al que denominaremos “pensamiento post”8. El cual en-
traña una inversión especular de la posición normativista, pues, al igual que
ella, busca un referente absoluto, pero se diferencia en que no encuentra una
positividad última en que asentarse, haciendo de ello un nuevo absoluto (ne-
gativo) que da sustento a su particular certidumbre, igualmente incondicio-
nada, en tanto escapa a todo condicionamiento sociohistórico para investirse
de un carácter trascendental. Se establece, en definitiva, la certeza de una im-
posibilidad; pero esto sólo puede sostenerse si se mantiene abierta la bús-
queda de lo absoluto (y no si lo que se pone en cuestión es justamente dicha
búsqueda).9 Sobre esta base, el “pensamiento post” declara la “muerte de los

Introducción. La crítica y sus (in)certezas

23

mientras que lo político refiere al cosmos social en su conjunto, a la lógica y
los mecanismos que surgen del entrelazamiento de las estructuras sociales
objetivas con los modos en que los distintos agentes dotan de sentido a tales
estructuras, a cómo estas dos instancias se institucionalizan en las cosas y en
los cuerpos conformando un particular orden, pero también a cómo se des-
institucionalizan produciendo un desorden social.

Es en esta articulación de lo político donde se enraízan los mecanismos
que la práctica de la crítica busca hacer saltar, en pos de transformar el actual
ordenamiento de lo social; lo cual hace de ella un momento –como veremos,
no el único ni necesariamente el más importante– de una lucha en lopolítico.
Por eso, una de las problemáticas centrales de este libro, que atraviesa de
múltiples maneras sus interrogantes, es la relación entre la ciencia y lo polí-
tico (que incluye la relación de la teoría, y su conocimiento, con la práctica y
sus saberes), el modo en que se tienden puentes entre estos términos (o se los
corta).

Esta cuestión atraviesa también el doble rechazo que enmarca nuestra in-
vestigación. En tanto, éste entraña el cuestionamiento de las perspectivas
normativistas, presente en los “grandes relatos” modernos pero también en
los intentos recientes de asentar a la crítica de la sociedad en un nuevo tipo de
fundamento normativo, como se lo propone la teoría de la acción comunica-
tiva elaborada por Jürgen Habermas. Pues dichas perspectivas buscan fijar
una instancia incondicionada, referente de una certeza última, que permita
al conocimiento así fundado establecer el “deber ser” de lo social, a partir del
cual se determina la orientación en lo político del conjunto de las prácticas
sociales (incluyendo la práctica de producción de conocimiento científico)
o, mejor dicho, la orientación que tendrían que tener para emancipar a la so-
ciedad, que es en última instancia el camino por el cual el “deber ser” se rea-
liza en el “ser” social. Esto supone que el conocimiento fundado sobre la
certeza normativa permite identificar el único fin válido a ser perseguido por
las prácticas sociales (el “deber ser”), así como el camino por el cual puede al-
canzárselo; cuyo reverso es el que toda otra concepción (teórica o práctica)
de lo social constituya un momento de “falsedad” o “error” a ser desarticu-
lado (cuando no directamente eliminado), ya que no puede más que condu-
cir a una reproducción de las relaciones de dominación y violencia. Como
veremos, para Habermas sólo la racionalidad comunicativa puede conducir
a una armonización de diversos planes de acción a través de una coacción sin

Emiliano Gambarotta

22

8 En esto seguimos, principalmente, el planteo de Eduardo Grüner (en El fin de las pequeñas his-
torias. De los estudios culturales al retorno (imposible) de lo trágico, Buenos Aires, Paidós, 2002),
para quien el “pensamiento post” es a su vez el sustrato teórico de los estudios culturales; lo
cual marca una vez más cómo esta discusión atañe a la elaboración de un punto de vista socio-
lógico (o de las ciencias sociales en general), a su modo de estudiar y problematizar los objetos
que investiga.
9 En un sentido similar a éste, Bourdieu señala que “como ya observaba Pascal, sabemos que la
idea o el ideal dogmático de un conocimiento absoluto es lo que conduce al escepticismo: los
argumentos relativistas sólo adquieren toda su fuerza en contra de una epistemología dogmá-



dernidad (o sus “relatos”) tiende entre ese modo de intelección de los pro-
cesos sociohistóricos y las prácticas en lopolítico; pero sin intentar encontrar
nuevos elementos en los que, sin suspender la sospecha, pueda asentarse ese
vínculo.

La otra cara de esta moneda es la tendencia del pensamiento post a recha-
zar todo discurso sobre lo social que aspire a ser algo más que un “pequeño
relato”, dando lugar así a “lo que en el fondo es un progresivo abandono de las
grandes cuestiones histórico-filosóficas del siglo XX, en favor de lo ‘micro’”11,
al poner en el centro la captación de las diferencias (aquellas que la perspec-
tiva normativista tiende a reducir a “error”) o, mejor aun, del infinito juego
de tales diferencias, ligado al desborde de éstas sobre todo intento de apre-
henderlas. Punto fijo e incondicionado del pensamiento post que obtura la
posibilidad de llevar a cabo una diferenciación entre las diferencias. Los “mi-
crorrelatos” ocupan la escena, cada uno en su diferencia irreductible (en su
juego de lenguaje inconmensurable con todos los demás) que, por tanto, los
aísla del resto y, sobre todo, de la articulación de lopolítico en el cosmos social.
Ante esto, no queda más que llevar adelante el registro de estas diferencias, las
cuales quedan igualadas en su sola diferencia, tornando esta perspectiva in-
diferente12; pues señalar la centralidad de alguna de ellas y, sobre todo, de sus
consecuencias para la estructuración del conjunto implicaría empezar a
poner un límite al juego de las diferencias, a la vez que se estaría abando-
nando la dimensión estrictamente atinente a lo “micro” para empezar a per-
cibirlas sobre el telón de fondo de dicha articulación.

Es justamente este punto el que distingue la propuesta teórica realizada
por Ernesto Laclau de las versiones más radicales del pensamiento post, en
tanto su perspectiva busca dar cuenta de la articulación de esas diferencias en
un orden hegemónico; por lo que su teoría no se detiene en lo “micro”, sino
que apunta al proceso a través del cual se produce una totalidad… aunque
más no sea fallida. Aún así, su propuesta no deja de enraizarse en el terreno
dado por el pensamiento post, con la centralidad ontológica que allí se le da
al infinito juego de las diferencias. Es, entonces, su carácter post (marxista y
estructuralista) pero a la vez crítico de algunos de los principales rasgos de

Introducción. La crítica y sus (in)certezas

25

grandes relatos” y de su modo de vincular la práctica científica con lopolítico.
Sin embargo, esta perspectiva no da lugar a unos puentes otros entre tales tér-
minos, antes bien establece una escisión entre ellos, pues, una vez muerta la
certeza normativa, no hay en esta concepción otros elementos a través de los
cuales determinar la orientación en lo político de las otras prácticas sociales
(punto que compartimos), pero tampoco (y éste es el problema) los hay que
le brinden tal orientación a la propia práctica científica. Todo lo cual conduce,
en resumidas cuentas, a la disolución de la práctica de la crítica.

Este doble rechazo, a la Escila de lo normativo y a la Caribdis del Vacío, es
el marco más general en el que cobra su pleno sentido nuestra teoría crítica
reflexiva. La cual, a partir del cuestionamiento a ambas formas de certeza,
propone no buscar establecer una nueva forma de ella, sino acoger la incer-
tezaen los propios fundamentos; para, sobre esa base, articular el modus ope-
randi de una sociología (o una ciencia social) crítica del presente.

A su vez, este doble rechazo marca la actualidad e importancia de llevar
adelante esta discusión. Puesto que implica cuestionar no sólo la concep-
ción que hace de la crítica el producto de un “gran relato”, cuyo reverso es re-
ducir a falsedad o ficción todo punto de vista diferente, toda otredad.
También se cuestiona el pensamiento post, su modo de romper con esos
“grandes relatos”. Cuestión especialmente relevante en un contexto en el
cual el impacto de este pensamiento sigue predominando en el escenario ac-
tual de las reflexiones teóricas y epistémicas de las ciencias sociales; consti-
tuyendo un factor clave del clima de época que habitamos. Una de cuyas
marcas más contundentes (y dominante en nuestros días) es cómo la “sos-
pecha” sobre las categorías centrales de la modernidad, especialmente la de
razón, ha llevado a que, “en amplios sectores del pensamiento contemporá-
neo, los esquemas conceptuales de intelección histórica ha[yan] caído en
virtual descrédito, hasta el punto de que su contenido racional dejó de ser
sospechoso para convertirse en vacío […] puesto que se lo considera reduc-
tible: a mito, a ficción”10. De esta manera se diluyen los puentes que la mo-

Emiliano Gambarotta

24

tica” (Bourdieu, P., El oficio del científico. Ciencia de la ciencia y reflexividad [2001], Barcelona,
Anagrama, 2003, pp. 14-15). Sólo cuestionando al pensamiento que aún pretenda basarse en
un absoluto, con su certeza, cobra fuerza la certeza de esa imposibilidad; frente a lo cual cabe
cuestionar la búsqueda misma de tal certeza, para acoger en cambio la incerteza.
10Sazbón, J., “La devaluación formalista de la historia”, en Adamovsky, E., (ed.), Historia y sentido.
Exploraciones en teoría historiográfica, Buenos Aires, El Cielo por Asalto, 2001, p. 79.

11 Grüner, 2002, p. 37.
12 Ésta es la limitación propia de los diversos culturalismos, particularmente en su vertiente
etnográfica, hoy dominante en los estudios (sociológicos y antropológicos) sobre la cultura.



dernidad (o sus “relatos”) tiende entre ese modo de intelección de los pro-
cesos sociohistóricos y las prácticas en lopolítico; pero sin intentar encontrar
nuevos elementos en los que, sin suspender la sospecha, pueda asentarse ese
vínculo.

La otra cara de esta moneda es la tendencia del pensamiento post a recha-
zar todo discurso sobre lo social que aspire a ser algo más que un “pequeño
relato”, dando lugar así a “lo que en el fondo es un progresivo abandono de las
grandes cuestiones histórico-filosóficas del siglo XX, en favor de lo ‘micro’”11,
al poner en el centro la captación de las diferencias (aquellas que la perspec-
tiva normativista tiende a reducir a “error”) o, mejor aun, del infinito juego
de tales diferencias, ligado al desborde de éstas sobre todo intento de apre-
henderlas. Punto fijo e incondicionado del pensamiento post que obtura la
posibilidad de llevar a cabo una diferenciación entre las diferencias. Los “mi-
crorrelatos” ocupan la escena, cada uno en su diferencia irreductible (en su
juego de lenguaje inconmensurable con todos los demás) que, por tanto, los
aísla del resto y, sobre todo, de la articulación de lopolítico en el cosmos social.
Ante esto, no queda más que llevar adelante el registro de estas diferencias, las
cuales quedan igualadas en su sola diferencia, tornando esta perspectiva in-
diferente12; pues señalar la centralidad de alguna de ellas y, sobre todo, de sus
consecuencias para la estructuración del conjunto implicaría empezar a
poner un límite al juego de las diferencias, a la vez que se estaría abando-
nando la dimensión estrictamente atinente a lo “micro” para empezar a per-
cibirlas sobre el telón de fondo de dicha articulación.

Es justamente este punto el que distingue la propuesta teórica realizada
por Ernesto Laclau de las versiones más radicales del pensamiento post, en
tanto su perspectiva busca dar cuenta de la articulación de esas diferencias en
un orden hegemónico; por lo que su teoría no se detiene en lo “micro”, sino
que apunta al proceso a través del cual se produce una totalidad… aunque
más no sea fallida. Aún así, su propuesta no deja de enraizarse en el terreno
dado por el pensamiento post, con la centralidad ontológica que allí se le da
al infinito juego de las diferencias. Es, entonces, su carácter post (marxista y
estructuralista) pero a la vez crítico de algunos de los principales rasgos de

Introducción. La crítica y sus (in)certezas

25

grandes relatos” y de su modo de vincular la práctica científica con lopolítico.
Sin embargo, esta perspectiva no da lugar a unos puentes otros entre tales tér-
minos, antes bien establece una escisión entre ellos, pues, una vez muerta la
certeza normativa, no hay en esta concepción otros elementos a través de los
cuales determinar la orientación en lo político de las otras prácticas sociales
(punto que compartimos), pero tampoco (y éste es el problema) los hay que
le brinden tal orientación a la propia práctica científica. Todo lo cual conduce,
en resumidas cuentas, a la disolución de la práctica de la crítica.

Este doble rechazo, a la Escila de lo normativo y a la Caribdis del Vacío, es
el marco más general en el que cobra su pleno sentido nuestra teoría crítica
reflexiva. La cual, a partir del cuestionamiento a ambas formas de certeza,
propone no buscar establecer una nueva forma de ella, sino acoger la incer-
tezaen los propios fundamentos; para, sobre esa base, articular el modus ope-
randi de una sociología (o una ciencia social) crítica del presente.

A su vez, este doble rechazo marca la actualidad e importancia de llevar
adelante esta discusión. Puesto que implica cuestionar no sólo la concep-
ción que hace de la crítica el producto de un “gran relato”, cuyo reverso es re-
ducir a falsedad o ficción todo punto de vista diferente, toda otredad.
También se cuestiona el pensamiento post, su modo de romper con esos
“grandes relatos”. Cuestión especialmente relevante en un contexto en el
cual el impacto de este pensamiento sigue predominando en el escenario ac-
tual de las reflexiones teóricas y epistémicas de las ciencias sociales; consti-
tuyendo un factor clave del clima de época que habitamos. Una de cuyas
marcas más contundentes (y dominante en nuestros días) es cómo la “sos-
pecha” sobre las categorías centrales de la modernidad, especialmente la de
razón, ha llevado a que, “en amplios sectores del pensamiento contemporá-
neo, los esquemas conceptuales de intelección histórica ha[yan] caído en
virtual descrédito, hasta el punto de que su contenido racional dejó de ser
sospechoso para convertirse en vacío […] puesto que se lo considera reduc-
tible: a mito, a ficción”10. De esta manera se diluyen los puentes que la mo-

Emiliano Gambarotta

24

tica” (Bourdieu, P., El oficio del científico. Ciencia de la ciencia y reflexividad [2001], Barcelona,
Anagrama, 2003, pp. 14-15). Sólo cuestionando al pensamiento que aún pretenda basarse en
un absoluto, con su certeza, cobra fuerza la certeza de esa imposibilidad; frente a lo cual cabe
cuestionar la búsqueda misma de tal certeza, para acoger en cambio la incerteza.
10Sazbón, J., “La devaluación formalista de la historia”, en Adamovsky, E., (ed.), Historia y sentido.
Exploraciones en teoría historiográfica, Buenos Aires, El Cielo por Asalto, 2001, p. 79.

11 Grüner, 2002, p. 37.
12 Ésta es la limitación propia de los diversos culturalismos, particularmente en su vertiente
etnográfica, hoy dominante en los estudios (sociológicos y antropológicos) sobre la cultura.



la extrañeza que puede producir el que aquí continuemos refiriéndonos a di-
chos conceptos busca generar justamente eso: el “extrañamiento” de nues-
tras miradas, en un gesto que nos des-centre15 del modo dominante en que
en la actualidad interrogamos los procesos sociohistóricos. En segundo
lugar, sostenemos su uso porque también concebimos estas nociones como
“clásicos” que aún nos “siguen hablando”. Lo cual implica no volverlas piezas
de museo que se visita (acríticamente) en sus “grandes relatos”, ni tomarlas
“al pié de la letra”, sino trabajar sobre ellas, incorporándolas a otra constela-
ción conceptual, inscribiéndolas en definitiva en otra trama teórica.

Nociones como “razón”, “humanismo” e incluso “crítica” nos interpelan
acerca de nuestra propia práctica científica, pero también sobre la articula-
ción de lopolítico y más aún sobre el vínculo entre ambas, acerca del lugar de
esa práctica y sus consecuencias en las luchas en lo político. Como señala-
mos, el pensamiento post cuestiona el modo en que ese vínculo se establece
en las perspectivas normativistas (cuestionamiento que compartimos), pero
para dar lugar a una escisión entre los términos (punto que discutimos), lo
cual sucede aun cuando lo que se elabora sea una teoría política (según vere-
mos para el caso de Laclau). Así, parte de nuestra problemática nos lleva a in-
terrogarnos por el vínculo entre la ciencia y lo político; cuestión que está
directamente ligada al modus operandide la práctica científica, pues es a partir
de cómo se teje la trama teórico-conceptual que dicha práctica tendrá –para
decirlo maniquéamente– consecuencias tendientes a la reproducción de lo
político en su forma actual o bien a su transformación. Esto marca cómo,
para dar cuenta de tales consecuencias interrogándonos reflexivamente
acerca de nuestra práctica científica, es necesario percibirla sobre el telón de
fondo de la articulación dominante de lopolítico, de las lógicas predominan-
tes en la sociedad en que vivimos y realizamos nuestra práctica científica.

Es por ello que cabe ahora adelantar un esbozo acerca de la articulación
de lopolítico propia de la sociedad presente, que será tematizado con más de-
talle en el capítulo VI. En éste se delinea a partir del entrelazamiento (dialéc-
tico) de dos lógicas que se encuentran en el centro del diagnóstico de la
sociedad que se realiza en cada uno de los dos registros teóricos que esta in-

Introducción. La crítica y sus (in)certezas

27

ese pensamiento lo que torna particularmente interesante y relevante su
perspectiva para la discusión que este libro propone; pues al polemizar con
ella estaremos abordando una de las versiones más complejas y matizadas de
la Caribdis que aquí intentamos sortear. Versión en la que, según veremos,
persiste la instauración de un Vacío como consecuencia del establecimiento
de una certeza negativa, llevando esto a que se corte todo puente entre la
ciencia y lo político, obturándose así la posibilidad de practicar la crítica. A
partir de todo esto, puede percibirse la importancia y actualidad de nuestro
objetivo, tendiente a refundar la crítica pero sobre bases no normativas.

Y no casualmente parte de las categorías que utilizaremos con ese fin pue-
den resultarle al lector algo anacrónicas, cuestionándose así su implementa-
ción. Sin embargo, aquí sostenemos el uso de nociones como “utopía”,
“razón” y hasta “crítica”; más aun, con ellas elaboraremos partes centrales de
nuestro argumento. No sólo –ni principalmente– porque las hallemos en los
materiales sobre los que trabajamos (incluyendo a los más contemporáneos,
como Habermas o Bourdieu), sino sobre todo porque encontramos en ese
anacronismo un elemento productivo13 que contribuye al desarrollo de la
discusión que nos proponemos dar. En efecto, ese anacronismo hunde sus
raíces en el modo en que el pensamiento post ha dado muerte a los “grandes
relatos”, constituyendo esto una de las marcas más claras de su predominio
en el escenario actual de las ciencias sociales; pues con tales “relatos” también
tendrían que darse por muertos sus “grandes conceptos”14.

En este marco, el uso de tales nociones apunta, en primer lugar, a generar
una disrupción en el modo de dotación de sentido hoy dominante en la es-
fera de las ciencias sociales, contribuyendo a poner en cuestión el lenguaje
que utilizamos (o dejamos de utilizar) en nuestra práctica científica; avan-
zando, por tanto, en la “puesta en crisis” de un clima intelectual en el que
sostener conceptos como “razón” o “humanismo” se ha vuelto un gesto
provocativo. Es decir, allí donde podría verse un potencial anacronismo,
nosotros buscamos poner en juego la potencialidad del anacronismo, ya que

Emiliano Gambarotta

26

13 Para un uso del anacronismo vinculado a la elaboración del pensamiento crítico, véase Didi-
Huberman, G., Ante el tiempo, Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora, 2008.
14 Quizás por eso aquellos conceptos “que solían servir para orientarse en el mapa histórico,
social o político […] no pueden ser hoy pronunciados sin sentir que uno enrojece un poco
ante la propia ingenuidad y, quizás, falta de información y de sofisticación teórica” (Grüner,
2002, p. 63).

15 De modo semejante, aunque el salto parezca abrupto, a las “exploraciones descentradas” de
Semán, P., Bajo continuo. Exploraciones descentradas sobre cultura popular y masiva, Buenos
Aires, Editorial Gorla, 2006.



la extrañeza que puede producir el que aquí continuemos refiriéndonos a di-
chos conceptos busca generar justamente eso: el “extrañamiento” de nues-
tras miradas, en un gesto que nos des-centre15 del modo dominante en que
en la actualidad interrogamos los procesos sociohistóricos. En segundo
lugar, sostenemos su uso porque también concebimos estas nociones como
“clásicos” que aún nos “siguen hablando”. Lo cual implica no volverlas piezas
de museo que se visita (acríticamente) en sus “grandes relatos”, ni tomarlas
“al pié de la letra”, sino trabajar sobre ellas, incorporándolas a otra constela-
ción conceptual, inscribiéndolas en definitiva en otra trama teórica.

Nociones como “razón”, “humanismo” e incluso “crítica” nos interpelan
acerca de nuestra propia práctica científica, pero también sobre la articula-
ción de lopolítico y más aún sobre el vínculo entre ambas, acerca del lugar de
esa práctica y sus consecuencias en las luchas en lo político. Como señala-
mos, el pensamiento post cuestiona el modo en que ese vínculo se establece
en las perspectivas normativistas (cuestionamiento que compartimos), pero
para dar lugar a una escisión entre los términos (punto que discutimos), lo
cual sucede aun cuando lo que se elabora sea una teoría política (según vere-
mos para el caso de Laclau). Así, parte de nuestra problemática nos lleva a in-
terrogarnos por el vínculo entre la ciencia y lo político; cuestión que está
directamente ligada al modus operandide la práctica científica, pues es a partir
de cómo se teje la trama teórico-conceptual que dicha práctica tendrá –para
decirlo maniquéamente– consecuencias tendientes a la reproducción de lo
político en su forma actual o bien a su transformación. Esto marca cómo,
para dar cuenta de tales consecuencias interrogándonos reflexivamente
acerca de nuestra práctica científica, es necesario percibirla sobre el telón de
fondo de la articulación dominante de lopolítico, de las lógicas predominan-
tes en la sociedad en que vivimos y realizamos nuestra práctica científica.

Es por ello que cabe ahora adelantar un esbozo acerca de la articulación
de lopolítico propia de la sociedad presente, que será tematizado con más de-
talle en el capítulo VI. En éste se delinea a partir del entrelazamiento (dialéc-
tico) de dos lógicas que se encuentran en el centro del diagnóstico de la
sociedad que se realiza en cada uno de los dos registros teóricos que esta in-

Introducción. La crítica y sus (in)certezas

27

ese pensamiento lo que torna particularmente interesante y relevante su
perspectiva para la discusión que este libro propone; pues al polemizar con
ella estaremos abordando una de las versiones más complejas y matizadas de
la Caribdis que aquí intentamos sortear. Versión en la que, según veremos,
persiste la instauración de un Vacío como consecuencia del establecimiento
de una certeza negativa, llevando esto a que se corte todo puente entre la
ciencia y lo político, obturándose así la posibilidad de practicar la crítica. A
partir de todo esto, puede percibirse la importancia y actualidad de nuestro
objetivo, tendiente a refundar la crítica pero sobre bases no normativas.

Y no casualmente parte de las categorías que utilizaremos con ese fin pue-
den resultarle al lector algo anacrónicas, cuestionándose así su implementa-
ción. Sin embargo, aquí sostenemos el uso de nociones como “utopía”,
“razón” y hasta “crítica”; más aun, con ellas elaboraremos partes centrales de
nuestro argumento. No sólo –ni principalmente– porque las hallemos en los
materiales sobre los que trabajamos (incluyendo a los más contemporáneos,
como Habermas o Bourdieu), sino sobre todo porque encontramos en ese
anacronismo un elemento productivo13 que contribuye al desarrollo de la
discusión que nos proponemos dar. En efecto, ese anacronismo hunde sus
raíces en el modo en que el pensamiento post ha dado muerte a los “grandes
relatos”, constituyendo esto una de las marcas más claras de su predominio
en el escenario actual de las ciencias sociales; pues con tales “relatos” también
tendrían que darse por muertos sus “grandes conceptos”14.

En este marco, el uso de tales nociones apunta, en primer lugar, a generar
una disrupción en el modo de dotación de sentido hoy dominante en la es-
fera de las ciencias sociales, contribuyendo a poner en cuestión el lenguaje
que utilizamos (o dejamos de utilizar) en nuestra práctica científica; avan-
zando, por tanto, en la “puesta en crisis” de un clima intelectual en el que
sostener conceptos como “razón” o “humanismo” se ha vuelto un gesto
provocativo. Es decir, allí donde podría verse un potencial anacronismo,
nosotros buscamos poner en juego la potencialidad del anacronismo, ya que

Emiliano Gambarotta

26

13 Para un uso del anacronismo vinculado a la elaboración del pensamiento crítico, véase Didi-
Huberman, G., Ante el tiempo, Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora, 2008.
14 Quizás por eso aquellos conceptos “que solían servir para orientarse en el mapa histórico,
social o político […] no pueden ser hoy pronunciados sin sentir que uno enrojece un poco
ante la propia ingenuidad y, quizás, falta de información y de sofisticación teórica” (Grüner,
2002, p. 63).

15 De modo semejante, aunque el salto parezca abrupto, a las “exploraciones descentradas” de
Semán, P., Bajo continuo. Exploraciones descentradas sobre cultura popular y masiva, Buenos
Aires, Editorial Gorla, 2006.



En ella se han concretado modos de libertad e igualdad inéditos en épocas
anteriores, que no por ello han sido conquistados de una vez y para siempre.
Por lo que se requiere mantener abierta la lucha no sólo por su expansión y
profundización en el espesor de lo social, sino incluso en pos de su defensa
ante los mecanismos que tienden a clausurar esa libertad e igualdad; meca-
nismos que (dialécticamente) son producidos por ese mismo entramado re-
lacional. Ligado a esto último surge la centralidad de mantener también
abierta la interrogación crítica sobre la mercancía y su lógica identificante,
pues, por un lado, ella trasforma a su imagen y semejanza (para decirlo con
Lukács) todo lo que toca: la fuerza de trabajo en tanto capacidad humana,
por supuesto, pero también la “cultura” vuelta una “industria”, como señalan
Horkheimer y Adorno, a lo cual puede agregarse un largo etcétera. Por el otro
lado, ella constituye –con su identificante proceso de abstracción formal–
uno de los “prototipos” (el término es de Lukács) de la lógica relacional que
tiene lugar en las diversas esferas sociales, sin que ello implique necesaria-
mente el canje de valores de cambio. A la vez que se entrelaza (dialéctica-
mente) con el otro prototipo, aquél que surge de la abertura moderna a la
pluralidad, y es en tal entrelazamiento que se configura la lógica del entra-
mado relacional en que vivimos, de esta sociedad en la que realizamos nues-
tras prácticas, incluyendo la de producción de conocimiento científico. Es
entonces dentro de este cosmos social y su articulación de lo político que ad-
quiere su pleno sentido la teoría crítica reflexiva aquí propuesta.18

A partir de todo esto cobra su forma acabada el interrogante central de
este libro: ¿cómo articular el modus operandide una sociología crítica de nues-
tro presente que no se asiente en un fundamento normativo, referente para
la institución de una certeza última, sin por ello conducir a la disolución de
la práctica crítica al dejarla sin fundamentos sobre los que erigirse, al hacer
de la imposibilidad de hallar tales fundamentos la certeza última que guía a
la perspectiva sobre lo social? Es decir que nos preguntamos: ¿cómo articular
unos fundamentos no normativos para la producción de un conocimiento
sociológico crítico de nuestro presente? En pos de dar cuenta de esta proble-

Introducción. La crítica y sus (in)certezas

29

vestigación aborda; lógicas que, en su oposición, presentan una tensión cuya
dialectización es el núcleo de nuestro esbozo sobre lo político.

Nos referimos, por un lado, a la articulación de las relaciones sociales a
partir de una racionalidad calculatoria e instrumental que –a través de su
particular lectura del pensamiento de Weber– Lukács plantea como el prin-
cipio subyacente a la forma mercancía, ligando así esa racionalidad al pro-
ceso de abstracción (del trabajo, pero no sólo de éste) que es intrínseco a esta
última. Esa lógica relacional constituye uno de los problemas centrales (pero
no el único) del entramado social en que vivimos, y es esa centralidad la que
lleva a Lukács a definir tal entramado como capitalista.16 A esto se agrega que
la lógica identificante, producto de la abstracción de las diferencias, junto
con la centralidad de la razón instrumental constituyen los rasgos claves del
diagnóstico de la sociedad realizado por Horkheimer y Adorno. Todo lo cual
señala cómo, para la tradición crítico-dialéctica alemana, son estas caracterís-
ticas las que principalmente han de ser tenidas en cuenta a la hora de estudiar
las diversas prácticas sociales (incluyendo la científica). Por el otro lado, encon-
tramos la lógica producto de la –para decirlo también con Weber– caída del
monoteísmo valorativo, que da lugar a la abertura de la pluralidad de cosmo-
visiones valorativas como rasgo propio de la sociedad moderna. Es esta con-
cepción del entramado relacional la que está en el núcleo mismo de la lectura
que Merleau-Ponty realiza del “liberalismo heroico” weberiano y de cómo éste
conlleva la puesta en cuestión de todo intento por reunir esa pluralidad en un
único punto de vista omnisciente que, como tal, cancela la pluralidad.17 Es del
entrelazamiento de estas lógicas que surge la concepción más general de lopo-
lítico que aquí sostenemos, de la cual en esta introducción sólo podemos bo-
rronear los rasgos más relevantes. Sobre esta base, y buscando nuevamente
la potencialidad del anacronismo para producir un cierto extrañamiento,
nos referiremos a la sociedad presente como capitalista y moderna.

Emiliano Gambarotta

28

16 Cf. HCC, especialmente la primera sección del ensayo “Cosificación y conciencia del prole-
tariado”.
17 Como veremos, ésta es una de las dimensiones que subyace a la crítica merleau-pontyana
de la revolución, en la cual es dable hallar relevantes puntos de contacto con parte del cuestio-
namiento que Horkheimer y Adorno le realizan al pensamiento ilustrado. Cabe, por otra
parte, señalar que en esa lectura de Merleau-Ponty seguimos el planteo realizado por Martín
Plot en La carne de lo social (2008).

18 Lo cual es también decir que ella no pretende investirse con ropajes trascendentales que la
hagan válida para todo tiempo y lugar, no busca alcanzar el carácter de incondicionada por lo
sociohistórico, pues su preocupación es por este presente y las relaciones de dominación que
en él se ejercen.



En ella se han concretado modos de libertad e igualdad inéditos en épocas
anteriores, que no por ello han sido conquistados de una vez y para siempre.
Por lo que se requiere mantener abierta la lucha no sólo por su expansión y
profundización en el espesor de lo social, sino incluso en pos de su defensa
ante los mecanismos que tienden a clausurar esa libertad e igualdad; meca-
nismos que (dialécticamente) son producidos por ese mismo entramado re-
lacional. Ligado a esto último surge la centralidad de mantener también
abierta la interrogación crítica sobre la mercancía y su lógica identificante,
pues, por un lado, ella trasforma a su imagen y semejanza (para decirlo con
Lukács) todo lo que toca: la fuerza de trabajo en tanto capacidad humana,
por supuesto, pero también la “cultura” vuelta una “industria”, como señalan
Horkheimer y Adorno, a lo cual puede agregarse un largo etcétera. Por el otro
lado, ella constituye –con su identificante proceso de abstracción formal–
uno de los “prototipos” (el término es de Lukács) de la lógica relacional que
tiene lugar en las diversas esferas sociales, sin que ello implique necesaria-
mente el canje de valores de cambio. A la vez que se entrelaza (dialéctica-
mente) con el otro prototipo, aquél que surge de la abertura moderna a la
pluralidad, y es en tal entrelazamiento que se configura la lógica del entra-
mado relacional en que vivimos, de esta sociedad en la que realizamos nues-
tras prácticas, incluyendo la de producción de conocimiento científico. Es
entonces dentro de este cosmos social y su articulación de lo político que ad-
quiere su pleno sentido la teoría crítica reflexiva aquí propuesta.18

A partir de todo esto cobra su forma acabada el interrogante central de
este libro: ¿cómo articular el modus operandide una sociología crítica de nues-
tro presente que no se asiente en un fundamento normativo, referente para
la institución de una certeza última, sin por ello conducir a la disolución de
la práctica crítica al dejarla sin fundamentos sobre los que erigirse, al hacer
de la imposibilidad de hallar tales fundamentos la certeza última que guía a
la perspectiva sobre lo social? Es decir que nos preguntamos: ¿cómo articular
unos fundamentos no normativos para la producción de un conocimiento
sociológico crítico de nuestro presente? En pos de dar cuenta de esta proble-

Introducción. La crítica y sus (in)certezas

29

vestigación aborda; lógicas que, en su oposición, presentan una tensión cuya
dialectización es el núcleo de nuestro esbozo sobre lo político.

Nos referimos, por un lado, a la articulación de las relaciones sociales a
partir de una racionalidad calculatoria e instrumental que –a través de su
particular lectura del pensamiento de Weber– Lukács plantea como el prin-
cipio subyacente a la forma mercancía, ligando así esa racionalidad al pro-
ceso de abstracción (del trabajo, pero no sólo de éste) que es intrínseco a esta
última. Esa lógica relacional constituye uno de los problemas centrales (pero
no el único) del entramado social en que vivimos, y es esa centralidad la que
lleva a Lukács a definir tal entramado como capitalista.16 A esto se agrega que
la lógica identificante, producto de la abstracción de las diferencias, junto
con la centralidad de la razón instrumental constituyen los rasgos claves del
diagnóstico de la sociedad realizado por Horkheimer y Adorno. Todo lo cual
señala cómo, para la tradición crítico-dialéctica alemana, son estas caracterís-
ticas las que principalmente han de ser tenidas en cuenta a la hora de estudiar
las diversas prácticas sociales (incluyendo la científica). Por el otro lado, encon-
tramos la lógica producto de la –para decirlo también con Weber– caída del
monoteísmo valorativo, que da lugar a la abertura de la pluralidad de cosmo-
visiones valorativas como rasgo propio de la sociedad moderna. Es esta con-
cepción del entramado relacional la que está en el núcleo mismo de la lectura
que Merleau-Ponty realiza del “liberalismo heroico” weberiano y de cómo éste
conlleva la puesta en cuestión de todo intento por reunir esa pluralidad en un
único punto de vista omnisciente que, como tal, cancela la pluralidad.17 Es del
entrelazamiento de estas lógicas que surge la concepción más general de lopo-
lítico que aquí sostenemos, de la cual en esta introducción sólo podemos bo-
rronear los rasgos más relevantes. Sobre esta base, y buscando nuevamente
la potencialidad del anacronismo para producir un cierto extrañamiento,
nos referiremos a la sociedad presente como capitalista y moderna.

Emiliano Gambarotta

28

16 Cf. HCC, especialmente la primera sección del ensayo “Cosificación y conciencia del prole-
tariado”.
17 Como veremos, ésta es una de las dimensiones que subyace a la crítica merleau-pontyana
de la revolución, en la cual es dable hallar relevantes puntos de contacto con parte del cuestio-
namiento que Horkheimer y Adorno le realizan al pensamiento ilustrado. Cabe, por otra
parte, señalar que en esa lectura de Merleau-Ponty seguimos el planteo realizado por Martín
Plot en La carne de lo social (2008).

18 Lo cual es también decir que ella no pretende investirse con ropajes trascendentales que la
hagan válida para todo tiempo y lugar, no busca alcanzar el carácter de incondicionada por lo
sociohistórico, pues su preocupación es por este presente y las relaciones de dominación que
en él se ejercen.



xiva: su “estilo” (en un sentido merleau-pontyano) de movimiento, el cual se
articula en torno a lo que aquí llamaremos una “dialéctica aporética”. Así, dis-
cutiremos primero las consecuencias que acarrea para la propia perspectiva
el detener dicho movimiento y con él a la crítica; esto a partir del estudio de
los cuestionamientos que Habermas le realiza a la dialéctica de la ilustración
concebida por Horkheimer y Adorno (capítulo IV). Luego nos adentraremos
en las características de este estilo y en lo que éste conlleva para la articulación
del modus operandi de una práctica de producción de conocimiento crítico;
temática que abordaremos a partir de la puesta en diálogo y discusión de las
concepciones elaboradas por Adorno y por Merleau-Ponty, enfocándonos
especialmente en el modo en que reproblematizan el método dialéctico (ca-
pítulo V). Es a partir de este mismo cruce de autores que indagaremos el es-
tilo de movimiento no ya de la práctica de la crítica, sino de la más amplia
práctica en lo político (capítulo VI).

Por último, en la tercera parte, buscaremos elaborar los hilos finales de
nuestra trama teórica, adentrándonos en una caracterización densa de la
crítica como particular instancia de la lucha en lo político, dando cuenta
tanto de esa “particularidad” como del modo en que ella puede contribuir a
dicha lucha. Para ello comenzaremos por criticar (en el capítulo VII) a la Ca-
ribdis del pensamiento post a través de la discusión con la propuesta teórica
posmarxista y posestructuralista de Laclau; dando cuenta de cómo allí se
produce (y mantiene) una escisión entra la ciencia y lo político, al estable-
cerse un Vacío que deja a la crítica sin fundamentos. Finalmente, los capítu-
los VIII y IX girarán en torno a la compleja y densa manera en que Bourdieu
plantea la lucha política como una lucha cognitiva y viceversa, para lo cual
resulta clave su específica concepción del plano simbólico, en tanto es allí
donde la práctica de la crítica encuentra su terreno de acción. El lugar donde
se sitúan tanto los mecanismos que reproducen el actual ordenamiento de
lo social, como la disrupción a través de la cual la crítica busca contribuir a
hacerlos saltar.

Todo esto con el fin de elaborar el modus operandi para una sociología (o
ciencia social) que mantenga abierta la crítica de la presente sociedad capita-
lista y moderna, sin cerrarla en alguna forma de certeza –sea positiva o nega-
tiva–; antes bien, acogiendo la incerteza en los propios fundamentos. Pues
mantener abierta la crítica es también un modo de abrir el espacio para esa
lucha en lo político de la que ella es una particular instancia.

Introducción. La crítica y sus (in)certezas

31

mática se propone un recorrido estructurado en tres partes, cada una de las
cuales se compone de tres capítulos.

La primera parte se concentra en la puesta en cuestión de las perspectivas
normativistas y su certeza, cuyo rechazo nos lleva a plantear el vacío que esto
genera en los fundamentos del punto de vista crítico. Frente a lo cual sosten-
dremos la posibilidad de lidiar con este problema a partir de repensar el lugar
de los valores en la práctica científica, oponiendo a los fundamentos norma-
tivos y su “deber ser” una concepción que tiene entre sus elementos claves
una cosmovisión valorativa (en el marco de un politeísmo de valores) y su
“querer que sea”. Así, en el capítulo I presentaremos a la Escila de lo norma-
tivo y a la Caribdis del Vacío que enmarcan nuestro problema, a partir de un
trabajo de lectura sobre Historia y conciencia de clasede Lukács; lo cual nos lle-
vará a discutir con parte de su perspectiva, aquella que asienta la crítica en
una certeza metódica producto de una filosofía de la historia de tintes meta-
físicos. Esto, por otra parte, nos dejará ante el mentado vacío en los funda-
mentos, aquél que el pensamiento post torna un Vacío, y frente al cual
nosotros planteamos la necesidad de articular nuevos pilares (no normati-
vos) en los que sostener la crítica. El primer paso en esta dirección lo damos
en el capítulo II, en donde, a través del trabajo sobre la perspectiva elaborada
por Horkheimer en los años de 1930, elaboramos uno de los hilos concep-
tuales más importantes de nuestra trama teórica: la noción de “utopía posi-
ble”. A partir de ella plantearemos una particular adherencia entre ciencia y
valores (en el marco de un weberiano politeísmo de los valores) en base a la
que puede cimentarse una práctica de la crítica que acoja la incerteza en sus
propios fundamentos. El capítulo III culmina nuestra discusión con las pers-
pectivas normativistas a través de la crítica inmanente de uno de los proyec-
tos contemporáneos más relevantes en su intento por dotar a la teoría crítica
de un nuevo tipo de fundamento normativo. Nos referimos a la teoría de la
acción comunicativa elaborada por Habermas. Abordar su propuesta teórica
nos permitirá no sólo remarcar la actualidad de nuestra problemática, sino
también mostrar cómo los problemas que entraña la Escila del normativismo
no son únicamente producto de asentar la crítica en una filosofía de la histo-
ria, pues son propios de todo intento por darle bases normativas.

A lo largo de la segunda parte (integrada por los capítulos cuarto a sexto)
nos enfocaremos en los diversos aspectos de un mismo nodo problemático,
clave para la articulación del modus operandi de nuestra teoría crítica refle-

Emiliano Gambarotta

30


