
Bourdieu 
y lo político

Emiliano Gambarotta es sociólo-
go (UNLP), Magíster en Sociolo-
gía de la Cultura (IDAES-UNSaM) 
y Doctor en Cs. Sociales (UBA). 
En la actualidad se desempeña 
como investigador del CONI-
CET y como docente de Teoría 
Social en la UNLP. Es autor de 
Hacia una teoría crítica reflexiva. 
M. Horkheimer, Th. W. Adorno 
y P. Bourdieu (Prometeo, 2014) 
y co-editor de las compilaciones 
Estética, política, dialéctica: el 
debate contemporáneo (Prome-
teo 2015) y Cuerpo, educación, 
política (Biblos, 2015). Además 
ha publicado diversos artículos 
enfocados en la posibilidad de 
elaborar el modus operandi de 
una crítica cultural de lo políti-
co, en relación con una prácti-
ca de carácter democrático, a la 
vez que se indaga el lugar de lo 
corporal allí; poniendo en juego, 
para ello, una perspectiva de es-
tilo dialéctico.

Emiliano Gambarotta

En el maremágnum de la literatura bourdieusiana este libro 
se distingue por su originalidad y por su excepcional calidad. 
Gambarotta se plantea el estudio de lo político en Bourdieu 
como una via regia para enfrentar a esa peculiar forma de 
culturalismo que es el pensamiento post, y produce una obra 
polémica, tan rigurosa cuan exigente, al mostrar como la 
política permea la totalidad de la obra de Bourdieu entendi-
da como “una vasta teoría de la dominación”.

Denis Baranger

Bourdieu es un teórico de la dominación social, de los me-
canismos que la reproducen y de las prácticas que pueden 
disrumpirla. Sin embargo, a pesar de lo mucho escrito sobre 
él, poco se ha dedicado a su concepción de cómo la sociedad 
se da un orden y, menos aún, a cómo ella se desordena a 
sí misma; lógicas contrapuestas que conforman lo político. 
Éste es el problema que aquí nos proponemos estudiar, ins-
cribiéndolo en las actuales discusiones en torno a la relación 
entre lo cultural, lo simbólico y lo político.

Del Prefacio

www.prometeoeditorial.com

Em
ili

an
o 

 G
am

ba
ro

tt
a

Bo
ur

di
eu

 y
 lo

 p
ol

íti
co

COLECCIÓN
PENSAR LO POLÍTICO

Hegel y lo político
Zbigniew A. Pelczynski (coord.)

Jünger y lo político
Ricardo F. Cuasnicú

Lévinas y lo político
Pablo Dreizik (comp.)

Merleau-Ponty y lo político
Claude Lefort

Spinoza y la política
Étienne Balibar

Sloterdijk y lo político
Margarita Martínez

Ranciére y lo político
Christian Ruby

Husserl y lo político
Karl Schuhmann

Derrida y lo político
Richard Beadsworth

Foucault y lo político
María Cecilia Colombani

Lefort y lo político
Bernard Flynn

Adorno y lo político
Silvia Schwarzböck

Lacan y lo político
Yannis Stavrakakis

Heidegger y lo político
Miguel de Beistegui

Nietzsche y lo político
Daniel Conway





BOURDIEU Y LO POLÍTICO





Emiliano Gambarotta

BOURDIEU Y LO POLÍTICO



Armado: Yanina Pérez
Corrección de galeras: Magalí C. Álvarez Howlin

© De esta edición, Prometeo Libros, 2021 
Pringles 521 (C1183AEI), Buenos Aires, Argentina 
Tel.: (54-11) 4862-6794 / Fax: (54-11) 4864-3297 
editorial@treintadiez.com
www.prometeoeditorial.com

Hecho el depósito que marca la Ley 11.723 
Prohibida su reproducción total o parcial 
Derechos reservados

Gambarotta,  Emiliano
   Bourdieu y lo político /  Emiliano Gambarotta. - 1a ed - 
Ciudad Autónoma de Buenos Aires : Prometeo Libros, 2021.
   Libro digital, PDF

   Archivo Digital: descarga y online
   ISBN 978-987-816-174-7

   1. Sociología. 2. Filosofía Política. I. Título.
   CDD 301.01
 



Índice

Agradecimientos............................................................................ 11

Abreviaturas...................................................................................... 13

Prefacio................................................................................................ 17

I. Introducción: conceptos y estilo............................. 27

El doble rechazo y su desintegración.................................................. 28
El modo de conocimiento subjetivista................................................. 28
El modo de conocimiento objetivista.................................................. 31
Dialéctica y reflexividad....................................................................... 33

Nociones fundamentales....................................................................... 38
Campo y capital................................................................................... 38
Agente, habitus y práctica.................................................................... 44
Illusio, nomos y doxa............................................................................. 49

Una cuestión de estilo........................................................................... 51

II. Para una crítica corporal de lo político......... 55

Técnicas corporales............................................................................... 57
Cuerpo, naturaleza y (des)politización................................................ 57
Cuerpo y dominación.......................................................................... 58

Una digresión merleau-pontyana........................................................ 63
Consideraciones post del cuerpo.......................................................... 66

El cuerpo culturalista........................................................................... 67
La propuesta postestructuralista de Judith Butler............................... 74
El problema.......................................................................................... 84

El modo de corporalidad y su crítica.................................................. 85



Usos reglados, reglas usadas................................................................ 85
La dialéctica de lo humano y lo no-humano en 
el modo de corporalidad moderno...................................................... 91
Crítica y politización............................................................................ 93

III. Un materialismo cultural............................................ 97

Sociología de la cultura y economía de las prácticas....................... 98
La creación del creador y su illusio...................................................... 98
El mercado de los bienes simbólicos: interés 
expresivo, censura y la producción de lo universal........................... 103
La distinción y su alquimia: el consumo como uso reglado.............. 108

El miserabilismo de la desposesión y 
la ambivalencia de la dominación..................................................... 114
El culturalismo o la teoría cultural del subjetivismo post.............. 118

El culturalismo como tipo ideal: aspectos metodológicos................. 119
Pensamiento post y rechazo del objetivismo..................................... 121
Los factores del modus operandi y su constelación............................ 127
Derivas............................................................................................... 154

La negación de la negación................................................................ 158

Excursus. El mérito heredado: 
la producción escolar de una nobleza..................... 167

Las instancias de la alquimia escolar............................................... 168
La acumulación originaria................................................................. 170
La legitimación de lo arbitrario.......................................................... 175
Clasificación y reproducción de clase................................................ 177

El ordenamiento de una nobleza........................................................ 180
El reproductivista sociólogo rey......................................................... 182

H. Giroux y la agencia como resistencia............................................ 182
J. Rancière y la relación entre conocimiento y política...................... 186

La pedagogía racional y su dialéctica 
entre universal y particular................................................................ 194

IV. Un estilo ilustrado: el lugar 
de la ciencia en lo político............................................... 201



El postestructuralismo o la teoría política 

del objetivismo post............................................................................. 202
Un matizado pensamiento post......................................................... 202
Discurso, significante vacío, hegemonía y retórica............................ 205
Una concepción postestructuralista de lo simbólico......................... 207
Ideología, mito y crítica..................................................................... 210

La política en la institución del orden simbólico............................. 213
Lo oficial y el poder simbólico del Estado......................................... 215
Desposesión y monopolización......................................................... 219

Una ilustración sombría y descentrada............................................ 224
La intervención política desde la sociología reflexiva..................... 228

El rol de los intelectuales................................................................... 228
Crítica y metapolítica......................................................................... 232

La crítica y la reconfiguración de lo visible..................................... 234
Lo simbólico, la crítica y su disolución............................................. 234
Lo inmediato: adherencia dóxica a un nomos naturalizado............... 237
Una política estética........................................................................... 240

V. (Des)politización y democracia: 
sobre la práctica disruptiva de lo político........... 249

Disrupción y reconfiguración de lo simbólico.................................. 251
Doble naturalización y doble politización......................................... 251
Subversión simbólica y reconfiguración estética............................... 258
La privatización de lo público............................................................ 261

Concepciones postestructuralistas de la democracia...................... 263
Laclau y la democracia como visibilización 
de la imposibilidad última................................................................. 263
Mouffe: la democracia entre lo óntico y lo ontológico...................... 266

Estética y técnica de la democracia.................................................. 275
¿Qué son las revoluciones simbólicas?.............................................. 276
Un fundamento no universal para lo universal................................. 281
La democratización: subversión y Realpolitik.................................... 283
La democracia y su incerteza............................................................. 287

El espesor democrático....................................................................... 289



Conclusión. Bosquejo de una teoría crítica 
reflexiva de lo político......................................................... 293

Bibliografía...................................................................................... 303



11

Agradecimientos

El Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONI-
CET) me ha brindado, con su apoyo financiero, la situación de scholé que es 
condición de posibilidad para llevar a cabo una investigación como la que 
estas páginas plantean. La editorial Prometeo aceptó publicar este proyecto, 
haciéndolo posible, así como toleró la extensión de plazos que el mismo re-
quirió, mi agradecimiento por ello. A lo largo de los meses, varios colegas y 
amigos contribuyeron a este libro con sus observaciones, lecturas y comen-
tarios, en ese sentido mi agradecimiento a: Denis Baranger, Lucía Coppa, 
Nicolás Aliano, Santiago Cueto Rúa, María Pilar García Bossio, Matías Ma-
ggio, Clara Marensi, Micaela Barrena, Ana Sabrina Mora, Sofía Picco, Ione 
Ribeiro Valle, Raumar Rodríguez Giménez, Cecilia Seré y Danielle Torri. 
Quiero agradecer también a Pablo Gregui, quien tuvo la paciencia y talen-
to de transformar mi garabato en el gráfico del capítulo III. Por último, dos 
agradecimientos especiales: uno para Martín Plot, quien una vez más me 
alentó desde los primeros pasos de este trabajo, brindándome generosamen-
te su tiempo y lecturas; sin su apoyo este libro no hubiese pasado de ser un 
mero proyecto. El otro para Alexandre Fernandez Vaz, quien me acompañó 
en el largo recorrido de escritura y corrección de este libro, con su constante 
interés, lecturas y agudas marcaciones capítulo tras capítulo.

E.M.G
La Plata, marzo de 2016





13

Abreviaturas

A continuación se presenta el listado de abreviaturas utilizado en las refe-
rencias bibliográficas del presente libro. En pos de facilitar su localización se 
las ha ordenado alfabéticamente por abreviatura.

AA: Bourdieu, P. y Darbel, A., El amor al arte. Los museos de arte europeos 
y su público [1966], Buenos Aires, Prometeo, 2012.

BS: Bourdieu, P., El baile de los solteros, Barcelona, Anagrama, 2004.
BTP: Bourdieu, P., Bosquejo de una teoría de la práctica [1972], Buenos 

Aires, Prometeo, 2012.
CD: Bourdieu, P., Cosas dichas [1987], Barcelona, Gedisa, 1996.
CP: Bourdieu, P., El campo político, La Paz, Plural editores, 2001.
CS: Bourdieu, P., Cuestiones de sociología [1984], Madrid, Akal, 2008.
DM: Bourdieu, P., La dominación masculina [1998], Barcelona, Anagrama, 

2007.
ESE: Bourdieu, P., Las estructuras sociales de la economía [2000], Buenos 

Aires, Manantial, 2001.
HA: Bourdieu, P., Homo academicus [1984], Buenos Aires, Siglo XXI, 2008.
Int: Bourdieu, P., Intervenciones, 1961-1995. Ciencia social y acción social, 

Córdoba, Ferreyra Editor, 2005.
IPP: Bourdieu, P., Intelectuales, política y poder, Buenos Aires, Eudeba, 

2007.
ISR: Bourdieu, P. y Wacquant, L., Una invitación a la sociología reflexiva 

[1992], Buenos Aires, Siglo XXI, 2005.
LD: Bourdieu, P., La distinción. Criterio y bases sociales del gusto [1979], 

Madrid, Taurus, 1998.
LH: Bourdieu, P. y Passeron, J-C., Los herederos. Los estudiantes y la cultura 

[1964], Buenos Aires, Siglo XXI, 2003.



14

LR: Bourdieu, P. y Passeron, J-C., La reproducción. Elementos para una teo-
ría del sistema de enseñanza [1970], México, Fontamara, 1996.

MM: Bourdieu, P. (director), La miseria del mundo [1993], Buenos Aires, 
FCE, 2000.

MP: Bourdieu, P., Meditaciones pascalianas [1997], Barcelona, Anagrama, 
1999.

NE: Bourdieu, P., La nobleza de estado. Educación de elite y espíritu de cuer-
po [1989], Buenos Aires, Siglo XXI, 2013.

OS: Bourdieu, P., Chamboredon, J-C. y Passeron, J-C., El oficio del sociólo-
go. Presupuestos epistemológicos [1973], Buenos Aires, Siglo XXI, 2008.

QSH: Bourdieu, P., ¿Qué significa hablar? Economía de los intercambios lin-
güísticos [1982], Madrid, Akal, 2008.

RA: Bourdieu, P., Las reglas del arte. Génesis y estructura del campo literario 
[1992], Barcelona, Anagrama, 1995.

RP: Bourdieu, P., Razones prácticas. Sobre la teoría de la acción [1994], Bar-
celona, Anagrama, 2007.

SC: Bourdieu, P., Sociología y cultura, México, Grijalbo, 1990.
SE: Bourdieu, P., Sobre el Estado. Cursos en el Collège de France (1989-

1992), Barcelona, Anagrama 2015.
SP: Bourdieu, P., El sentido práctico [1980], Madrid, Taurus, 1991.



15

Hay una trampa en la dialéctica: mientras es el propio movimiento del conte-
nido, tal como lo realiza por autoconstitución, o el arte de reconstituir y seguir las 
relaciones de llamado y respuesta, de problema y solución, mientras la dialéctica es 
por principio epíteto, en cuanto se la toma por lema, en cuanto se habla de ella en 
lugar de practicarla, se vuelve una potencia de ser, un principio explicativo. Lo que 
era manera de ser […] se transforma en un genio maligno. […] La mala dialéctica 
comienza casi con la dialéctica, y sólo es buena dialéctica aquella que se critique a 
sí misma y se supere como enunciado separado; la única buena dialéctica es la hi-
perdialéctica. […] Lo que llamamos hiperdialéctica es un pensamiento que […] es 
capaz de verdad porque encara sin restricción la pluralidad de relaciones y lo que se 

ha llamado ambigüedad.
Maurice Merleau-Ponty

El objeto de la ciencia social es una realidad que engloba todas las luchas, indivi-
duales y colectivas, tendentes a conservar o a transformar la realidad, y, en particular, 
aquellas que tienen por objeto la imposición de la definición legítima de la realidad 
y cuya eficacia propiamente simbólica puede contribuir a la conservación o a la sub-

versión del orden establecido, es decir, de la realidad.
Pierre Bourdieu

La libertad no consiste en negar mágicamente esta necesidad, sino en conocerla, lo 
cual de ninguna manera obliga ni autoriza a reconocerla: el conocimiento científico 
de la necesidad encierra la posibilidad de una acción dirigida a neutralizarla, por lo 
tanto una libertad posible. Mientras que el desconocimiento de la necesidad implica 
la forma más absoluta del reconocimiento: en tanto la ley es ignorada, el resultado del 
dejar hacer, cómplice de lo probable, aparece como destino; cuando ella es conocida, 

aparece como violencia.
Pierre Bourdieu





17

Prefacio

La obra de Pierre Bourdieu es una vasta teoría de la dominación social, de 
los mecanismos que la reproducen y las prácticas que pueden llevar a su dis-
rupción. Éste es el encuadre en que se inscribe su pregunta acerca de cómo la 
sociedad se ordena a sí misma, indisociable en su teoría del interrogante por 
cómo ella produce su propio desordenamiento. El estudio de estas lógicas 
contrapuestas, que conforman lo político, es la preocupación central de la 
sociología bourdieuana, por lo que indagarlas puede considerarse una via re-
gia para discutir el conjunto de su propuesta teórica. De allí que esta cuestión 
constituya uno de los tres ejes que atraviesan el presente libro. Al abordarlo 
hemos de evitar la habitual tendencia a concentrar la mirada únicamente en 
los trabajos que Bourdieu dedica al “campo político” o bien en sus “interven-
ciones” públicas, es decir, en aspectos acotados de su obra, dejando de lado 
dimensiones centrales de su sociología reflexiva y, sobre todo, de la teoría de 
la dominación social que constituye su núcleo. En definitiva, estudiar cómo 
problematiza la dominación y su disrupción, instancia vertebradora del con-
junto de sus escritos ya desde sus tempranos trabajos en Argelia y Bearn, sin 
reducirla a tan sólo una faceta de su obra o desplazarla a un plano secundario 
de la misma, es uno de los objetivos que aquí perseguimos.

Para lidiar con esta problemática, que cifra lo político, la teoría bour-
dieuana encuentra su clave en lo cultural y, muy centralmente, en el plano de 
lo simbólico. Rasgos éstos que no le son singulares, antes bien son en general 
compartidos por las teorías sobre lo social contemporáneas, lo cual nos posi-
bilitará inscribir nuestro trabajo en el horizonte actual de discusiones acerca 
de esa relación entre lo cultural, lo simbólico y lo político. Horizonte que, 
sostenemos, se encuentra signado por el enfoque predominante de nuestra 
época: el “pensamiento post”. En este marco, el presente libro tiene un se-
gundo eje en la discusión de dicho enfoque, cuya preponderancia nos lleva 
a considerarlo el Zeitgeist de nuestro tiempo. Al cual, como detallaremos en 



18

Emiliano Gambarotta

un momento, puede caracterizárselo a partir de dos rasgos básicos: por un 
lado, “la muerte de los grandes relatos modernos” y, por el otro, el “giro lin-
güístico”. El primero de ellos se manifiesta en el radical rechazo a los grandes 
conceptos del pensamiento moderno, como los de totalidad, razón y sujeto. 
Mientras que las diversas tendencias del segundo pueden sintetizarse en la 
apelación al registro lingüístico como vía principal –cuando no única– para 
la tematización de lo social, lo cultural y lo político; sobre esta base se tras-
ladan conceptos destinados al análisis discursivo al análisis de las diversas 
instancias de la sociedad, y en relación con ello se establece a ese registro 
lingüístico (a una formación textual, al discurso, etcétera) como instancia 
última de la producción de la sociedad. Polemizar con la concepción de lo 
político, de la reproducción de lo establecido y sobre todo de la posibilidad 
de su disrupción, que surge de este pensamiento post es, entonces, el segun-
do eje de nuestro libro. Tarea a ser abordada a través de la discusión con las 
que, según plantearemos, son sus dos vertientes principales: la teoría sobre 
lo cultural a la que cabe denominar culturalismo y la teoría postestructuralis-
ta de lo político. A partir de esta discusión y del trabajo sobre los materiales 
bourdieuanos elaboraremos una perspectiva propia, más específicamente, 
bosquejaremos nuestra propuesta de una teoría crítica reflexiva de lo político.

El último eje de este libro apunta a brindar una introducción a la so-
ciología reflexiva desarrollada por Bourdieu, con vistas a que el lector no 
familiarizado con su obra encuentre en estas páginas una presentación tanto 
de los rasgos centrales de su modus operandi, como de los diversos núcleos 
problemáticos que él investiga (los cuales abarcan a la educación, la cultu-
ra, el cuerpo, entre otros). Estos tres ejes se entrelazan en cada uno de los 
capítulos, en una labor que, incluso cuando por momentos busca ser intro-
ductoria, no se limita a la reseña o al mero comentario, ni busca fijar el modo 
“correcto” de leer a este autor. Antes bien, este libro pone el énfasis en lo que 
su concepción sobre lo social aún tiene para decirnos, aquello que, pasados 
casi 15 años de la muerte de Bourdieu, nos sigue hablando acerca de cómo 
practicar la sociología o incluso, más en general, las ciencias sociales.1 En 
esta línea, cada capítulo aborda un específico núcleo problemático investiga-
do por Bourdieu –salvo el primero, que funge de introducción general–, lo 
cual implica una manera de estructurar el libro que lo aleja de la “biografía 
intelectual”, y su presentar secuencialmente el “desarrollo” de la obra del 

1 Cabe aclarar que, por un sesgo disciplinar, abordaremos a la concepción bourdieuana como 
una sociología, esto es, inscribiéndola en la tradición y discusiones propias a esta última. Si bien 
consideramos que muchas de las afirmaciones aquí realizadas son extensibles a las diversas 
ciencias sociales, hemos tendido a limitarnos a dicha disciplina, más como una forma de 
recortar el ámbito de nuestras discusiones, en pos de ganar especificidad en ellas, que como 
una pretensión de reducir la perspectiva bourdieuana (y nuestras afirmaciones) a sus confines.



19

Prefacio

autor. Pues, siendo consecuentes con la propia sociología bourdieuana, ello 
requeriría inscribir su trayectoria académica en el conjunto del espacio social 
y, particularmente, en el campo académico en el que ésta tiene lugar. Tareas 
ajenas a los intereses de este libro que, por otra parte, ya han sido esbozadas 
por el propio Bourdieu en su Autoanálisis de un sociólogo.2 Escapar a esta 
“ilusión biográfica” es lo que nos lleva a no adentrarnos en los detalles de su 
vida, para concentrarnos en las características de su sociología reflexiva y de 
la teoría de la dominación que con ella elabora.

Podemos así resumir la estructura de este libro a partir de los tres ejes 
que lo atraviesan transversalmente: en primer lugar, aquél destinado a aden-
trarnos en las características principales de la perspectiva elaborada por 
Bourdieu, abordando los diversos núcleos problemáticos que él investiga. 
En este plano, cada capítulo funciona como una introducción a una de las 
subdisciplinas sociológicas por él trabajadas (sea la sociología del cuerpo o 
la de la educación, etcétera). El segundo eje se enfoca en su teoría de la 
dominación social, reconstruyendo los diversos elementos que le dan su es-
pecificidad, a la vez que demostramos cómo ésta es la preocupación principal 
de su sociología. Para, finalmente, dedicar un tercer eje al bosquejo de nues-
tra teoría crítica reflexiva de lo político, en discusión con el pensamiento 
post.3 Como una suerte de puente entre los últimos dos ejes puede ubicarse el 
trabajo de lectura que realizaremos sobre los materiales bourdieuanos, espe-
cialmente sobre el estilo de movimiento que caracteriza a su modus operandi. 
Estilo que buscaremos retomar y profundizar en nuestra propuesta acerca de 
lo político, de la lucha por su democratización y el modo en que a esta última 
puede contribuir la práctica de la crítica.

Dentro de esta estructura, el capítulo I está dedicado, por un lado, a dar 
cuenta de las categorías fundamentales de la sociología bourdieuana (entre 
las cuales se destacan las de habitus, campo, capital, doxa, nomos, illusio), 
tarea imprescindible para adentrarnos en sus diversas investigaciones especí-
ficas. Y, por el otro, a aprehender el estilo que caracteriza a su modus operandi, 
aquél sobre el cual enfocaremos nuestro trabajo de lectura. Por ambos mo-
tivos este primer capítulo tiene el carácter de una introducción general al 
resto de las problemáticas abordadas en el libro. El capítulo II se enfoca en la 

2 Cf. Bourdieu, P., Autoanálisis de un sociólogo [2004], Barcelona, Anagrama, 2006.
3 No cabe aquí dar por sentado qué entendemos por “crítica”, como si ello se encontrase fijado 
de antemano o fuese una cuestión transparente en sí misma, antes bien, es a través de las 
distintas discusiones planteados a lo largo del libro que daremos cuenta de nuestra concepción 
de ella, que es también bosquejar nuestra propuesta teórica. Concepción que, por otra parte, 
hemos desarrollado en Gambarotta, E. Hacia una teoría crítica reflexiva. Max Horkheimer, 
Theodor W. Adorno y Pierre Bourdieu, Buenos Aires, Prometeo, 2014.



20

Emiliano Gambarotta

sociología del cuerpo de Bourdieu, y aquí tendremos la oportunidad, luego 
de una introducción a la manera en que él concibe esta cuestión, de iniciar 
nuestra discusión con el pensamiento post. En este caso, se abordarán sus 
dos vertientes, es decir, tanto los estudios culturalistas del cuerpo como la 
concepción postestructuralista, esto último a través de la teoría elaborada 
por Judith Butler. Sobre la base de esta discusión delinearemos la noción de 
“modo de corporalidad” como núcleo de una propuesta que busca avanzar 
hacia una crítica corporal de lo político, propuesta en la cual la reproblema-
tización de la –ya clásica– noción de “técnicas corporales” juega un papel 
clave.

El tercer capítulo se centra en la sociología de la cultura practicada por 
Bourdieu, en su esfuerzo por elaborar un enfoque materialista de ella que 
–como en el Marx de las Tesis sobre Feuerbach– no remite a la lógica de la eco-
nomía sino a la de las prácticas, si se quiere, a la “economía de las prácticas”. 
Es en este capítulo que desarrollaremos en detalle la crítica inmanente del 
modus operandi culturalista para, a través de ella, esbozar una propuesta que 
retoma elementos del enfoque bourdieuano pero también del culturalismo, 
con el objetivo de problematizar la función en lo político de la cultura, sin 
por ello aplanar la densidad con que se aprehende al punto de vista del agen-
te. Entre este capítulo y el cuarto realizaremos un Excursus por la sociología 
de la educación bourdieuana, tema vital tanto a su sociología de la cultura 
como a lo que podría considerarse su sociología política, y es justamente por 
ello que funciona como una suerte de “capítulo puente” entre ambos. Aquí, 
además de la habitual introducción a esta faceta de su obra, plantearemos 
los cuestionamientos que la “teoría de la resistencia” le realiza al enfoque 
bourdieuano, llevándonos ello a problematizar cómo esa teoría concibe a la 
“resistencia” y su relación con la agencia. Por otra parte, estudiaremos tam-
bién la relación entre conocimiento y política puesta en juego por Bourdieu, 
cuando hace de sus investigaciones sobre el sistema de enseñanza la base en 
que se sostienen sus propuestas para la modificación de tal sistema. Esta últi-
ma cuestión nos conducirá a una primera confrontación entre la perspectiva 
de Bourdieu y la elaborada por Jacques Rancière, abordando aquí los cues-
tionamientos que éste le realiza a la sociología de la educación de aquél y, 
específicamente, a la relación con lo político que a ella subyace. Finalmente, 
al abordar la propuesta bourdieuana de una “racionalización pedagógica” nos 
encontraremos con una primera formulación de su apuesta por una Realpoli-
tik de lo universal que resultará clave para el resto del libro.

El capítulo IV problematiza la relación entre el conocimiento sociológico 
(o de las ciencias sociales) y lo político, aquello que cabe entender como el 
estilo ilustrado del pensamiento de Bourdieu. Con tal fin, concentraremos 
nuestra atención en los trabajos que él dedica a la política y, en especial, 



21

Prefacio

aquellos que hacen del Estado su problema. Completando así nuestro estudio 
de su teoría acerca de una dominación a la que hay que calificar de simbólica. 
Sobre esta base plantearemos, por un lado, nuestra discusión con la vertiente 
postestructuralista del pensamiento post, concentrándonos específicamente 
en la concepción de Ernesto Laclau sobre el ordenamiento de lo social, el 
lugar de la ideología allí y la posibilidad de su crítica; en contraste con lo 
cual se destaca el (productivo) “anacronismo” de la ilustración bourdieua-
na. Por otro lado, la caracterización de los rasgos generales de la sociología 
política de Bourdieu nos permitirá analizar el lugar que tal sociología se da a 
sí misma en las luchas en lo político. Temática que nos llevará nuevamente 
a abordar los cuestionamientos que Rancière le dirige, y el desafío que ellos 
nos plantean para repensar la crítica hoy. Lidiar con tal desafío es lo que nos 
conducirá a proponer un giro estético en la concepción de lo simbólico.

El quinto y último capítulo pasa de esta pregunta por la crítica a una más 
general, por la práctica disruptiva de lo político, indagando especialmente 
aquella disrupción de lo establecido que denominaremos “democratización”. 
En este caso, antes que una introducción a un nuevo núcleo problemático de 
la sociología bourdieuana, rastrearemos en ella los diversos rasgos con que se 
caracteriza a la “subversión simbólica” y a la “revolución simbólica”, ambas 
de presencia reiterada en sus escritos pero no sistematizadas como tales, por 
lo que nuestro trabajo buscará tanto sistematizarlas, como hacer de ellas una 
vía de interrogación acerca de la democratización de la sociedad. Cuestión 
ésta en la que encontramos puntos en común pero también una productiva 
tensión con el planteo de Rancière, por lo que haremos del cruce entre sus 
perspectivas la cantera de la que obtener los materiales para nuestra proble-
matización de la democracia. Ello nos dará pié a culminar nuestra discusión 
con el postestructuralismo, en este caso a partir de la teoría de la democracia 
de Chantal Mouffe. Cerrando el capítulo y el libro con un planteo de lo que 
cabe denominar las cuestiones “técnicas” y “estéticas” de la democracia, esa 
manera en que la sociedad se ordena y se desordena a sí misma que no se 
funda ni en una presencia metafísica o una definición normativa del “deber 
ser”, ni en su adecuación a una ausencia ontológica producto de la inerradi-
cabilidad del antagonismo. En definitiva, no se funda en una certeza sobre 
lo político, sea ésta positiva o negativa, antes bien, la democracia es ese es-
tilo de (des)ordenamiento de lo social que acoge la incerteza en sus propios 
fundamentos.

Todo esto con el objetivo de configurar, a través de su puesta en juego, 
ese modus operandi que es la teoría crítica reflexiva de lo político, instancia 
puntual de un esfuerzo necesariamente más amplio, orientado a hacer de la 
práctica de la sociología (o de las ciencias sociales) una instancia de aque-
lla disrupción de lo establecido que es la democratización de las relaciones 



22

Emiliano Gambarotta

sociales y de la sociedad en su conjunto. Apuesta por la democracia que es in-
trínseca a un proyecto que realiza la crítica de nuestro presente, sin embargo, 
el lazo entre ambas sólo puede tematizarse y tornarse productivo si logramos 
romper con el horizonte conceptual en el que estamos implicados: ese pen-
samiento post cuya preponderancia nos lleva a considerarlo el Zeitgeist de 
nuestro tiempo. Es decir, si ponemos en práctica una crítica del pensamiento 
con el que pretendemos pensar críticamente nuestro mundo social.

Es esta apuesta, la necesidad de reproblematizarla en nuestro presente, la 
que nos impulsa a adentrarnos en los debates actuales acerca de la relación 
entre lo político, la cultura y el conocimiento sociológico (o de las ciencias 
sociales). Debates signados por ese pensamiento post que, en este comienzo 
del siglo XXI, conforma a su imagen y semejanza a las concepciones teóricas 
hoy predominantes. De allí que veamos en él al Zeitgeist de nuestro presente. 
Y cuando decimos que es propio de este comienzo del siglo XXI nos estamos 
refiriendo al período posterior a aquel que Hobsbawm denominó el “corto 
siglo XX”,4 cuyo fin estuvo marcado por la caída del muro de Berlín, signo de 
un proceso más amplio de descomposición de la URSS y, en general, de aque-
llo que dio en llamarse “el socialismo realmente existente”. A ello se agrega 
el proceso de “derrumbe” de la “edad de oro” del capitalismo en Europa y 
los Estados Unidos,5 que comienza a gestarse en la década de 1970 y, sobre 
todo, en la de 1980, con la creciente centralidad de una “nueva derecha” y 
su concepción neoliberal. Primero como discurso propio de Gran Bretaña 
y Estados Unidos, luego como “discurso único”, cuya marca de nacimien-
to podría darla lo que se conoce como el “consenso de Washington”. Este 
conjunto de transformaciones de directo impacto en lo económico y lo po-
lítico también se hace sentir en la cultura, con la emergencia de lo que cabe 
entender como un “nuevo espíritu del capitalismo”,6 que hunde sus raíces 
en ese “milenarismo de signo inverso”7 que sentencia el fin (cuando no la 
muerte) de la ideología, las utopías, la historia entre muchas otras y variadas 
cuestiones. Rasgo este último que, para Fredric Jameson, es característico del 
postmodernismo como lógica cultural. Es esta lógica la que aquí nos interesa, 
específicamente en su impacto en las teorías sobre lo social, y es esto último 

4 Cf. Hobsbawm, E., Historia del siglo XX, Buenos Aires, Crítica, 1999.
5 “Edad de oro” es como Hobsbawm designa al período intermedio de los tres en que divide al 
siglo XX y cuyo inicio data en la segunda posguerra. A este período sigue la etapa que denomina 
“el derrumbamiento”, con la que finaliza el siglo XX y en la cual se incuban algunas de las 
tendencias que se han tornado propias de este siglo XXI.
6 Cf. Boltanski, C., y Chiapello, E., El nuevo espíritu del capitalismo, Madrid, Akal, 2010.
7 Jameson, F., Ensayos sobre el postmodernismo, Buenos Aires, Imago Mundi, 1991, p. 15. Uno de 
los intereses que aquí tiene Jameson es el de periodizar, y es también esa preocupación la que 
subyace a nuestro señalar al pensamiento post como el Zeitgeist de nuestro tiempo.



23

Prefacio

lo que recortamos bajo la categoría de “pensamiento post”, horizonte con-
ceptual de este inicio del siglo XXI.8

Sobre este telón de fondo puede percibirse la centralidad de discutir hoy 
con tal lógica de pensamiento, motivo por el cual constituye uno de los ejes 
que recorren este libro. En él se apunta a realizar una crítica inmanente de 
sus dos vertientes principales: el culturalismo y el postestructuralismo, pues 
es en su actuación en los modus operandi de cada una de estas dos teorías 
donde pude aprehendérselo en su especificidad. Sin embargo, resulta clave 
adelantar ahora una primera caracterización de tal pensamiento post, para 
que ya desde el inicio mismo de estas páginas pueda percibirse el debate al 
que se busca contribuir a partir de nuestro trabajo de lectura sobre la socio-
logía bourdieuana y su teoría de la dominación. Concentrémonos, por tanto, 
en los dos rasgos centrales que, para Peter Burke, definen a esta lógica de 
pensamiento: “la crítica de los grandes relatos y el giro lingüístico”.9 El pri-
mero de éstos alude a “la crítica del relato del desarrollo de la civilización 
occidental como una historia triunfalista”,10 con el consecuente rechazo de 
los grandes sistemas teóricos que pretenden captar el sentido subyacente a la 
historia, aquél que permite hablar de un desarrollo e incluso de un progreso 
en la misma. Concepción de la historia a partir de la cual no sólo se elaboran 
periodizaciones (entre modos de producción, etapas del desarrollo del espí-
ritu positivo y muchas más), también se establece el significado de cada uno 
de esos períodos a partir de su relación con el sentido de conjunto de la his-
toria. Semejante mirada teleológica se erige, entonces, sobre la pretensión de 
captar a la historia como una totalidad unitaria. Y en esto podemos detectar 
otra faceta de la “crítica a los grandes relatos modernos”: el cuestionamiento 
a sus “grandes conceptos”, tales como el de totalidad y muy especialmente 
los de razón y sujeto, en lo que constituye una marca de esa “resistencia a 
los conceptos globalizantes o totalizantes”11 característica del pensamiento 
post. De allí que nuestro esfuerzo por captar a tal pensamiento como una 
totalidad, esto es, como un específico modo de producción de conocimiento 
científico sobre lo social –siguiendo en esto a Jameson–, sea ya una manera 
de polemizar con él.

8 Cabe aclarar que plantearlo como el Zeitgeist de los inicios del siglo XXI no implica aseverar 
que nace con este siglo, pues en tanto fenómeno histórico su cristalización es el producto de 
un proceso, es decir, emerge a lo largo del tiempo (y del espacio). Lo que sí implica es que 
es en este presente que se torna la lógica de pensamiento predominante, aquella que signa el 
horizonte conceptual en el que estamos inmersos.
9 Burke, P., “El renacimiento italiano y el desafío de la posmodernidad”, en Schröder, G. y 
Breuninger, H. (comp.), Teoría de la cultura. Un mapa de la cuestión, Buenos Aires, FCE, 2005, 
p. 26.
10 Ibíd., p. 28.
11 Jameson, Ensayos sobre…, op. cit., pp. 118-119.



24

Emiliano Gambarotta

En su rechazo a la categoría de totalidad, el pensamiento post pone en el 
centro una concepción de lo socio-histórico como dispersión de fragmen-
tos cuyas diferencias resultan irreductibles, gesto que entraña “una especie 
de explosión de la épistémè moderna en el que la razón y su sujeto –como 
detentador de la ‘unidad’ y la ‘totalidad’– vuelan en pedazos”.12 Se cuestiona 
no sólo una concepción del tiempo (histórico) como totalidad, sino tam-
bién del espacio (social), lo cual deriva en la anulación de la pregunta por 
la o las lógicas centrales estructurantes del conjunto, pues no puede haber-
las, como tampoco grupos o sujetos centrales que puedan ser considerados 
como una totalidad.13 Antes bien estamos ante una fragmentación del sujeto 
y de su identidad que es, a su vez, un correlato de la fragmentación del es-
pacio social. Por eso las investigaciones post concentran su atención en los 
fenómenos micro (sociales, históricos, etcétera), en ello expresan su rechazo 
“del tradicional sujeto en sentido pleno, del cogito de la filosofía occiden-
tal. Expresan también una obsesión epistemológica con los fragmentos o las 
fracturas”.14 Sobre semejante base “se hace muy difícil pensar que las pro-
ducciones culturales de ese sujeto puedan ser otra cosa que ‘montones de 
fragmentos’”.15

La “muerte” de los grandes relatos y sus grandes conceptos permite al 
pensamiento post acoger la diferencia y la otredad en el seno de su pers-
pectiva, sin desarrollar la pretensión totalitaria de insertarla en un todo 
socio-histórico que reduzca su otredad en favor de un sujeto o una mismidad 
central. Sin embargo, aun en su productividad, esta lógica deja fuera de foco 
a aquello que no sea un fragmento de carácter micro, incluyendo en ello al 
vínculo entre los distintos fragmentos o procesos micro. En definitiva, lo po-
lítico cuando no es directamente abandonado es concebido como la simple 
coexistencia de una pluralidad de juegos de lenguaje inconmensurables entre 
sí, base sobre la cual cualquier pretensión teórica de abordar a la sociedad en 
su conjunto es rechazada por especulativa. Es en este punto que la vertiente 
postestructuralista y postfundacionalista adquiere su rasgo más interesante, 
en tanto se orienta a lidiar con la infinitud del juego de las diferencias para 
introducir allí, justamente, la pregunta por lo político y, específicamente, por 
la producción de una totalidad –aunque necesariamente fallida– a partir de 

12 Wellmer, A., Sobre la dialéctica de modernidad y postmodernidad, Madrid, Visor, 1993, p. 53.
13 Tal es, por ejemplo, la manera en que Lukács considera a las clases, al señalar que “la totalidad 
del objeto no puede ponerse más que cuando el sujeto que lo pone es él mismo una totalidad 
y, por lo tanto, para pensarse a sí mismo, se ve obligado a pensar el objeto también como 
totalidad. En la sociedad moderna son exclusivamente las clases las que representan como 
sujetos ese punto de vista de la totalidad” (Lukács, G., Historia y consciencia de clase, México, 
Grijalbo, 1969, p. 31).
14 Hassan, I., “The critic as innovator”, citado en Wellmer, Sobre la dialéctica…, op. cit., p. 53.
15 Jameson, Ensayos sobre…, op. cit., p. 47.



25

Prefacio

la domesticación de ese juego, al que denomina “discurso”. Esto introduce 
una matización del pensamiento post, al discutir con las versiones más ra-
dicalizadas del mismo, cuyas consecuencias habremos de abordar en detalle 
más adelante.

Las referencias aquí hechas al lenguaje como vía de acceso a lo social no 
resultan casuales, pues es un rasgo propio de este pensamiento post, la se-
gunda característica que Burke le señala, su “giro lingüístico”. De las diversas 
tendencias que lo integran, él diferencia y recorta tres en particular, de fuerte 
impacto en las ciencias sociales y, especialmente, en la sociología: “en primer 
lugar, un interés mucho mayor por la lengua (que incluye la retórica) de do-
cumentos históricos […]. En segundo lugar, la idea de la cultura como texto. 
En tercer lugar, el énfasis en el poder de la lengua en la vida cotidiana, en 
la ‘construcción discursiva’ de la realidad, que rechaza e, incluso, invierte el 
determinismo social”.16 Esto último –que hoy quizás hasta parezca un lugar 
común– entraña una fuerte ruptura para con la tradición sociológica, perder 
ello de vista –que es también dejar de percibir el “giro” que esto implica– 
es invisibilizar uno de los rasgos que singularizan la manera en que hoy se 
aborda lo social, obturando la capacidad reflexiva a través de la cual interro-
garnos sobre sus posibles limitaciones. Dicha ruptura se visualiza mejor en 
su contraste con, por ejemplo, aquellas vertientes del marxismo cuyo “gran 
relato” giraba en torno a alguna de las versiones de la metáfora arquitectóni-
ca, en la que la base económica, en su relación con las fuerzas productivas, 
determina a lo cultural y lo político, reduciéndolas a una superestructura de 
carácter más bien epifenoménico. Frente a ello se percibe la inversión del 
determinismo social que entraña el giro lingüístico, situando ahora al texto 
cultural (o al discurso como lógica de la ontología) en la posición de deter-
minación. De aquí proviene la centralidad que para las investigaciones post 
tienen el estudio de la lengua, de las semiosis microsociales o, en las versio-
nes más matizadas del postestructuralismo, de los fundamentos retóricos de 
la sociedad.

Giro lingüístico y muerte de los grandes relatos son, entonces, los dos ras-
gos básicos del pensamiento post que predomina en el horizonte conceptual 
con que se inicia nuestro siglo XXI, constituyéndose en el Zeitgeist que con-
figura el horizonte de discusiones en que estamos insertos. Uno que, como 
mostraremos, disuelve la posibilidad misma de practicar la crítica. Ésta es la 
tesis que sostenemos acerca de sus consecuencias para las contemporáneas 
discusiones teóricas sobre lo social, y es por ello que consideramos una tarea 
de primer orden discutir con sus principales vertientes. Pero no para oponer-
nos vanamente a ellas, rechazándolas sin más, sino en un esfuerzo de crítica 

16 Burke, “El renacimiento italiano…”, op. cit., p. 31.



26

inmanente que nos permita aprehender sus potencialidades sin por ello dejar 
de dar cuenta de sus limitaciones. Esfuerzo en el que resultan fundamentales 
los materiales provenientes de nuestro trabajo sobre el modus operandi de la 
sociología reflexiva bourdieuana, especialmente, sobre su teoría de la domi-
nación simbólica y su economía de las prácticas. Es esta tarea la que puede 
delinear el sendero por el que transite una propuesta que, sorteando tales 
limitaciones, dé lugar a una crítica cultural de lo político. Sendero en el que 
sólo podremos avanzar si nos movemos a contrapelo del Zeitgeist de nuestro 
tiempo, incomodándolo e incomodándonos.



27

I. Introducción: conceptos y estilo

En el centro de la teoría social elaborada por Bourdieu se encuentra su 
concepción de una “economía de las prácticas”, que tiene en la dialéctica 
reflexiva su estilo de movimiento. Mostrar esto y cómo en esta lógica se en-
raízan los conceptos fundamentales de su perspectiva es el objetivo de este 
capítulo introductorio. Ello implica poner en práctica una lectura de la socio-
logía bourdieuana que, extrañamente, no resulta habitual, aun cuando él es 
explícito en su planteo de la dialéctica como vía para dejar atrás la antinomia 
entre objetivismo y subjetivismo. Punto en el cual resulta más clara la recu-
peración (heterodoxa como todas las que Bourdieu hace) del pensamiento 
de Maurice Merleau-Ponty.1 Esto, a su vez, nos brindará la oportunidad de 
hacer una presentación de conjunto de la perspectiva bourdieuana, que si 
bien tendrá un carácter necesariamente general (y algo modelizada) puede 
fungir de primer acercamiento a su propuesta teórica, al movimiento de sus 
categorías claves.

Con este fin, entonces, dedicaremos la primera sección a reponer el recha-
zo tanto al modo de conocimiento subjetivista como al objetivista que está 
en la génesis de la propuesta bourdieuana, para luego señalar cómo puede 
desintegrarse esta artificial división poniendo en práctica un estilo de mo-
vimiento dialéctico reflexivo. Esto nos permitirá dedicar la segunda sección 
a realizar el mentado recorrido de conjunto por la perspectiva de Bourdieu, 
introduciéndonos en sus nociones fundamentales. Finalmente, en la tercera 
sección, extraeremos algunas consecuencias de las distintas cuestiones aquí 
planteadas.

1 Cabe señalar cómo Bourdieu siempre destaca, en las entrevistas que le hacen, la singularidad 
de Merleau-Ponty entre los intelectuales de la década de 1950 y principios de 1960, años de 
formación del propio Bourdieu (cf. Bourdieu, P., Cosas dichas [1987], Barcelona, Gedisa, 1996, 
p. 18). Por otra parte, puede remarcarse cómo el propio Merleau-Ponty es habitualmente 
vinculado a la tradición fenomenológica sin abordárselo como un pensador dialéctico; entre 
las excepciones que, sin descuidar su raigambre fenomenológica, ponen el foco sobre su 
propuesta hiperdialéctica y sobrerreflexiva se destaca Plot, M., La carne de lo social, Buenos 
Aires, Prometeo, 2008.



28

Emiliano Gambarotta

El doble rechazo y su desintegración

Bourdieu inicia el planteo de su perspectiva delimitando el territorio en 
que ella se inscribe, el “doble rechazo” a partir del cual se puede aprehender 
la especificidad de su concepción de una economía de las prácticas sociales. 
A punto tal de que tanto en Bosquejo de una teoría de la práctica como en El 
sentido práctico comienza su abordaje de la “lógica teórica” con la elabora-
ción de ese doble rechazo, para luego (y sobre ese telón de fondo) mostrar la 
singularidad de su propuesta, definiéndola así a través de ese marco que, a su 
vez, desintegra. Por ello comienza el Libro I de El sentido práctico señalando 
que “de todas las oposiciones que dividen artificialmente la ciencia social, la 
más fundamental y ruinosa es la que se establece entre el subjetivismo y el 
objetivismo”,2 lo cual plantea la necesidad de elaborar una concepción de la 
práctica –que es también de lo social y viceversa– que escape a esta antino-
mia, que no caiga ni en una posición ni en la otra. Pero no a través del intento 
de poner en juego un poco de cada una,3 en una supuesta síntesis equilibrada 
(lo cual supone la aceptación de esas posiciones y su artificial división), sino 
desintegrando a la oposición como tal. Al mostrar el movimiento que lleva de 
una a la otra, que no es la combinación de algunos rasgos de cada una, sino 
una concepción distinta, que los aprehende como momentos de la misma 
lógica: la de la práctica.

El modo de conocimiento subjetivista

Sobre este telón de fondo Bourdieu critica al subjetivismo,4 cuya mar-
ca distintiva es el planteo de un sujeto constitutivo del mundo social, pues 

2 Bourdieu, P., El sentido práctico [1980], Madrid, Taurus, 1991, p. 47 (en adelante citado como 
SP).
3 Tal es, por ejemplo, la sugerencia de Grimson al plantear que ante un subjetivismo hoy 
predominante “necesitamos un poco de anti-antiobjetivismo. […] En otros momentos, o en 
cualquier otro espacio-tiempo, fue y continuará siendo imprescindible una buena dosis de anti-
antisubjetivismo” (Grimson, A., Los límites de la cultura, Buenos Aires, Siglo XXI, 2011, p. 24). 
Postura que no discute esta “división artificial” sino el desequilibrio producto del predominio 
de uno de sus polos, lo cual supone la aceptación de la división como tal.
4 El subjetivismo y el objetivismo, en tanto modos de conocimiento, son entendidos aquí más 
como tipos ideales (Cf. Weber, M., “La ‘objetividad’ cognoscitiva de la ciencia social y de la 
política social”, en Ensayos sobre metodología sociológica, Buenos Aires, Amorrortu Editores, 
1997a) que como descripción de la perspectiva de un puntual autor o escuela. A través de ellos 
puede establecerse el “inconsciente epistemológico” que en parte estructura el modus operandi 
de una particular manera de practicar las ciencias sociales. Es decir, si bien no los hallaremos 
en toda su pureza, sí nos permitirán captar los problemas de perspectivas que se “acercan” lo 
suficiente a uno de estos tipos ideales como para considerarlas fundadas en ese inconsciente 
epistemológico, con los consecuentes límites propios de esa concepción epistemológica.



29

I. Introducción: conceptos y estilo

es a través del sentido por él producido que éste se constituye. De allí que 
el acceso a ese sentido –general pero no únicamente tematizado como “re-
presentaciones”– sea tanto la tarea central de las ciencias sociales, como la 
captación del punto último de lo social. Así se delinea un sujeto in-condicio-
nado, en el uso más literal del término, en tanto su producción de sentido 
e incluso las categorías a través de las cuales lo produce son abordados, por 
este modo de conocimiento, como no condicionados por el mundo social 
(que es un producto de ese sujeto y su actividad). A esto es a lo que alude 
Bourdieu cuando plantea el sustrato “fenomenológico”5 sobre el que se yer-
gue esta perspectiva, sea que se la ponga en juego para captar la estructura 
universal de dotación de sentido, entendida como una lógica formal-tras-
cendental, o bien para aprehender un particularísimo modo de dotación de 
sentido (el de un grupo, el que tiene lugar en un barrio, etcétera). Pues en 
ninguno de esos casos este enfoque aborda las condiciones socio-históricas, 
culturales y, en definitiva, políticas de tal dotación de sentido; por lo que no 
puede, no tiene los elementos conceptuales para, plantear la pregunta por 
cómo esas prácticas y esos sentidos se ven impactados por tales condiciones.

Permítasenos en este punto realizar una breve digresión, para señalar otra 
modalidad de este subjetivismo –pero no de carácter fenomenológico–, se 
trata de la “Teoría de la Acción Racional”, la cual comparte ese núcleo cen-
tral de una indagación en torno al sentido y las prácticas del sujeto que, a su 
vez, se conciben como incondicionadas por lo social. La especificidad aquí 
surge de que la lógica de esa acción es siempre de carácter racional (instru-
mental), a la vez que el conocimiento que el actor tiene de la situación, de la 
coyuntura en la que está inmerso, así como el modo en que (racionalmente) 
lo conoce, no se ven impactados por la lógica de la sociedad en la que actúa. 
Según Bourdieu, esta teoría produce un actor homogéneo que no es más 
que la contracara de la anulación de lo social. Por eso, la Teoría de la Ac-
ción Racional en su analizar, por ejemplo, la toma de decisiones económicas, 
“excluye por definición, es decir, por el mero hecho de aceptar la idea de un 
sujeto económico económicamente incondicionado –en concreto en sus pre-
ferencias–, toda interrogación sobre las condiciones económicas y sociales de 
[las] disposiciones económicas”.6

5 Nuevamente, esto hay que entenderlo como el inconsciente epistemológico de un modo 
de producción de conocimiento en las ciencias sociales, es decir, si esto fuese una lectura de 
Alfred Shutz, por ejemplo, sin dudas resultaría simplificadora (lo cual no quita que algunos 
de estos problemas puedan detectarse en su concepción), a lo que se apunta en cambio es a 
aprehender cómo esto conforma un sustrato epistemológico no explicitado ni tematizado (una 
“epistemología espuria” diría Winch, P., Ciencia social y filosofía, Buenos Aires, Amorrortu, 
2011) que se pone en práctica en un modo de hacer ciencias sociales, especialmente al 
abordarse lo cultural.
6 SP, pp. 82-83.



30

Emiliano Gambarotta

Volvamos ahora a ese sustrato fenomenológico como “inconsciente epis-
temológico”, el cual “explicita la verdad de la primera experiencia del mundo 
social, es decir, la relación de familiaridad con el medio ambiente familiar, 
aprehensión del mundo social como mundo natural y concedido, que, por 
definición ni se reflexiona y que excluye la cuestión de sus propias condi-
ciones de posibilidad”.7 Por lo que no puede ir más allá de la descripción 
de esa manera (hiper-singular o universal) de aprehender el mundo social,8 
justamente por no indagar el modo de producción de esa aprehensión, o 
bien por elevarlo a una estructura universal-formal que, como tal, vuelve a 
excluir el interrogante por sus condiciones socio-históricas de posibilidad. 
Esto obtura la tematización del lugar de esa familiaridad en la reproducción 
o transformación del orden social, en definitiva, imposibilita captar cómo esa 
relación “natural” es ya el objeto de disputas en lo político, más aún, es uno 
de los principales objetos en juego (aquello que Bourdieu llama “enjeu”). Es 
esa relación la que rompe (y requiere romper) toda acción política subversi-
va, pues semejante “naturalidad” y evidencia del mundo, tal y como nos es 
dado, constituye una pieza clave del mecanismo que lo (re)produce en su 
forma actual.

Este modo de conocimiento, entonces, desarrolla una exploración que 
describe cómo el sujeto constituye a la realidad, sin preguntarse cómo 
se constituye ese punto de vista constitutivo. Puede interrogar sus repre-
sentaciones y describirlas en toda su densidad, pero no indagar cómo la 
sociedad como un todo impacta en la producción de tales representacio-
nes. Por eso lo social se ve reducido al plano de la interacción, en lo que 
Bourdieu entiende como un punto de vista “pequeño burgués”, para el cual 
“las relaciones sociales son lo que son y lo que se hace”.9 En definitiva, el 
objeto a estudiar son interacciones entre individuos y las representaciones 
por ellos puestas en juego, es decir, se aborda sólo aquello que se puede 
captar inmediatamente, dejándose de lado lo que excede a esa interacción 
puntual, aquello que requiere introducir mediaciones conceptuales para su 
aprehensión. Con lo cual, se deja de lado el peso de las estructuras en su 
estructurar la interacción y las prácticas (estructurantes) en ella envueltas. 
Es decir, se reduce “la estructura objetiva de la relación entre los individuos 

7 Bourdieu, P., Bosquejo de una teoría de la práctica [1972], Buenos Aires, Prometeo, 2012, p. 183 
(en adelante citado como BTP).
8 Por eso este modo de conocimiento “no puede ir más allá de una descripción de lo que 
caracteriza propiamente a la experiencia ‘vivida’ del mundo social, es decir, la aprehensión de 
este mundo como evidente, como dado por supuesto […]: es así porque excluye la cuestión de 
las condiciones de posibilidad de esta experiencia” (SP, p. 48, las cursivas son mías).
9 BTP, p. 186.


