
Durante siglos la belleza ha sido impuesta a las muje-
res como un requisito imprescindible para demostrar 
su feminidad; pero fue en la sociedad contemporánea 
cuando estos ideales se masificaron a través del sis-
temático bombardeo de las imágenes inalcanzables 
de actrices, modelos y cantantes.

En la actualidad, la belleza se organiza en torno a 
criterios sexistas, racistas, gerontofóbicos y gordofó-
bicos y se les exige a las mujeres responder a uno 
de los cánones de belleza imperantes: la pin-up de 
grandes proporciones o la modelo/miss de apariencia 
anoréxica. Quienes no responden a estos estereotipos 
son víctimas de discriminación, exclusión y violencia, 
presión social que lleva a las mujeres a someterse 
a modificaciones estéticas innecesarias, invasivas y 
riesgosas mediante los productos y servicios ofre-
cidos por las multimillonarias industrias cosméticas, 
farmacológicas y quirúrgicas, que lucran con su sufri-
miento y que contribuyen a perpetuar la dominación 
masculina.

www.prometeoeditorial.com

OTROS TÍTULOS DE 
PROMETEO

Machismo y vindicación.
La mujer en el pensamiento 
sociofilosófico
Cultura femicida.
El riesgo de ser mujer en América 
Latina
Esther Pineda G.

La revolución será feminista o no 
será.
La piel del arte feminista 
descolonial
Karina Andrea Bidaseca

Contra-pedagogías de la crueldad
La guerra contra las mujeres
Rita Segato

Raza, cultura, identidades.
Un enfoque feminista y 
poscolonial
Hourya Bentouhami-Molino

Gramática política de la teoría 
feminista.
¿Por qué las historias importan?
Clare Hemmins

Violación y resistencia.
Cómo comprender las 
complejidades de la violación 
sexual
Linda Martín Alcoff

El desorden de las mujeres.
Democracia, feminismo y teoría 
política
Carol Pateman

Feministas en todas partes.
Una etnografía de espacios y 
narrativas feministas en Argentina
Laura Masson

E S T H E R  P I N E D A  G .  e s 
Socióloga, Magíster Scientiarum 
en Estudios de la Mujer Mención 
Honorífica, Doctora en Ciencias 
Sociales Mención Honorífica y 
Posdoctora en Ciencias Sociales 
egresada de la Universidad 
Central de Venezuela. También 
es investigadora en materia de 
derechos de las mujeres y dis-
criminación racial. 
Autora de los libros Machismo 
y vindicación. La mujer en el 
pensamiento sociofilosófico 
(2017), Cultura femicida. El ries-
go de ser mujer en América 
Latina (2019) y Morir por ser 
mujer. Femicidio y feminicidio 
en América Latina (2021), todos 
ellos publicados por Prometeo 
Libros.

MIRTA ZAIDA LOBATO 
(EDITORA)

Comunidades, 
historia local 

e historia de pueblos 

B
e

ll
a

s 
p

a
ra

 m
o

ri
r

ES
TH

ER
 PI

NE
DA

 G.

Bellas para morir
Estereotipos de género 

y violencia estética 
contra la mujer

ESTHER PINEDA G.





BELLAS PARA MORIR





Esther Pineda G.

BELLAS PARA MORIR
Estereotipos de género y violencia estética 

contra la mujer



Diseño de tapa: Nina Turdo

Diagramación: MSL

Corrección: Julieta Rimoldi García 

© De esta edición, Prometeo Libros, 2020.

ISBN: 978-987-8331-79-9

Pringles 521 (C11183AEJ), Buenos Aires, Argentina

Tel.: (54-11)4862-6794 / Fax: (54-11)4864-3297

editorial@treintadiez.com

www.prometeoeditorial.com

Hecho el depósito que marca la Ley 11.723.

Prohibida su reproducción total o parcial.

Derechos reservados.

Pineda,  Esther
   Bellas para morir : estereotipos de género y violencia estética contra la 
mujer /  Esther Pineda. - 1a ed - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : 
Prometeo Libros, 2020.
   Libro digital, PDF

   Archivo Digital: descarga y online
   ISBN 978-987-816-144-0

   1. Mujeres. 2. Estudios de Género. 3. Violencia Simbólica. I. Título.
   CDD 305.42



No está mal ser bella, 
lo que está mal es la obligación de serlo.

Susan Sontag





9

Índice

Introducción...................................................................11

Capítulo 1
Un recorrido por la historia de la belleza...............................15

Capítulo 2
Concepciones, estereotipos y exigencias 
de belleza femenina en la sociedad actual............................107

Capítulo 3
Influencias causales y motivaciones 
para la modificación estética de las mujeres........................133

Capítulo 4
Consecuencias asociadas a la modificación 
estética y la intervención social............................................157

Consideraciones finales........................................................169

Referencias bibliográficas.....................................................175





11

Introducción 

En la mitología griega, Procusto <<Prokroústês>> —el hijo de 
Poseidón—, conocido como “el estirador”, pero también como Damastes 
“el controlador”, tenía una mansión en las colinas y con frecuencia ofrecía 
posada a los viajeros solitarios. Mientras sus víctimas dormían, Procusto 
las amordazaba y ataba a las cuatro esquinas del lecho, si los cuerpos 
excedían los límites de la cama, cortaba de un hachazo la parte sobrante, 
fuese la cabeza, las manos, los brazos, las piernas o los pies; si, por el 
contrario, los cuerpos de los invitados eran más pequeño que la extensión 
del lecho fatal, el aterrador anfitrión los descoyuntaba a martillazos, los 
estiraba y extendía hasta que dieran con la longitud exacta. De este modo, 
el cruel uniformador mutilaba o estiraba sin distinciones o compasiones 
a cualquiera que tuviese una estatura diferente a sus dimensiones pre-
feridas, porque no perdonaba que alguien no encajara en el molde que 
caprichosamente había construido. 

Pero esta medición, sujeción, dominio y mutilación de las personas del 
cual fue garante Procusto en la mitología griega, parece no estar alejada 
de la realidad. En las sociedades que conocemos, el rol castrador del tene-
broso hijo de Poseidón ha sido asumido por el patriarcado, y las víctimas 
de sus fatales torturas son las mujeres, sobre quienes se ejerce una impla-
cable censura y coacción; al mismo tiempo que se les exige la mutilación 
de sus cuerpos con el fin de satisfacer la caprichosa expectativa de belleza 
que les ha sido impuesta.

Este hecho puede evidenciarse en las diferentes etapas del proceso his-
tórico y en las diversas formas organizativas de la sociedad, donde los 
hombres han creado los cánones de belleza, donde durante siglos han 
esculpido, pintado, escrito y poetizado sobre la belleza que ellos han 
diseñado e impuesto a las mujeres como requisito imprescindible para 
demostrar su feminidad. 



12

Sin embargo, durante los siglos XX y XXI las concepciones sobre la 
belleza se han difundido masivamente a través de diferentes agentes socia-
lizadores, como los medios de comunicación y difusión masiva, los cuales 
bombardean sistemática y repetidamente a las mujeres con las imágenes 
inalcanzables de actrices, modelos y cantantes arbitrariamente definidas 
como “representantes de la belleza”. Estas imágenes mediatizadas le dicen 
constantemente a las mujeres en la vida cotidiana cómo deben verse y qué 
características poseen o deben poseer las mujeres para ser consideradas 
bellas; mensajes que son reforzados en otras instituciones y agentes de so-
cialización, y que son reproducidos y expresados en los espacios públicos 
y privados por parte de la familia, los grupos de pares y la pareja. 

Pero esto no es un hecho casual, azaroso o espontáneo, la industria 
de la belleza ha construido y difundido de forma masiva una estética 
moldeada, prefabricada, manufacturada, y les ha vendido a las mujeres 
la idea de que la belleza es el medio que garantiza el éxito económico, 
social y amoroso, por lo cual al transformar su cuerpo podrán ser acep-
tadas, queridas y reconocidas por sus grupos de pares, sus familiares, sus 
amigos y su pareja. Esto, aunado al desarrollo de la industria cosmética, 
farmacológica y médica, y a la masificación y democratización de las mo-
dificaciones estéticas —las cuales se hicieron accesibles a amplias capas 
de la población de distintas clases sociales— mediante el abaratamiento 
de sus costos, ha tenido como consecuencia un boom en la realización de 
estos procedimientos. Empero, los únicos beneficiarios son los hombres, 
pues son satisfechos sus imaginarios, al mismo tiempo que se acrecientan 
las ganancias de las industrias que dirigen y se enriquecen a partir de los 
complejos, el sufrimiento y las inseguridades de las mujeres.

Por su parte, la mujer es receptora de estos mensajes donde se insiste 
en una belleza claramente sexista, racista, gerontofóbica y gordofóbica, 
que le dice que debe lucir como estas mujeres prefabricadas y, tras ser 
criticada por no lucir como las mujeres que muestran los medios y los 
concursos de belleza, se compara con lo que ve y experimenta el declive 
de la autoestima y la confianza, así como una recurrente sensación de 
inseguridad y ansiedad.

En este contexto, se convierte en un reto para las mujeres ejercer resis-
tencia y no sucumbir a la presión de la belleza canónica, pues, quienes no 
se adecuan al imaginario de “lo bello”, construido, transmitido y reprodu-
cido por los discursos y representaciones de los medios de comunicación, 
se expone a la sanción social expresada en críticas, cuestionamientos, 
burlas y rechazo. Ante esta situación, algunas mujeres, para adecuarse a 



13

ese canon estatuido y satisfacer esas expectativas estéticas de la sociedad, 
se ven motivadas a consumir los productos y servicios que le son ofreci-
dos por la industria de la belleza en cada valla, en cada canal y en cada 
revista que pueda mirar. 

No obstante, en las últimas décadas esto ha despertado las alarmas 
en especialistas de las diferentes disciplinas, dado que, por un lado se 
presenta como un mecanismo para perpetuar la dominación masculina, 
mantener a las mujeres sujetas en los espacios privados, ocupadas, distraí-
das y alejarlas de los espacios de poder y toma de decisión; pero también 
ha generado gran preocupación, porque estas exigencias de belleza están 
poniendo en riesgo la vida de una cantidad significativa de mujeres, ya sea 
por el padecimiento de trastornos alimenticios, así como por los riesgos y 
consecuencias de su sometimiento a distintos productos y servicios de la 
industria cosmética, farmacológica y quirúrgica. 

Algunas mujeres recurren a productos y servicios que van desde sim-
ples cosméticos, como las cremas antiedad, las cremas anticelulíticas, los 
tintes para el cabello, el lápiz labial y las fajas, hasta las estrategias no 
quirúrgicas, como las dietas, los entrenamientos y vestimenta. Empero, 
la gran mayoría de las mujeres opta por consumir fármacos supresores 
del apetito, aplicarse cremas aclaradoras de la piel, someterse a proce-
dimientos invasivos, riesgosos y prohibidos para modificar y “mejorar” 
su aspecto físico, como la aplicación de sustancias que no son de uso 
médico como los biopolímeros, o la realización de intervenciones quirúr-
gicas como el lifting, la liposucción, los implantes de glúteos o de senos; 
practicas procustianas que consisten en poner o quitar, cortar o alargar, 
aumentar o reducir, prescindir o agregar, aclarar o broncear, alisar o en-
rollar, aprisionar o liberar partes del cuerpo, las cuales en muchos casos 
han puesto en riesgo sus vidas y han llevado a muchas otras a la muerte. 

Pese a ello, muchas mujeres desconocen qué se esconde tras la deci-
sión de manipulación de su cuerpo a través de dietas, rutinas de ejercicios, 
intervenciones quirúrgicas invasivas e inyección de biopolímeros; la ma-
yoría de las mujeres que se someten a estos procedimientos estéticos 
continúan afirmando que su elección es autónoma, un medio para sentir-
se bien con su cuerpo y de aumentar su autoestima. Desconocen que lo 
que consideran belleza ha sido construido e impuesto con fines políticos, 
económicos, sociales y comerciales, en el contexto de una sociedad pa-
triarcal que considera a la mujer un objeto y un sistema capitalista que la 
considera un negocio; que exige y promueve en las mujeres la modifica-
ción estética y corporal, y que las induce a estar bellas para morir. 





15

Capítulo 1

Un recorrido por la historia de la belleza 

En la actualidad, con frecuencia se hacen manifiestas las discusiones 
sobre la cosificación de las mujeres en la sociedad, algunos aducen que 
esta siempre ha existido, es decir, que es un fenómeno presente a lo largo 
del proceso histórico social, mientras que para otros ha sido construida, 
reproducida, transmitida y masificada desde finales del siglo XX y co-
mienzos del siglo XXI a través de los medios de comunicación y difusión 
masiva. De acuerdo a ello, los medios han cosificado e hipersexualizado a 
las mujeres, y han cotidianizado e institucionalizado patrones y cánones 
de belleza únicos que progresivamente han cobrado más fuerza en la vida 
de las mujeres, socavando su identidad y limitando sus posibilidades de 
acción y transformación social. 

No obstante, resultaría reduccionista adjudicar exclusivamente a la 
organización actual y mediatizada de la sociedad la situación de cosifi-
cación, hipersexualización, preeminencia y sobrevaloración estética de 
las mujeres, pues, contrario a lo que se cree, las exigencias de belleza 
impuestas sobre ellas es posible rastrearlas y ubicarlas tempo-espacial-
mente desde la antigüedad. La diferencia fundamental radica en que, en 
la sociedad contemporánea, estas exigencias estéticas feminizadas han 
encontrado otras narrativas a través de las cuales manifestarse, perfec-
cionando, tecnificando y masificando sus discursos y representaciones de 
acuerdo a la época, la cultura y las formas organizativas de la sociedad. 



16

Bellas para morir

Las representaciones del cuerpo 
femenino en la prehistoria

Las primeras representaciones humanas de las que se tiene registro 
datan del periodo paleolítico superior (30000 a.e.c.), y fueron funda-
mentalmente pequeñas estatuillas femeninas en las cuales se hacía un 
significativo énfasis en la condición sexual y reproductiva; específicamen-
te en lo que respecta a las etapas de fertilidad, concepción y nacimiento, 
mediante la exacerbación de algunas zonas del cuerpo de la mujer como 
lo son los senos, las caderas, el vientre y los muslos. No obstante, como 
bien señala Teresa Mayor (2011) en su trabajo La imagen de la mujer en la 
prehistoria y en la protohistoria, estas figuras poseían unas características 
físicas muy específicas: cuerpo obeso, grandes mamas, barriga enorme y 
nalgas prominentes.

Entre estas, es posible mencionar la figurilla conocida como la Venus 
de Lespuge (27000-16000 a.e.c.), la Venus de Willendorf (24000-22000 
a.e.c.), la Venus de Laussel o también conocida como la Venus del Cuerno 
(22000-18000 a.e.c.), la Venus de Grimaldi (22000 a.e.c.), la Venus de 
Dolní Vestonice, también denominada Venus Negra (20000 a.e.c.), y la 
Venus de Kostenki (23000-21000 a.e.c.), entre otras.1 Además, este pe-
riodo se caracterizó por la preeminencia y sobrevaloración del cuerpo, la 
cual se hizo manifiesta con la recurrente invisibilización de los rostros en 
las figurillas, con excepción de la Venus XV de Vestonice (26000 a.e.c.) y la 
Venus de Brassempouy, también referenciada como La dama de la capucha 
(22000 a.e.c.).2 

1  Afirma Cristina Masvildal (2006) que la arqueología feminista rechaza totalmente el uso 
del nombre de la diosa romana de la belleza y del amor Venus porque está connotada 
por dos sentidos: la idea de que las estatuillas paleolíticas encarnan a una diosa; y la idea 
de que las figuras femeninas prehistóricas responden al ideal de belleza de los hombres 
prehistóricos, hecho del cual no se tiene ninguna evidencia. 
2   La Venus XV de Vestonice y la Venus de Brassempouy son las únicas figuras femeninas de 
este periodo que cuentan con rostro, además, también llama la atención que son las únicas 
figuras que no poseen cuerpo.



17

Capítulo 1

Venus de Lespuge (27000-16000 a.e.c.).

Venus de Willendorf (24000-22000 a.e.c.).



18

Bellas para morir

Venus de Laussel o Venus del Cuerno (22000-18000 a.e.c.).

Venus de Grimaldi (22000 a.e.c.).


