
www.prometeoeditorial.com

COLECCIÓN 
PENSAMIENTOS DEL 
BRASIL EN ESPAÑOL
Dirigida por Rita Segato

JOSEFINA PIMENTA LOBATO
Antropología del amor.
De oriente a occidente

AILTON KRENAK
Ideas para postergar el fin
del mundo

ONDINA PENA PEREIRA
En el horizonte del otro.  
Una etnografía de la escena 
analítica en la sociedad 
contemporánea

LUIZ EDUARDO SOARES
Brasil y su doble 

VLADIMIR SAFATLE
Dar cuerpo a lo imposible.  
El sentido de la dialéctica a partir 
de Theodor Adorno

Santos y Daimones
El politeísmo afrobrasileño y  
la tradición arquetipal      

RITA SEGATO
Los conocimientos del Culto Xangô de Recife que sirven 
de base para lo que se indaga a lo largo de las páginas 
de Santos y Daimones. El politeísmo afrobrasileño y la 
tradición arquetipal son el resultado de una investigación 
etnográfica de corte clásico entre los miembros del culto. 
Sin embargo, para construir el diálogo que la autora define 
como “exégesis recíproca”, el campo de la obra se abre 
y transita por un amplio espectro de disciplinas. Y, por 
esa razón, es una obra cuya lectura convoca a una gran 
variedad de lectores. Antropología, religión y sociedad, 
mitología, filosofía, psicología, estudios afroamericanos 
y género forman parte de su recorrido. 
Este libro, que indaga en el campo mitológico y psicológico, 
y su inmersión en el pensamiento arquetipal, ha llevado 
a que Rita Segato, su autora, sea invitada  a participar (en 
agosto de 2001) en la prestigiosa reunión del Círculo de 
Eranos, fundado por Carl Gustav Jung en el Cantón Ticino, 
Suiza, en 1933.

Rita Segato es argentina, antropóloga y 
obtuvo su doctorado en el Departamento 
de Antropología Social de la Queen’s 
University of Belfast, Irlanda del Norte. 
Actualmente es Profesora Emérita de 
la Universidad de Brasilia, titular de la 
Cátedra Rita Segato de Pensamiento 
Incómodo en la Universidad Nacional de 
San Martín y responsable de la Cátedra 
Aníbal Quijano del Museo Reina Sofía 
de Madrid. También, dicta el seminario 
virtual “Raza, género y derechos desde 
la perspectiva de la colonialidad”, en 
CLACSO, y participa de la Coordinación 
del Curso de Especialización en Estudios 
Afrolatinoamericanos y caribeños, en la 
misma institución.  
En 2018 recibió el Premio Latinoamericano 
y Caribeño de Ciencias Sociales CLACSO 
50 años. 
Entre sus libros publicados en Prometeo 
Editorial se encuentran: La nación y sus 
otros. Raza, etnicidad y diversidad religiosa 
en tiempos de políticas de la identidad 
(2007); Las estructuras elementales de 
la violencia. Ensayos sobre género entre 
la antropología, el psicoanálisis y los 
derechos humanos (2010); La crítica de 
la colonialidad en ocho ensayos. Y una 
antropología por demanda (2013); Contra-
pedagogías de la crueldad (2018); y La 
guerra contra las mujeres (2019).

Imagen: Kelés de Iansã y Iemanjá con oráculo 
de buzios. Fotografía: Jocelina Laura de 
Carvalho.

Sa
nt

os
 y

 D
ai

m
on

es
RI

TA
 SE

GA
TO

COLECCIÓN PENSAMIENTOS DEL BRASIL EN ESPAÑOL

Dirigida por Rita Segato





SANTOS Y DAIMONES





SANTOS Y DAIMONES

El politeísmo afrobrasileño 
y la tradición arquetipal 

Rita Segato

Traducción: Rodrigo Álvarez 



Corrección: Luciana Cicerone
Diseño y diagramación: Brenda Vanesa Hartvig

Título original: Santos e Daimones. O Politeísmo afro-brasileiro e 
a tradição arquetipal (Editorial da Universidade de Brasilia, 1a. 
edición: 1995; 2a. edición: 2005).
©Rita Laura Segato, 1995.

© De esta edición, Prometeo Libros, 2021
Pringles 521 (C1183AEI), Buenos Aires, Argentina
Tel.: (54-11) 4862-6794 / Fax: (54-11) 4864-3297
editorial@treintadiez.com
www.prometeoeditorial.com

Hecho el depósito que marca la Ley 11.723.
Prohibida su reproducción total o parcial.
Derechos reservados.

Segato,  Rita
   Santos y daimones : el politeísmo brasileño y la tradición arquetipal /  Rita 
Segato. - 1a ed - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : Prometeo Libros, 
2021.
   Libro digital, PDF

   Archivo Digital: descarga y online
   ISBN 978-987-816-137-2

   1. Antropología. 2. Antropología Cultural. 3. Estudios Culturales. I. 
Título.
   CDD 301



La Colección Pensamiento del Brasil en Español

Una breve retrospectiva es indispensable para presentar el pro-
yecto de esta colección. Llegué a Brasil en enero de 1976, con una 
parada táctica en Brasilia, directamente a la ciudad de Recife, ciudad 
cabecera del Nordeste del país, para el primer período de trabajo de 
campo que me llevaría más tarde a mis tesis de maestría y doctoral. 
La investigación se realizaba como parte de mi trabajo en el Insti-
tuto Interamericano de Etnomusicología de Caracas, dirigido por la 
argentina Isabel Aretz. Subí al avión en Buenos Aires y el hombre que 
se encontraba a mi lado quiso saber adónde me dirigía: “a Recife”. 
Manifestó entonces su espanto: “no se puede ir a Recife sin conocer 
San Pablo”. Esa fue mi primera lección sobre el país que lentamente 
se iría convirtiendo en mi segunda patria. Con el correr de los años, 
después del fin de la dictadura en Argentina y ya trabajando como 
docente en el Departamento de Antropología de la Universidad de 
Brasilia, comenzó mi lento retorno a mi país. En esas constantes idas 
y vueltas entre Brasil y Argentina, más evidente se iba haciendo la 
cantidad de estereotipos cruzados que filtraban la mirada de un país 
sobre el otro e impedían una real comunicación y un diálogo lúcido 
entre ambos. Malentendido es para mí el término que califica hasta 
hoy la relación, no solamente entre los dos países, sino también entre 
el continente brasilero y el universo hispanohablante. La impotencia 
iba en aumento porque los autores, los temas, los debates, los estilos 
de argumentación y las interlocuciones de los pensadores brasile-
ros eran y son inaccesibles para la audiencia de lengua española. La 
lengua es un obstáculo, pero la dificultad va más allá de la lengua: la 
colonización portuguesa en el continente americano y, más tarde, el 
proceso de la independencia también aíslan al Brasil y tornan difícil 
su comprensión en un mundo, como es el hispanohablante, en el que 
ambos, colonización e independencia, son centrales en la conden-
sación de las formaciones nacionales. El cuarto obstáculo, que esta 
colección intenta superar, es el obstáculo del emprendimiento edi-
torial: traducir, publicar, distribuir, valla casi intransponible en medio 
de la gran crisis de larga duración que atravesamos, a la que Pro-
meteo Libros enfrenta heroicamente con este esfuerzo. Contamos 
para esto con el trabajo dedicado y destacado del traductor Rodrigo 
Álvarez, que permanece transitando entre los ambientes letrados de 
los dos países, erudito y meticuloso, obsesivo, como todo legítimo 
representante de su gremio.

En un momento en que la crítica decolonial nos ha permitido ver 
con claridad el carácter plural de los pensamientos que alberga la 
nación, la colección no lleva por título “pensamiento brasileño”, sino 



“pensamiento del Brasil”, con la intención de dejar claro que no se 
trata de un pensamiento único sino de un pensamiento disperso en 
el territorio de una nación. Destaque se dará en la colección a las di-
versas posturas y estilos del pensamiento crítico, muy especialmen-
te a la crítica feminista, a la crítica indígena y a la crítica negra, así 
como a la comprensión de un país que debe situarse en el continente 
y esquivar la captura eurocéntrica. El cruce de miradas entre los dos 
mundos será un indispensable cruce de espejos. 

Rita Segato



SUMARIO
Prólogo a la edición en castellano de Santos y Daimones � •13
Prefacio a la edición en castellano de Santos y Daimones� •15
Agradecimientos de la primera y segunda edición� •19
Introducción� •23

Primera Parte 
El pensamiento arquetipal del Xangô de Recife

El andamiaje conceptual del culto� •47
47	 Introducción
64	 Esquema del panteón Nagô de Recife
72	 “Santo” (personalidad) y “Odum” (destino)
77	 Las cualidades de los santos
81	 “Yo”, santo genérico y santo personal
83	 “Yo” y santo en la posesión: la razón separadora y la emoción religante
92	 El rol del oráculo en la atribución del santo

Los orixás y cómo reconocerlos� •105
105	 Consideraciones sobre el método: problemas del registro y 

de la comunicación de la experiencia subjetiva
120	 El papel del sincretismo
122	 Sueños como formas narrativas mitificadas
137	 Relatos y anécdotas autobiográficos mitificados
140	 Música y danza
144	 Apariencia física y gestual
147	 La lógica de la atribución
153	 Los orixás vistos por los miembros del culto
176	 Posesión como revelación del mundo divino

El santo y la persona: imágenes que articulan su relación� •183
184	 Interacción entre el “hijo” y el santo
190	 Relación entre el “dueño de la cabeza” y los santos secundarios
200	 El margen de manipulación en la atribución de los santos
206	 Nombres: de cómo el discurso toca la psique

El Xangô y la tradición marginal de la imagen en el 
pensamiento occidental: Notas para un diálogo intercultural I� •211
211	 Introducción
213	 Politeísmo y monoteísmo: dos principios en coexistencia
223	 El politeísmo y la construcción plural de la persona
232	 Los griegos y la tradición de la imagen
236	 La retradicionalización de las imágenes: de los griegos hasta nosotros



El Xangô de Recife y la psicología de C. G. Jung: 
Notas para un diálogo intercultural II� •243
244	 La realidad múltiple de la persona: alma, daimones, arquetipos e 

imágenes
250	 La psicología analítica y los cultos afrobrasileños frente al drama de 

la psique: ¿patología o normalidad?
259	 Arquetipos, divinidades y la cuestión de la 

unidad–pluralidad del psiquismo
262	 Divinidades: ¿vehículo de un diálogo interior o exterior?
265	 Divinidades: símbolos de referencia en la interacción social
266	 Politeísmo, monoteísmo y el lugar del yo en la psique
276	 James Hillman: un vocabulario imaginístico para el Xangô de Recife

Segunda Parte 
La vida privada de Iemanjá y sus hijos: fragmentos de 
un discurso político para comprender el Brasil
289	 Introducción
292	 La mitología del Xangô: ¿descreimiento eficiente?
296	 La familia mítica y sus integrantes
299	 El ciclo de la coronación y la maternidad de Iemanjá
308	 El ciclo de la competencia de Xangô y Ogum por las mujeres
313	 El ciclo de Xangô y sus mujeres y de la guerra a los malés. 
320	 El ciclo de Xangô y la muerte
321	 El ciclo de Oxum, Iansã y Orixalá
325	 El ciclo de Iansã y la tradición de Agbô, el carnero
326	 Un mito de Orixalá
328	 Mito: discurso en busca de un sujeto

Tercera parte 
Inventando la naturaleza: familia, sexo y género en 
el Xangô de Recife
339	 Introducción
341	 Los orixás como descriptores femeninos y masculinos de la personalidad
345	 Roles masculinos y femeninos en las relaciones entre los miembros 

de la familia mítica
349	 Matrimonio, familia y familia de santo entre los miembros del culto
360	 La sexualidad y los conceptos que expresan la identidad sexual
364	 Los posibles efectos de la esclavitud en las categorías de hombre y mujer
374	 Movilidad (o transitividad) de género: la relativización de lo biológico 

en el complejo simbólico del Xangô



Abreviaturas utilizadas para la obra de Carl Gustav Jung� •377

Bibliografía� •379





13

PRÓLOGO A LA EDICIÓN EN CASTELLANO DE 
SANTOS Y DAIMONES 

Las aportaciones de las poblaciones afrodescendientes a las socie-
dades a las que sus antepasados esclavizados fueron conducidos, de 
manera forzosa, han sido negadas, recortadas e ignoradas durante 
siglos por el poder dominante, pero no aniquiladas. El mundo afro-
brasileño, y más concretamente, el espacio afro religioso ha sido uno 
de los lugares donde estos saberes han conservado por más tiem-
po su originalidad y autonomía discursiva, un espacio de creativi-
dad, de refugio y de admisión de la diversidad en todas sus formas y 
manifestaciones. 

Buena parte de la riqueza y sofisticación filosófica de los saberes 
propios de este mundo afrobrasileño surgido del horror de la escla-
vitud, donde todo tuvo que ser reinventado, incluso, la vida, ha que-
dado recogido en Santos y Daimones, un texto brillante y denso, que 
inquiere y examina con cuidado y precisión esta forma peculiar de 
considerar la relación entre los orixás y sus adeptos, la mirada sobre 
el cuerpo, el género, las concepciones sobre la familia y la sexualidad 
propias del Xangô. De la mano de la autora, estos saberes guardados 
y vividos por la gente de santo se han transformado en consideracio-
nes teóricas audaces e inteligentes que con esta traducción al espa-
ñol estarán a disposición de la comunidad lectora hispana.

En enero de 1976, Rita Laura Segato llegó por primera vez a un 
terreiro de Xangô en Recife sin imaginar seguramente hasta qué 
punto esta experiencia de campo transformaría no solo su objeto de 
estudio, sino su pensamiento y su vida. Observó que las relaciones 
de género que solían darse allí no eran opresivas de la misma forma 



Santos y Daimones

14

que la familia patriarcal asume, y que la “familia de santo”, genealogía 
ritual en la cual se iban insertando los iniciados, no era hostil para las 
mujeres, ni para los hombres, ni excluyente para los homosexuales, 
ni para los bisexuales. Tampoco apreció ningún recelo con relación 
a los hijos o hijas de santo blancos que pertenecían a la comunidad y 
que se insertaban en la familia y en la casa de santo, algo que le llevó 
a pensar cómo la noción de raza y el género se concebían dentro de 
la comunidad religiosa. El Xangô de Recife fue el espacio en el que 
la autora en aquel momento, aún sin algunas de las herramientas de 
las que más tarde dispondrá para teorizar, comienza a desarrollar 
algunas de las ideas que años más tarde desplegará en su obra.

Las mujeres del Xangô de Recife con las que Rita Laura Segato con-
vivió y de cuyas experiencias y trayectorias tomó buena nota, vivían 
emancipadas y organizaban sus casas de santo con una autonomía 
inusitada en la sociedad dominante. Convivir en este espacio espacio 
feminizado y matricentrado constituyó una experiencia que abona-
rá a lo largo de los años su pensamiento, del que emergerán obras 
trascendentales que escribirá tiempo después, en las que hallaremos 
la huella de sus aprendizajes en los terreiros de Xangô. Por todo ello 
es posible afirmar que la iniciación de la autora en el pensamiento 
decolonial y feminista ocurrió en el Xangô de Recife. 

Hace más de 20 años, como estudiante de Antropología en la Uni-
versidad Complutense de Madrid, tuve en mis manos por primera 
vez Santos y Daimones, en lengua portuguesa. Mientras lo estudiaba 
crecía mi convicción de que estaba ante una obra de extraordina-
ria trascendencia no solo para la comprensión del mundo religioso 
afrodescendiente sino también para el ensanchamiento del pensa-
miento feminista y la antropología del género. La complejidad y po-
tencialidad de los saberes del Xangô de Recife han quedado trabados 
teóricamente en este texto imponente, denso y concluyente al que 
debo mucho, ya que me ha acompañado e iluminado durante todos 
estos años, tanto en mi carrera como antropóloga, como en mi tra-
yectoria personal como mujer afrodescendiente. 

Quien lea este libro no quedará indiferente ni se sentirá decepciona-
do. Quien se disponga a leerlo pensará que ojalá hubiera llegado antes. 

Aída Bueno Sarduy, Ph.D.,
Global professor New York University–Madrid.

Toledo, 26 de enero de 2020.



15

PREFACIO A LA EDICIÓN EN CASTELLANO DE 
SANTOS Y DAIMONES

La traducción al castellano de Santos y Daimones cumple con dos 
propósitos hace tiempo adeudados tanto al “pueblo de santo” —la 
gente de la religión Xangô de la ciudad de Recife, en el Nordeste 
de Brasil, que me confió los conocimientos que aquí sistematizo—, 
como también al vasto público de la lengua española. En el caso de 
los miembros del culto ancestral afrobrasileño, la deuda es la de 
abrir caminos para la universalización de la espiritualidad, el códice 
filosófico y los conocimientos terapéuticos de gran sofisticación con 
que operan. Con respecto al público de la lengua española, colocar a 
su disposición este extraordinario y complejo manantial de saberes 
de los cuales lo que en general ha llegado siempre a nuestro cono-
cimiento no es más que una versión folklorizada y superficial que no 
hace justicia a su profundidad y real importancia. 

En enero de 1976 llegué por primera vez a Recife y entré en con-
tacto con casas de culto del Candomblé de esa ciudad del Noreste 
brasileño. La religión de culto a los orixás o “santos” africanos, como 
también son llamadas sus divinidades, es conocida localmente como 
“Xangô”. Mantuve largos períodos de investigación etnográfica clá-
sica entre esa fecha y agosto de 1980, exigidos por mi orientador, el 
Antropólogo Social y etnomusicólogo británico John Blacking, discí-
pulo de Meyer Fortes, a su vez discípulo de Bronislaw Malinowski. De 
esa intensa y duradera inmersión en este universo religioso resultó 
mi tesis doctoral, defendida en noviembre de 1984 en el Departa-
mento de Antropología Social de la Queen’s University of Belfast, 
por cuyo programa había optado para poder contar allí tanto con 



Santos y Daimones

16

orientación antropológica como con orientación etnomusicológica, 
ya que llegaba yo de trabajar durante cinco años en Caracas como 
investigadora en un archivo de música popular y tradicional de Amé-
rica Latina. Esa tesis acabó proporcionando el conocimiento de la 
tradición religiosa de Recife que constituye uno de los componentes 
del presente volumen. 

Entre la defensa de esas tesis y la primera edición en portugués 
de Santos y Dáimones, en 1995, transcurrieron once años. El libro, 
que tuvo una segunda edición en 2005, ya agotada nuevamente en la 
Editorial de la Universidad de Brasilia (EdUnB), es el resultado de la 
inquietud por situar el deslumbrante pensamiento del Xangô de Re-
cife en un circuito amplio, desenclaustrarlo, podríamos decir, o, con 
mi lenguaje actual, librarlo de la minoritización y confinamiento en 
la parcialidad a que se encuentran condenados los pensamientos no 
blancos, no occidentales. Busca por lo tanto universalizar los saberes 
del Xangô de Recife —el “códice afrobrasilero”, como lo he llamado 
más tarde— al colocarlo en diálogo con una tradición de la filosofía y 
la psicología occidental.

Identifiqué, y me llamaron poderosamente la atención, las impre-
sionantes coincidencias de los preceptos del culto sobre la psique 
humana y la tradición arquetipal de Occidente. Me encaminé enton-
ces hacia un estudio de etno–psicología comparativa. Sin embargo, 
no lo vi como una comparación mecánica, sino como una conver-
sación activa entre dos tradiciones a la que denominé “exégesis re-
cíproca”. Fui así desarrollando esa conversación y, en un temprano 
ejercicio de interculturalidad, puse a conversar la gran tradición del 
Candomblé con la gran tradición del pensamiento en imágenes o ar-
quetipal de Occidente, a partir del mundo griego y hasta el presente 
—Platón, Plotino, el Renacimiento y la psicología analítica de Jung y 
los postjunguianos—. 

A lo largo de esa conversación —que llamé “diálogo intercultural”— 
armada entre actores aparentemente tan distantes cuando observados 
desde el prejuicio racial y eurocéntrico, fui desvendando y revelando las 
impresionantes semejanzas entre sus concepciones de la psique y sus 
personajes. Fui escribiendo para conocer, para examinar. Pero también 
para llegar a lo que busqué descubrir a lo largo de toda esa explora-
ción: en qué consiste la diferencia irreductible entre los dos mundos. 
Solo al responder esa pregunta di por finalizada mi jornada de inda-
gación y de escritura. 

Resalto que en mi encuentro con el Xangô de Recife se hallan ya 
presentes los preanuncios de todo mi pensamiento posterior. A sa-
ber: la práctica intercultural que vincula de igual a igual los saberes 
de diversas civilizaciones; la comprensión del mito como un discurso 



Rita Segato

17

plenamente sapiente y analítico sobre el estado, la sociedad y las 
personalidades humanas; la crítica de la colonialidad del saber, ya 
que el Xangô de Recife hace entrega de un discurso teórico sobre 
el teatro del psiquismo, las personalidades y el contexto histórico y 
político de la sociedad de culto que nada tiene para perder si se lo 
compara con sus equivalentes propios del pensamiento occidental; y 
la crítica de la colonialidad de un feminismo blanco y eurocéntrico, 
con su búsqueda de la igualdad y la autonomía de la mujer, ya que las 
mujeres que encontré allí ya eran exponentes del logro de ese ideal. 

Agradezco, en mi nombre y en el nombre de la gente del Xangô de 
Recife, a mi editor Raúl Carioli por el esfuerzo de haber encomen-
dado la traducción de este libro, y al dedicado y talentoso traductor, 
Rodrigo Álvarez, por el bello texto en castellano. Todavía sobre la 
traducción, hago notar que solicité que se utilizara en los diálogos y 
citas de testimonios de los miembros del culto el vernáculo típico del 
español hablado en la Argentina y, más especialmente, en la ciudad 
de Buenos Aires, que incluye el voceo y la conjugación de los verbos 
a la manera propia de este país. 

San Telmo, 3 de febrero de 2020.





19

AGRADECIMIENTOS DE LA PRIMERA Y SEGUNDA 
EDICIÓN

Del Brasil yo soy pernambucana,
tierra de mujeres y hombres fuertes

donde aprendí a hablar el portugués.

Debo este libro, hace muchos años, a todas las personas que me 
educaron en los preceptos del Xangô de Recife. A ellas lo ofrezco, 
junto con mi gratitud. Les agradezco no solo por haberme brinda-
do conocimientos de enorme valor del punto de vista de disciplinas 
como la antropología y la psicología sino, principalmente, por haber 
contribuido a la expansión de mi conciencia y el perfeccionamiento 
de mi humanidad.

Principalmente: a mãe Das Dores (de entre todas las personas vi-
vas al momento de finalizar el manuscrito, por razones que luego ex-
pondré, su nombre verdadero es el único que mantuve), mi homenaje 
y admiración porque, aún viviendo en las más rigurosas condiciones 
de pobreza y enfrentando todo tipo de necesidades, salvó del aban-
dono a tres generaciones de hijos de crianza. A Dora (cuyo nombre 
no es ese, pero confío en que sabrá reconocerse en estas páginas), 
por la lección de femineidad. A Malaquias y su familia, por el ejemplo 
de devoción y por las horas de intenso gozo con que su sentido esté-
tico finísimo me obsequió.

Mi gratitud a mi compañero y colega, José Jorge de Carvalho, con 
quien compartí todas las etapas del trabajo de campo y con cuyo 
apoyo firme e incondicional conté durante los años en que continué 
elaborando los materiales de la investigación.

In memoriam de mi profesor–orientador John Blacking, un “Xan-
gô” encarnado, educado en Guildford y Cambridge.

In memoriam del profesor Milan Stuchlik, “hijo de Ogum” checo, 
que con su dedicada esposa, Jarka Stuchlik, me ayudaron de innu-
merables maneras.



Santos y Daimones

20

A los profesores Otávio Velho, Peter Riviere y Vincent Crapanzano, 
por haber dado algunas sugerencias puntuales valiosas que utilicé en 
la elaboración de este libro.

A Alcida Rita Ramos y Pierre Sanchis, el reconocimiento por la 
ayuda en la composición del título.

A Maria Auxiliadora Pereira dos Santos, por la impagable colabo-
ración que recibí de ella en las tareas de la casa durante los años de 
preparación de este libro.

A Ricardo Rocha, amigo y colaborador que tradujo del inglés al 
portugués en primera versión las partes de mi tesis de doctorado 
que sirvieron de punto de partida para este libro.



21

La seducción de otra cultura no puede ser ignorada jamás porque 
es la seducción del sí-mismo envuelta en otras vestiduras. Viajan-
do entre los pueblos del mundo, es posible percibir que las perso-
nalidades de aquí evocan las personalidades de allá, por lo bajo y 
a pesar de las diferencias culturales. Por lo tanto, una y otra vez, 
se vuelve a la casa de amigos y parientes. Por detrás de las varian-
tes culturales no somos todos iguales, pero somos reconocibles. 
Cuando el investigador de campo reconoce las personalidades de 
esta forma en la cultura ajena, descubre la suya propia. 

(Ruth Landes, 1970).





23

INTRODUCCIÓN
Es con la afirmación de su carácter político que deseo abrir la in-

troducción de este libro. Entiendo que esto pueda sorprender, ya 
que parecerá curioso que un texto aparentemente dirigido a inspec-
cionar técnicas de manipulación de la vida psíquica y a desmenuzar 
los recursos léxicos y las estrategias discursivas desarrolladas por 
una tradición para incidir sobre la intimidad de las personas pueda 
autopromulgarse “político”. No obstante, aunque parezca situarse le-
jos de la vida y de los temas de la política, es político porque intenta 
contribuir inscribiendo, en el mapa de la Historia de la Civilización 
y de las grandes contribuciones culturales, saberes a menudo con-
siderados ilegítimos, marginales y menos merecedores de prestigio. 

Como extranjera, sobre todo en mi último período de permanen-
cia en Brasil a partir de 1985, muchas veces estuve frente a la clara 
evidencia del menosprecio con que generalmente intelectuales y 
personas ilustradas tratan la tradición religiosa afrobrasileña. Aun-
que ellas mismas, en ciertas oportunidades, hagan uso de sus ser-
vicios, son reacias a asignarle un lugar a partir del cual sea posible 
iluminar la tarea que les corresponde de generar un pensamiento 
para su país. 

El deslumbramiento permanente y siempre renovado de inves-
tigadores y cronistas extranjeros con estos cultos se contrapone 
con su falta de prestigio, en la actualidad, en la escena brasileña. 
Ese menosprecio de las elites puede ser un efecto del racismo a la 
brasileña, esto es, un racismo marcado por el miedo a la familiaridad. 
En mi opinión, el término “racismo” denomina y confunde diversas 
operaciones de discriminación. Ya que, mientras los racismos nór-
dicos excluyen al negro justamente por percibirlo como un “otro”, o 
sea, como alguien verdaderamente ajeno y desconocido, entre no-
sotros el negro es discriminado y los rituales de distanciamiento en 
relación a él son incansablemente escenificados en la vida pública 
justamente por una motivación opuesta: lo que se teme es ser “lo 



Santos y Daimones

24

mismo”, lo amenazante es la posibilidad de desenmascaramiento de 
la mismidad. Por lo tanto, la exclusión del negro en Brasil es precisa-
mente la exclusión de alguien por estar imbricado, por ser cercano 
y de dentro y, por eso mismo, en una nación insegura de su moder-
nidad, amenazar con el peligro de la contaminación por el signo de 
la derrota histórica del pueblo africano y su posterior sometimiento. 

Espero que, en el curso de la lectura de esta obra, el lector perci-
ba cabalmente que esa apreciación valorativa no emana de la propia 
cultura afrobrasileña, sino que fue resultado de una progresiva his-
toria de opresión interna y autoextrañamiento en el interior de la 
nación, así como de la perniciosa caída de la autoestima que afectó 
a Brasil y se tornó crítica durante los últimos diez años. Si fui feliz 
en su exposición, se constatará, una vez mas, la importante con-
tribución de la psicología afrobrasileña a los saberes sobre la per-
sona humana, contribución esta no sustentada meramente en una 
retórica litúrgica apelativa y eficaz, sino constituida como un corpus 
teórico sofisticado, de difícil aprendizaje y en constante elaboración 
y discusión.

No ignoro que ha habido un cierto grado de banalización y vulga-
rización de los conocimientos propios del mundo religioso afrobra-
sileño. Descripciones superfluas y estereotipadas, una divulgación 
masiva y periodística de los aspectos más aparentes y folclorizados 
de la religión raramente acompañados de los sutiles y complejos co-
nocimientos que les sirven de soporte; traducciones esquemáticas 
y reduccionistas del sistema de los “orixás” para otros sistemas de 
arquetipos como, por ejemplo, los signos del zodíaco o el panteón de 
los dioses olímpicos; pais y mães–de–santo con una preparación cada 
día más deficiente y producidos en serie (de una manera no muy 
diferente a como hoy nuestras universidades producen “en serie” 
nuevos técnicos y profesionales); improvisados operadores del orá-
culo de búzios;1 y, por último, sacerdotes de la Iglesia católica promo-
viendo un nuevo sincretismo litúrgico para disciplinar el irredimible 
politeísmo de los afrobrasileños, entre otros factores, contribuyeron 
a esta simplificación y empobrecimiento. Pero esta desvalorización 
no es exclusiva de ese mundo, y se dio, también, por ejemplo, con las 
tradiciones orientales, así como con las esotéricas. 

Hubo, también, junto con la carnavalización de los “orixás”, una 
moralización de los mismos. En general, son intentos tan bien in-
tencionados cuanto equivocados que, destinados a levantar la moral 
afrobrasileña, proponen frecuentemente una domesticación de la 
mitología, limando sus asperezas y transformándola, por ejemplo, en 

1   Oráculo de cauris (caracoles), conocido como jogo de búzios. [N. del T.].



Rita Segato

25

adaptaciones televisivas de símiles de cuentos de hadas con perso-
najes negros.

Una de las dificultades que a menudo se presenta y que parece 
resumir todos los reduccionismos que obstaculizan la comprensión 
del mundo afrobrasileño por parte de la sociedad que lo abarca se da 
en torno a la tensión monoteísmo–politeísmo —que constituye, de 
hecho, uno de los ejes centrales de mi argumentación en el libro—, 
o su transposición en términos del contraste entre Occidente y afri-
canidad. Ocurre que agentes que simpatizan con los cultos pero no 
profundamente consustanciados con la mentalidad tradicional de 
sus miembros tienden, de acuerdo con sus lealtades ideológicas de 
partida, sea a percibirlos en última instancia como monoteístas (un 
ejemplo son los ya mencionados sacerdotes católicos que proponen 
una liturgia de inspiración africana), o a afirmarlos exclusivamente 
politeístas (como algunos pais y mães–de–santo de origen letrado y 
comprometidos con las banderas de la negritud). No obstante, am-
bas alternativas pensadas de forma excluyente, son en verdad es-
purias para la manera de pensar de los miembros tradicionales, que 
son al mismo tiempo, pero en horas diferentes, devotos católicos 
y fervorosos adeptos a la religión de los “orixás”. Lo que introduce 
nuestra dificultad para acompañarlos y representarlos adecuada-
mente es que, justamente por su politeísmo de base, las cuestiones 
occidentales de la coherencia y de la consistencia no se constituyen 
necesariamente en problema para ellos.

Incomodada por ese proceso, que irrefutado parece propagarse 
y amenaza con acabar instaurando masivamente una serie de falsas 
nociones respecto a la religión afrobrasileña, mi objetivo es mostrar 
la nobleza, la densidad y la irreductible originalidad del pensamiento 
del culto Nagô ortodoxo de Recife, tal como lo conocí hace doce 
años. Se trata de una variante regional del culto que no fue presti-
giada ni legitimada por la intelectualidad local, que, en lo que a esta 
refiere, no tuvo la sensibilidad ni el sentido de oportunidad de su 
contraparte bahiana. Posiblemente por esa misma razón, no logró 
atraer el tipo de turismo esclarecido ni la atención prolongada de 
antropólogos y artistas ilustres, como fue el caso de Bahía. Sin em-
bargo, se identifican, en Recife, todos los ingredientes de una reli-
gión filosófica semejante a la de la Antigüedad Clásica, a excepción 
de la inexistencia de fuentes escritas. 

En ese sentido, no puedo ocultar que, muy a mi pesar, intuyo 
anticipadamente que el recurrir, en esta obra, al diálogo entre esa 
tradición y el bagaje grecorromano podrá llegar a tener, como sub-
producto a la sombra de sus finalidades explícitas, un papel legitima-
dor para los saberes de la tradición afrobrasileña. No debería ser así, 



Santos y Daimones

26

pues su eficacia y sofisticación tendrían que ser las fuentes naturales 
de su prestigio y legitimidad, pero sabemos que no existe naturaleza 
en la historia, ya que ella es, inevitablemente, ideología. 

En Recife, la variante local de la tradición afrobrasileña de culto a 
los “orixás”, o dioses africanos, recibe el nombre de “Xangô”, lo cual 
no impide que, a veces, las personas utilicen la denominación “can-
domblé”, más común en Bahía. También se llaman “xangôs” todas las 
“casas de santo” o “terreiros” donde se practica esta u otras variantes 
de la religión afrobrasileña, como el culto conocido por “macumba” 
en Recife. El culto Xangô al que aquí haré referencia pertenece a la 
nación Nagô y está marcado por la presencia predominante de ele-
mentos de origen africano yoruba. 

Por otro lado, la “macumba” es un culto paralelo, tradicional en 
la ciudad de Recife, donde también es llamado “jurema” y, ocasio-
nalmente, “toré”. Con poquísimas excepciones y con diferentes gra-
dos de involucramiento, las personas que participan de uno también 
participan del otro. A diferencia del Xangô de Recife, el culto de ma-
cumba, al cual no haré mayores referencias en este libro, se centra 
en espíritus autóctonos, brasileños, de “caboclos”, “pretos velhos”, 
“mestres”, “vaqueiros”, “exús” y “pombagiras”,2 por lo que puede ser 
considerado como una variante local del culto de “umbanda”, len-
gua franca de la religiosidad brasileña. Cuando los “orixás” africanos 
“descienden” en posesión “de este lado”, o sea, en un ritual de ma-
cumba, lo hacen aclimatados al suelo brasileño, quiere decir, bajo la 
forma de uno de estos tipos de entidades autóctonas.

Llegué a Recife por primera vez en enero de 1976 y di por finali-
zada mi investigación en agosto de 1980. Todo el trabajo de campo 
fue realizado con mi compañero José Jorge de Carvalho, que realizó 
una investigación paralela y complementaria sobre el sistema ritual 
del culto (ver Carvalho, 1984, 1988a y b, 1989, 1990a, b y c, y 1992, así 
como Carvalho y Segato, 1986, 1987 y 1992). En ese período comple-
tamos tres etapas de trabajo de campo: de enero a junio de 1976, de 
julio a septiembre de 1977 y de diciembre de 1979 a agosto de 1980. 
De diciembre de 1979 hasta comienzos de junio de 1980 vivimos en el 
barrio Linha de Tiro, en la zona de Beberibe, en una “casa de santo”, 
en compañía del pai–de–santo y su familia. De junio a agosto nos mu-
damos a una habitación situada en las cercanías del grupo de casas 
de culto estudiadas, casi todas ellas situadas en los alrededores de 
Água Fria, Encruzilhada y Beberibe. Mientras el primer alojamien-
to nos permitió compartir el día a día de la vida de un terreiro, el 
2   Caboclos: indias e indios; pretos velhos: negras y negros esclavos; mestres: an-
tiguos y prestigiosos jefes del culto; vaqueiros: trabajadores de zonas rurales; exús: 
rufianes; pombagiras: mujeres de la vida. [N. del T.].



Rita Segato

27

cambio de residencia permitió que nos vinculásemos de manera más 
equidistante con todos los informantes involucrados en la investiga-
ción, posibilitándonos chequear nuestras percepciones desde otra 
perspectiva, a partir de un nuevo ordenamiento en nuestra red de 
relaciones. 

Las relaciones con miembros del culto iniciadas durante el primer 
viaje se mantuvieron y profundizaron en los viajes posteriores, y a 
estas fueron sumándose otras nuevas. Desde entonces hemos man-
tenido contacto con algunos de ellos por correspondencia. 

En el curso de mi investigación, participé de todos los tipos de 
actividades de culto o vinculadas de algún modo a la vida del culto y 
abiertas a una persona no iniciada y de sexo femenino. Luego de un 
tiempo, algunas restricciones se flexibilizaron y me fue permitido 
un acceso más privilegiado. Presencié innumerables encuentros de 
mães y pais–de–santo con sus hijos–de–santo y clientes. Acompañé, 
desde adentro, el día a día de cuatro terreiros, frecuenté con asidui-
dad otros doce además de los mencionados y visité muchos más, fa-
miliarizándome con los distintos temas de conversación abordados 
habitualmente por el “pueblo del santo”, sean de carácter religioso, 
personal o jocoso. Como también sucede en otras tradiciones, exis-
ten diferentes grados de comprensión y elaboración de las nociones 
religiosas, así, fieles con mayor antigüedad y en posiciones de mayor 
responsabilidad, tendrán una mayor sofisticación en el tratamien-
to del corpus de conceptos del culto. Inclusive, puede hablarse de 
la existencia de un conocimiento vulgar, simplificado, del sistema 
de creencias, un verdadero folclore o pequeña tradición, donde no 
es infrecuente encontrar formulaciones divergentes con las de los 
grandes especialistas a cargo del sacerdocio del culto. Aunque no 
sea el único abordaje posible, mi trabajo se concentró en los discur-
sos sobre el culto emanados de las fuentes que identifiqué como de 
mayor prestigio en los medios ligados al culto de Recife, así como de 
los círculos más próximos a ellas. 

En la inscripción etnográfica de mi observación decidí, en la ma-
yoría de los casos, omitir los nombres de los personajes que re-
trato y cuyos testimonios cito. Pocas excepciones fueron hechas, 
especialmente en el caso de personas ya fallecidas y de una notable 
mãe–de–santo ya anciana. La omisión de esos nombres y su susti-
tución por otros ficticios fue una decisión difícil y dolorosa para mí 
que, en principio, quería dar a esos personajes el lugar y el regis-
tro en la memoria histórica que ellos merecen. Esa habría sido mi 
contribución para con quienes, día a día, hacen el esfuerzo, muchas 
veces incomprendido, de elaborar y transmitir un saber valioso y so-
fisticado como el que aquí presento al lector. 



Santos y Daimones

28

Debo mencionar también que el culto me era totalmente extraño 
para la época de mi primer acercamiento, debido a que, en esos años, 
la tradición afroamericana aún no estaba instalada en la Argentina 
(actualmente esa situación se encuentra radicalmente modificada, 
cf. Segato, 1991a). Por lo tanto, llegué a comprenderlo lenta y peno-
samente, como cualquier antropólogo que se acerca a una cultura 
completamente exótica.

Los tres períodos de investigación fueron financiados con fondos 
de la OEA, a través del Instituto Interamericano de Etnomusicología 
y Folklore (Indef), de Venezuela, donde en esa época me encontraba 
trabajando. La primera y segunda etapa también fueron apoyadas 
por el Instituto Joaquim Nabuco de Pesquisas Sociais de Recife, por 
medio de un convenio entre esta institución brasileña y el Indef. En 
la segunda etapa, el convenio se amplió para incorporar en él al en-
tonces Centro Nacional de Referência Cultural (CNRC), órgano que 
dio origen, posteriormente, a la Fundação Pró–Memória.

El resultado inicial de esa investigación fue mi tesis de doctorado 
(Segato, 1984), en la cual se basa el presente volumen. No obstante, 
excluyo aquí todo el análisis de los repertorios musicales y agrego el 
exhaustivo diálogo con lo que denomino “tradición de la imagen” en 
el pensamiento occidental.

La obra se divide en dos partes. En los primeros tres capítulos de 
la primera parte, mapeo todos los conceptos e introduzco las imáge-
nes a partir de las cuales son construidos los discursos sobre la rela-
ción entre el orixá y la persona. También incluyo allí una descripción 
bastante exhaustiva de los rasgos característicos de cada uno de los 
“santos” y examino las operaciones lógicas que orientan la atribu-
ción de cada una de estas entidades espirituales antropomórficas a 
una persona particular como descriptor de su personalidad. Es en 
el tercero de estos capítulos que queda definitivamente caracteri-
zada la construcción de la persona afrobrasileña como una realidad 
múltiple y su psiquismo como un escenario o arena, un verdadero 
anfiteatro de la tragedia, donde se reproducen los dramas celestes 
entre los orixás, afectando su comportamiento. 

Intenté, a lo largo de la obra, poner a mano del lector atento las 
herramientas necesarias para que pueda penetrar en el conjunto de 
ideas que presento aquí e incluso aplicarlas, ya que, como argumen-
taré (y ya defendí en Segato, 1992b), forma parte de la propia formu-
lación de estos saberes la pretensión de validez universal, sintetizada 
en el precepto de que todos los seres humanos tienen un orixá como 
“dueño de su cabeza”. De cualquier manera, tenga o no ese discu-
tible alcance tan irrestricto, se trata de un idioma para hablar de 
los procesos que mueven a la persona y, como tal, una vez com-



Rita Segato

29

prendido y asimilado, se transforma en un instrumental de enorme 
eficacia para mapear el paisaje humano alrededor y organizar —vía 
introspección— las tendencias y voliciones del sujeto.

Estos tres primeros capítulos de la primera parte siguen nece-
sariamente el sendero de estudios antropológicos pioneros en el 
descubrimiento del carácter variable de la idea de persona en los 
diferentes grupos humanos y en distintas épocas. Por haber formu-
lado el problema, no puedo continuar sin prestar a ellos aquí, casi 
ritualmente, el tributo indispensable.

El ensayo publicado en 1938 por Marcel Mauss sobre la noción de 
persona y del sí-mismo como una categoría de la mente humana 
señala la emergencia, planteada por él en términos no solo histó-
ricos sino también evolutivos, de la moderna noción reflexiva del 
sí-mismo que está en la base de nuestras disciplinas humanísticas 
(Mauss, 1985). A partir de la formulación de Mauss, la construcción 
interiorizada, introspectiva, de la categoría de persona en el mundo 
moderno pasa a ser percibida para siempre como diferenciada de las 
representaciones propias de otras sociedades y otras épocas, donde 
la persona es por completo un doble del personaje dramático que 
desempeña en la vida colectiva o en el rol social.

La magnífica etnografía de Maurice Leenhardt, publicada en 1947, 
sobre la persona y el mito en la Melanesia reconstruye el complejo 
manojo de relaciones que forma la arquitectura abierta y plural de la 
persona para los canacas de Nueva Caledonia, demostrando la impo-
sibilidad de atribuirle las premisas que rigen nuestro centramiento 
en un núcleo de subjetividad existencial y moral (Leenhardt, 1979).

La reflexión de Irving Hallowell sobre “el sí-mismo en su medio 
corportamental” demuestra que el sí-mismo —en cuanto conciencia 
de sí o experiencia de sí— y su ambiente están profundamente im-
bricados y son productos de un mismo proceso, por ser ambos, en 
igual medida, “culturalmente constituidos” (Hallowell, 1955; y ver 
también Spiro, 1976a y b). 

Otros autores más recientes ya son también referencias clásicas 
en este campo. Louis Dumont (1970b) sustentó la singularidad de la 
construcción de la persona moderna bajo la forma de la idea–valor– 
individuo, verdadera mónada social confrontada y en tensión con 
su colectividad, y correlativa a un tipo de ideología que caracterizó 
como igualitaria. El individuo–ciudadano, movido por valores inte-
riorizados por la conciencia, se contrapone, en el análisis de este 
autor, a la persona completamente subordinada al rol social de las 
sociedades jerárquicas y holistas, paradigmáticamente representa-
das por la sociedad india.



Santos y Daimones

30

Clifford Geertz sugirió que la concepción de la persona —indiso-
lublemente vinculada por este autor a la experiencia de sí—, en una 
cultura dada, es una noción–clave para acceder al punto de vista del 
nativo, es decir, al mundo de la vida propio de cada pueblo en cuestión. 
Según Geertz, el antropólogo encuentra el camino que lleva a esa 
“más íntima de las nociones… indagando y analizando las formas 
simbólicas —palabras, imágenes, instituciones, comportamientos— 
en cuyos términos, en cada lugar, las personas se representan a sí 
mismas, antes sí mismas y unas a otras” (Geertz, 1977:483; ver tam-
bién 1975b).

Si inicialmente el esfuerzo por desnaturalizar la noción de perso-
na fue trabajo de antropólogos y el relativismo constitutivo de esa 
operación fue la bandera disciplinaria por excelencia, con Michel 
Foucault dicha temática trascendió e implosionó las fronteras de la 
profesión de antropólogo: de hecho, la preocupación por indagar la 
emergencia del sujeto moderno como producción del poder históri-
camente situado atraviesa toda su obra. 

En el área específica de los estudios africanos y afrobrasileños, Ro-
ger Bastide (1981) afirma la dificultad de hablar de individuo en estas 
culturas, ya que en ellas se encuentra ausente nuestra concepción 
de esa entidad como intrínsecamente unitaria y al mismo tiempo 
autónoma. Para Bastide, en las tradiciones africanas, la persona hu-
mana es concebida como un agregado —la pluralidad de almas— en 
estado de participación con el ambiente y con su pasado. La unidad 
de la persona, entonces, es allí un momento transitorio de equilibrio 
de todos estos componentes, y las sucesivas adaptaciones de este 
compuesto resultan del movimiento de autoidentificación realizado 
por el sujeto y de su identificación por los otros.

Lo que fuera formulado como una indagación en las diversas cons-
trucciones conceptuales y en la simbolización de la persona y del 
sí-mismo a ella vinculado, tanto como percepción imaginaria de 
sí, cuanto como experiencia reflexiva del sujeto, obtuvo un pronto 
desarrollo en términos de “psicologías” nativas. Ese abordaje señala 
la diversidad cultural de los saberes psicológicos o teorías que, al 
mismo tiempo que formulan modelos para el psiquismo, permiten la 
articulación de discursos capaces de manipular a la persona en los 
términos de esos modelos. En este sentido, también puede hablarse, 
a veces, de psicoterapias nativas (buenos ejemplos son las antolo-
gías organizadas por Paul Heelas y Andrew Lock, 1981, y por Geoffrey 
White y John Kirkpatrick, 1985; en Brasil puede encontrarse un ejer-
cicio de este tipo en Duarte, 1986). 

En la trayectoria de esa temática, mi etnografía del culto Xangô de 
Recife ciertamente encuentra su lugar, ya que identifica un conjunto 


