




In Verbindung mit
Rüdiger vom Bruch (†), Notker Hammerstein, 

Walter Hö echner und Martin Kintzinger

Herausgegeben von
Rainer Christoph Schwinges

Band 16

VERÖFFENTLICHUNGEN DER 
GESELLSCHAFT FÜR UNIVERSITÄTS- 
UND WISSENSCHAFTSGESCHICHTE

01_I-IV_VGUW Band 16_IH.indd   II01_I-IV_VGUW Band 16_IH.indd   II 22.11.21   09:1522.11.21   09:15

In Verbindung mit
Rüdiger vom Bruch (†), Notker Hammerstein, 

Walter Höflechner, Martin Kintzinger und Wolfgang Eric Wagner

Herausgegeben von
Rainer Christoph Schwinges

Band 17



In Verbindung mit
Rüdiger vom Bruch (†), Notker Hammerstein, 

Walter Hö echner und Martin Kintzinger

Herausgegeben von
Rainer Christoph Schwinges

Band 16

VERÖFFENTLICHUNGEN DER 
GESELLSCHAFT FÜR UNIVERSITÄTS- 
UND WISSENSCHAFTSGESCHICHTE

01_I-IV_VGUW Band 16_IH.indd   II01_I-IV_VGUW Band 16_IH.indd   II 22.11.21   09:1522.11.21   09:15

Herausgegeben von
Martin Kintzinger und Wolfgang Eric Wagner

Schwabe Verlag

Karrieren und Krisen einer Figur  
vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Intellektuelle



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2023 Schwabe Verlag, Schwabe Verlagsgruppe AG, Basel, Schweiz
Dieses Werk ist urheberrechtlich geschützt. Das Werk einschließlich seiner Teile darf

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages in keiner Form reproduziert oder elektronisch
verarbeitet, vervielfältigt, zugänglich gemacht oder verbreitet werden.

Abbildung Umschlag: Albertus Magnus auf einem Fresko von Tommaso da Modena aus dem  
Jahr 1352. Kirche San Niccolò in Treviso, Italien (public domain). Rechts: Porträt von  

Jean Paul Sartre in seinem Büro im Jahr 1964 © Roger Roche (Renaud).  
All rights reserved 2023 / Bridgeman Images
Gestaltungskonzept: icona basel gmbh, Basel

Cover: Kathrin Strohschnieder, stroh design, Oldenburg
Satz: Fritz Beise, Rostock

Druck: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Printausgabe 978-3-7965-4755-3
ISBN eBook (PDF) 978-3-7965-4756-0

DOI 10.24894/978-3-7965-4756-0
Das eBook ist seitenidentisch mit der gedruckten Ausgabe und erlaubt Volltextsuche.

Zudem sind Inhaltsverzeichnis und Überschriften verlinkt.

rights@schwabe.ch
www.schwabe.ch

Bibliograsche Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 

 Nationalbibliograe; detaillierte bibliograsche Daten sind im Internet über 
http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2022 Schwabe Verlag, Schwabe Verlagsgruppe AG, Basel, Schweiz 
Dieses Werk ist urheberrechtlich geschützt. Das Werk einschließlich seiner Teile darf 

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages in keiner Form reproduziert oder  elektronisch 
verarbeitet, vervielfältigt, zugänglich gemacht oder verbreitet werden.

Abbildung Umschlag: W. Storck: «Alte Professoren der alten Geschichten wollen dem jungen 
democratischen Deutschland ihre verschimmelte Idee eines erblichen deutschen Kaisers 

aufdringen» (Kreidelithographie, 1848, Einzelblatt)_Signatur: YB 16 730 kl
© Reiss-Engelhorn-Museen Mannheim, Graphische Sammlungen

Umschlaggestaltung: icona basel gmbh, Basel
Satz: Fritz Beise, Rostock

Druck: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN Printausgabe 978-3-7965-4380-7
ISBN eBook (PDF) 978-3-7965-4383-8

DOI 10.24894/978-3-7965-4383-8
Das eBook ist seitenidentisch mit der gedruckten Ausgabe und erlaubt Volltextsuche. 

Zudem sind Inhaltsverzeichnis und Überschriften verlinkt.

rights@schwabe.ch
www.schwabe.ch

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

01_I-IV_VGUW Band 16_IH.indd   IV01_I-IV_VGUW Band 16_IH.indd   IV 03.12.21   11:0503.12.21   11:05

http://dnb.dnb.de
http://www.schwabe.ch


Inhaltsverzeichnis

Vorwort ....................................................................................................

Martin Kintzinger
Intellektuelle. Karrieren und Krisen einer Figur vom Mittelalter bis zur 
Gegenwart .................................................................................................

Frank Rexroth
Unerwünschte Experten. Der Intellektuellengestus in der gelehrten 
Praxis des 12. Jahrhunderts .....................................................................

Martin Kintzinger	
Intellektuelle im Mittelalter. Eine Spurensuche .........................................

Meta Niederkorn-Bruck
Alexanders Huhn im intellektuellen Milieu des 15. Jahrhunderts. An-
eignungen und Verwaltungen von Wissen im monastischen, universitä-
ren und höfischen Kontext ........................................................................

Pauline Spychala
Magister: Intellektuelle oder Experten im Spätmittelalter? Fallstudie 
zu den in Frankreich ausgebildeten Magistern an den Universitäten des 
Heiligen Römischen Reiches ..................................................................

Pietro Daniel Omodeo, Jürgen Renn	
Giovanni Battista Benedetti. Ein Renaissance-Protowissenschaftler als 
Intellektueller ...........................................................................................

Isabella von Treskow
Intellektuelle in Vormoderne und Moderne. Prämissen und Paradigmata
der Forschung in Frankreich und Deutschland ........................................

Hans-Uwe Lammel
Julien Offray de la Mettrie und die Berliner „Nouveau partie des 
intellectuels“ .............................................................................................

Michael Busch
„Ich will nützen.“ Intellektuelle Selbstwirksamkeit und Institution im 
Wirken des Gesellschaftsingenieurs Johann Plenge (1874–1963) ..........

VII

1

11

35

67

93

107

127

149

183



VI Inhaltsverzeichnis

Caspar Hirschi
Der perpetuierte Widerstandskämpfer. Zur Partikularität von Jean-Paul 
Sartres universellem Intellektuellen ......................................................

Zdeněk Nebřenský
Intellektuelle in der Zeit der Extreme. Zum Selbstverständnis ostmittel-
europäischer Intelligenz in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts .......

Lars Tschirschwitz
Parteiintellektuelle in den Volksparteien der Bundesrepublik zwischen 
Nachkriegsboom und Jahrhundertwende ...............................................

Martin Kintzinger
Intellektuelle als Figur. Rolle und Zuschreibung vom Mittelalter bis zur 
Gegenwart. Ein Resümee .........................................................................

Autorinnen und Autoren ..........................................................................

Personenregister .......................................................................................

Ortsregister ..............................................................................................

	
	

231

255

275

305

317

319

327



Vorwort

In der prunkvollen, Mitte des 19. Jahrhunderts entstandenen Aula des Haupt-
gebäudes der Universität Rostock und im Internationalen Begegnungszentrum 
(IBZ) Rostock fand vom 10. bis 13. September 2019 die internationale und 
interdisziplinäre Tagung der Gesellschaft für Universitäts- und Wissenschafts-
geschichte statt, deren Ergebnisse hier vorgelegt werden.

Referent/innen und Moderator/innen aus Deutschland, Österreich, der 
Schweiz, Großbritannien, Frankreich und der Tschechischen Republik er-
schlossen in Vorträgen und Diskussionen ein chronologisch, inhaltlich und 
methodisch weites Referenzfeld zum Tagungsthema. Zwischen Selbstwahrneh-
mung und Fremdzuschreibung, in den Universitäten wie in den zeitgenössi-
schen Gesellschaften, bot und bietet die Figur des/der Intellektuellen zugleich 
Raum für Identifikationen und Anlass zur Kritik, seit den Anfängen im Mittel-
alter und bis zur heutigen Gegenwart. 

In elf Beiträgen sowie einer konzeptionellen Einleitung und einer struk-
turierenden Zusammenfassung wird der Ertrag der Tagung im vorliegenden 
Band dokumentiert. Die Durchführung der Rostocker Tagung wurde durch die 
Deutsche Forschungsgemeinschaft finanziert. Für die sorgfältige verlegerische 
Betreuung des Bandes sind die Herausgeber Herrn Harald Liehr MA sowie 
Frau Sonja Peschutter vom Schwabe Verlag (Basel/Berlin), für die Satzher-
stellung Herrn Fritz Beise MA (Rostock) und für die gewissenhafte Korrektur-
lektüre Frau Maren Schubert und Frau Lara Stukenbrok (Münster) dankbar.

Münster, im November 2022	 Martin Kintzinger, Wolfgang Eric Wagner





Intellektuelle

Karrieren und Krisen einer Figur 
vom Mittelalter bis zur Gegenwart

Zur Einführung

Martin Kintzinger

1. Intellektuelle, was ist das?

Im Januar 2019 brachte „Cicero. Das Magazin für politische Kultur“ ein Heft 
heraus unter der Überschrift „Die 500 wichtigsten deutschsprachigen Intel-
lektuellen“.1 Hätte man nach den besten Chefärzten oder Anwaltskanzleien 
gefragt, dann wäre sofort klar gewesen, was gemeint ist. Aber bei Intellektuel-
len? Sicherheitshalber wurde bei „Cicero“ deshalb ein erklärender Untertitel 
angefügt: „Wer dringt durch? Wer wird gehört?“. Das klingt nach Autorität und 
Öffentlichkeitswirksamkeit, aber auch nach Meinungsmache oder gar Populis-
mus. Deshalb schob die Redaktion einen weiteren Satz nach: „Ein Panoptikum 
alter Streiter und neuer Stimmen“. Also alles nur Satire? Sie sind nun Intellek-
tuelle diejenigen, die gehört werden und durchdringen oder einfach Streithähne 
und Schwätzer, die in einem Panoptikum ausgestellt werden? 

Immerhin nahm der „Cicero“ den Lesern die Mühe dieser Entscheidung 
ab und brachte seine 500 Intellektuellen gleich in eines der heute so beliebten 
Rankings. Nicht gering war der Spott über diese Nummer des „Cicero“ in den 
Medien. „Eine beispiellose Verdichtung von Hirnschmalz in der Ü80-Klasse“, 
so hieß es mit Blick auf die wenig überraschend Erstplazierten Peter Sloter-

1	 Max A. Höfer, Die 500 wichtigsten deutschsprachigen Intellektuellen, in: Cicero. 
Magazin für politische Kultur, 29.01.2019 <https://www.cicero.de/kultur/500-wich-
tigste-deutschsprachige-intellektuelle-liste/plus> (09.09.2022). Der folgende Text ist 
zur Eröffnung der Tagung vorgetragen worden und wird nach der 2019 vorliegenden 
Fassung hier weitgehend unverändert publiziert. In der Zeit der Pandemie seit 2020 hat 
die öffentliche Rede von Experten und Intellektuellen in einer zuvor unbekannten In-
tensität Aufmerksamkeit und Anerkennung, aber auch Kritik und Widerstand erfahren. 
Die Aktualität unseres Themas ist damit in unerwarteter Weise demonstriert worden. 
Umso mehr scheint es uns wichtig zu sein, die Tagung vom September 2019 auf dem 
damaligen Diskussionsstand im vorliegenden Band zu dokumentieren. Die seither zu 
beobachtenden programmatischen Weitungen und situativen Fokussierungen sollen in 
späteren Diskussionen aufgenommen werden.

https://www.cicero.de/kultur/500-wichtigste-deutschsprachige-intellektuelle-liste/plus
https://www.cicero.de/kultur/500-wichtigste-deutschsprachige-intellektuelle-liste/plus


2 Martin Kintzinger

dijk (71), Jürgen Habermas (89), Hans Magnus Enzensberger (89; gest. 2022), 
und Martin Walser (91).2 Man zählte nach: Mit Elfriede Jelinek (72) fand sich 
die erste Frau auf Platz 7, kurz vor Alice Schwarzer (76) auf Platz 9 und mit 
Daniel Kehlmann (44) immerhin der erste jüngere auf Platz 10. 

Aus Sicht der Universitätswissenschaft mag es aussagekräftig sein, dass 
sich unter den Spitzenplätzen neben Literaten nur mit Jürgen Habermas ein 
Hochschullehrer findet, der zudem nicht als solcher kategorisiert wird. Analog 
überboten sich zu dessen 90. Geburtstag die Panegyriken in der Feststellung, 
er, Habermas, sei ein „produktiver, engagierter Intellektueller, der zu gesell-
schaftlichen Kontroversen Stellung bezieht“, ein „politischer Intellektueller“.3 
Er selbst schrieb den Intellektuellen zu, über einen „avantgardistischen Spür-
sinn fürs Relevante“ zu verfügen.

2. Wozu braucht man Intellektuelle?

„Acht Stunden, zehn Minuten: So lange debattierte Emmanuel Macron mit 
Intellektuellen in seinem Palast über Frankreichs Zukunft“, so hieß es in der 
deutschen Presse zum 19. März 2019. Nicht weniger als 60 Intellektuelle – 
Ökonomen, Soziologen, Philosophen, Schriftsteller – hatte der französische 
Staatspräsident demnach in den Elysée eingeladen, um mit ihnen über die zu-
vor eskalierte Protestbewegung der „Gilets jaunes“ (Gelbwesten) zu sprechen.4 
Andere Pressmitteilungen wussten gleichzeitig, dass sich zahlreiche Intellek-
tuelle – Professoren, Lehrer, Künstler, Blogger – mit den Gelbwesten solida-
risierten. Außerdem wurden Intellektuelle – Publizisten, Literaten, Journalis-
ten – von den Medien eingeladen, um der Öffentlichkeit die brisante Situation 
zu erklären.5 Einige Wochen später verlautete schließlich, der Präsident plane, 

2	 Arno Orzessek, Hundert ist das neue sechzig. Glosse zum Intellektuellen-Ranking des 
„Cicero“, in: Deutschlandfunk Kultur, 31.01.2019 <https://www.deutschlandfunkkultur.
de/glosse-zum-intellektuellen-ranking-des-cicero-hundert-ist-100.html> (09.09. 2022).

3	 Mehr Intellektuelle in öffentlichen Diskursen? WDR 5 Tagesgespräch, 18.06.2019 
<https://www1.wdr.de/mediathek/audio/wdr5/wdr5-tagesgespraech/audio-mehr-intel-
lektuelle-in-oeffentlichen-diskursen-100.html> (09.09.2019). Der politische Intellek-
tuelle. Jürgen Habermas wird 90. Philosoph und Soziologe, in: Zeit online, 17.06.2019 
<https://www.zeit.de/news/2019-06/17/der-politische-intellektuelle-juergen-haber-
mas-wird-90-190617-99-679993> (09.09.2019).

4	 Georg Blume, Macrons Debatten-Marathon. Lange Nacht, was hat’s gebracht? Acht 
Stunden, zehn Minuten: So lange debattierte Emmanuel Macron mit Intellektuellen in 
seinem Palast über Frankreichs Zukunft. Es fielen deutliche Worte, in: Spiegel online, 
19.03.2019 <https://www.spiegel.de/politik/ausland/emmanuel-macron-spricht-mit-in-
tellektuellen-ueber-gelbwesten-a-1258644.html> (09.09.2019).

5	 Brent Yves Debecker, Frankreich: Die intellektuellen Verbündeten der Gelbwesten: 
Neue Debatte. Journalismus und Wissenschaft von unten, 09.04.2019 <https://neue-

https://www.deutschlandfunkkultur.de/glosse-zum-intellektuellen-ranking-des-cicero-hundert-ist-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/glosse-zum-intellektuellen-ranking-des-cicero-hundert-ist-100.html
https://www1.wdr.de/mediathek/audio/wdr5/wdr5-tagesgespraech/audio-mehr-intellektuelle-in-oeffentlichen-diskursen-100.html
https://www1.wdr.de/mediathek/audio/wdr5/wdr5-tagesgespraech/audio-mehr-intellektuelle-in-oeffentlichen-diskursen-100.html
https://www.zeit.de/news/2019-06/17/der-politische-intellektuelle-juergen-haber-mas-wird-90-190617-99-679993
https://www.zeit.de/news/2019-06/17/der-politische-intellektuelle-juergen-haber-mas-wird-90-190617-99-679993
https://www.spiegel.de/politik/ausland/emmanuel-macron-spricht-mit-intellektuellen-ueber-gelbwesten-a-1258644.html
https://www.spiegel.de/politik/ausland/emmanuel-macron-spricht-mit-intellektuellen-ueber-gelbwesten-a-1258644.html
https://neue-debatte.com/2019/04/09/frankreich-die-intellektuellen-verbuendeten-der-gelbwesten/


Intellektuelle. Zur Einführung 3

ein Feindbild der Gelbwesten abzuschaffen: die renommierte École Normale 
d’Administration (ENA), eine der Elitehochschulen und Kaderschmieden in 
Frankreich, an der er selbst Absolvent war, weil sich dort eine „intellektuelle 
Elite“ reproduziere.6

In dem Heft „Intellektuelle“ der Reihe „Aus Politik und Zeitgeschichte“ 
von 2010 wird einleitend aus zeithistorischer Perspektive festgestellt, Intellek-
tuelle hätten in Frankreich einen besseren Ruf als in Deutschland.7 Es lohnt, 
den Vergleich in einer diachronen Analyse fortzuführen.

3. Wie identifiziert man Intellektuelle?

Stellen wir einen Versuch in vier Punkten voran. 1. Intellektuelle sind in der 
kulturellen Praxis künstlerischen oder wissenschaftlichen Wissens erfahren 
und ausgewiesen, also Experten in einer jeweiligen Disziplin. Zugleich werden 
sie um Kommentare zu öffentlichen Anliegen und Kontroversen gebeten. 
2. Anlass und Gegenstand ihrer Kommentare sind in aller Regel von ihren 
eigenen Disziplinen unabhängig. Es geht um allgemeine öffentliche oder poli-
tische Angelegenheiten. 3. Wegen der öffentlichen Wirkung ihrer Kommentare 
werden sie als politische oder öffentliche Intellektuelle verstanden. Ihnen wird 
das Ansehen von und die Rolle als Intellektuelle im öffentlichen Raum zu-
geschrieben. 4. Ohne ihre Expertise auf einem eigenen Feld könnten sie diese 
Rolle aber nicht ausfüllen. Es ist nicht ihre Expertise selbst, sondern ihre Rolle 
als öffentliche Kommentatoren, die sie zu politischen oder öffentlichen Intel-
lektuellen werden lässt. Aber in der Regel nur indem sie als Experten, Erfahre-
ne oder Spezialisten auf ihrem eigenen Feld bekannt sind, können sie zugleich 
die Rolle als politische und öffentliche Intellektuelle übernehmen. Dass diese 
Rollenduplizierung auch als Rollenwechsel – vom kritischen Kommentator zur 

debatte.com/2019/04/09/frankreich-die-intellektuellen-verbuendeten-der-gelbwesten/>  
(09.09.2019). „Es ist eine sehr beängstigende Situation“, in: Welt, 09.12.2018 <https://
www.welt.de/politik/ausland/plus185237724/Gelbwesten-Intellektuelle-erklaeren-die-
Proteste-in-Frankreich.html> (09.09.2019).

6	 Susanne Krause, Forderung der Gelbwesten. Macron will seine Ex-Hochschule abschaf-
fen. Die École Normale d’Administration (ENA) wurde für die Gelbwestenbewegung in 
Frankreich zum Feindbild. An der Elitehochschule werden Arbeitskräfte für den öffent-
lichen Dienst ausgebildet. Frankreichs Präsident Emmanuel Macron will als Reaktion 
die ENA abschaffen, obwohl er selbst dort studiert hat, in: Deutschlandfunk, 25.04.2019 
<https://www.deutschlandfunk.de/forderung-der-gelbwesten-macron-will-seine-ex-hoch-
schule.680.de.html?dram:article_id=447202> (09.09.2019). Die ENA ist zwischenzeit-
lich von Paris nach Straßburg verlegt worden und die geplanten, tiefgreifenden Struktu-
rierungen sind bis 2021 vorangetrieben, aber noch nicht abgeschlossen worden.

7	 Hans-Georg Golz, Einleitung, in: Intellektuelle (Aus Politik und Zeitgeschichte, 
40/2010), S. 2.

https://www.welt.de/politik/ausland/plus185237724/Gelbwesten-Intellektuelle-erklaeren-die-Proteste-in-Frankreich.html
https://www.welt.de/politik/ausland/plus185237724/Gelbwesten-Intellektuelle-erklaeren-die-Proteste-in-Frankreich.html
https://www.welt.de/politik/ausland/plus185237724/Gelbwesten-Intellektuelle-erklaeren-die-Proteste-in-Frankreich.html
https://www.deutschlandfunk.de/forderung-der-gelbwesten-macron-will-seine-ex-hoch-schule.680.de.html?dram:article_id=447202
https://www.deutschlandfunk.de/forderung-der-gelbwesten-macron-will-seine-ex-hoch-schule.680.de.html?dram:article_id=447202
https://neue-debatte.com/2019/04/09/frankreich-die-intellektuellen-verbuendeten-der-gelbwesten/


4 Martin Kintzinger

Legitimationsinstanz der Macht – inszeniert werden kann, gehört zu den Chan-
cen und Risiken des Verfahrens.8

Wäre Jürgen Habermas also nicht als Philosoph und Soziologe für seine 
grundlegenden wissenschaftlichen und theoretischen Werke bekannt, würde 
er nicht als Kommentator zu Fragen des Zeitgeschehens und gesellschaftlicher 
Veränderungen gefragt und gehört. Anders als der 1968 etablierte Club of Rome 
oder der erst 2018 gegründete Weltrat der Weisen (World’s Council of Wise 
People), die als Kollektiv von führenden Repräsentanten der Fachwissenschaf-
ten ihren Rat zu Zeitereignissen auf dem Feld ihrer Expertise (in der Umwelt- 
oder Klimapolitik etwa) anbieten, handeln Intellektuelle in ihrer politischen und 
öffentlichen Rolle als Einzelpersonen und ausdrücklich zwar als Experten einer 
Disziplin, aber mit allgemein kommentierendem und Rat gebendem Anspruch. 
Sie verkörpern damit die traditionelle Zuschreibung eines weisen, gelehrten 
Ratgebers, wie wir sie seit dem Mittelalter kennen. Damals meist Theologen 
oder Juristen, waren sie bei öffentlichen Konflikten und in politischen Entschei-
dungssituationen gefragt und wirkten insofern in die zeitgenössischen Öffent-
lichkeiten hinein, allemal in die höfische Öffentlichkeit. 

Hier muss weiterhin ein zentrales Diskussionsfeld bei der Arbeit am Thema 
liegen: Inwiefern können wir von Intellektuellen und von deren politischer oder 
öffentlicher Rolle für die Vormoderne sprechen? 

4. Seit wann gab es Intellektuelle?

Jüngst sind wichtige Impulse für eine Diskussion zum Mittelalter gesetzt wor-
den, mit Frank Rexroths „Fröhlicher Scholastik“ von 2018 und mit der von 
ihm betreuten Dissertation von Marcel Bubert, der in seiner 2019 erschiene-
nen Monographie über den Streit um den Nutzen der Philosophie von einem 
Artisten und Dichter des 13. Jahrhunderts (Johannes de Garlandia) aussagt, 
dass dieser, der öffentlichen Vermittlung antiken Wissens und moralischer 
Ermahnung in seinen Schriften wegen, als „öffentlicher Intellektueller“ zu ver-
stehen sei.9 Der Konzilstheologe Jean Gerson sah sich in der zweiten Hälfte des 
14. und im frühen 15. Jahrhundert im „Spannungsfeld zwischen wissenschaft-
licher Autonomie und gesellschaftlicher Nutzerwartung“ und auch er forderte, 
„kritisch Stellung zu beziehen“.10

8	 Vgl. Hauke Brunkhorst, Die Macht der Intellektuellen, in: Intellektuelle (Anm. 4), 
S. 32–37.

9	 Frank Rexroth, Fröhliche Scholastik. Die Wissenschaftsrevolution des Mittelalters, 
München 2018; Marcel Bubert, Der Streit um den Nutzen der Philosophie an der mit-
telalterlichen Universität Paris (Education and Society in the Middle Ages and Renais-
sance 55), Leiden/Boston 2019, S. 328.

10	 Ebd., S. 570.



Intellektuelle. Zur Einführung 5

Immerhin ist der früheste Forschungsansatz bekanntlich mit Jacques Le 
Goffs „Les intellectuels au Moyen Âge“ bereits 1957 entstanden. In der deut-
schen Mediävistik spielte das Thema damals keine tragende Rolle; die erste 
deutsche Übersetzung wurde 1986 veröffentlicht. Seither ist das Buch zu einem 
Klassiker geworden, die vorerst letzte deutsche Übersetzung kam 2014 heraus. 
Noch nicht mit der klerikalen monastischen Kultur, sondern erst im urbanen 
Milieu der entstehenden Universitäten, der Wissenschaft der Scholastik und 
deren gesellschaftlichem Wirkungspotential sieht Le Goff die Intellektuellen 
als soziale Formation entstehen und bis zum späten Mittelalter fortwirken.11 

Im Widerstreit zwischen einem allgemeinen Geltungsanspruch von Ge-
lehrten und deren situativer öffentlicher Wirksamkeit wurde zwischenzeitlich 
erwogen, die ersten Intellektuellen in der Zeit des Renaissance-Humanismus 
oder erst der Aufklärung, sogar nicht vor dem Beginn des 20. Jahrhunderts 
verorten zu wollen.12 Von der Wirkungschance von Intellektuellen durch ein-
greifendes Denken ist in einer Publikation von 2007 für die Moderne gespro-
chen worden.13 Le Goff hatte gerade in der Selbstenthaltung vieler Humanisten 
gegenüber dem öffentlichen Diskurs die Zeit der Intellektuellen mit öffentli-
cher Wirkung beendet gesehen. Eine communis opinio zu dieser Frage gibt es 
bislang nicht. 

Der französische Mediävist Jacques Verger hat 1997 einen Band über die 
Gelehrten in der Gesellschaft des späten Mittelalters veröffentlicht, aber nicht 
von Intellektuellen, sondern von „gens de savoir“ gesprochen.14 Verger fragt 
nach den praktischen und funktionalen Wirkungen und verzichtet auf das 
Wortfeld der Intellektualität. Auch die semantische Abgrenzung des Intellek-
tuellenbegriffs zur Terminologie von Gelehrten, Universitätsangehörigen oder 
Akademikern einerseits, Eliten, sozialen oder Funktions- und Wissenseliten 
andererseits, ist bislang nur unscharf entwickelt.

Bereits in Max Webers posthumem Werk „Wirtschaft und Gesellschaft“ 
von 1921/22 wird von einer „mittelalterlichen Intellektuellenschicht“ gespro-
chen.15 Wie noch heute, bleibt der Begriff historisch und phänomenologisch 
unscharf. Um 1900 erstmals aufgekommen, ist der Intellektuellenbegriff erst 
seit ungefähr 30 Jahren im allgemeinen Sprachgebrauch üblich geworden, aber 
niemals eindeutig definiert und oft umstritten geblieben. Nicht nur in Bezug auf 

11	 Andreas Gipper, Der Intellektuelle. Konzeption und Selbstverständnis schriftstelleri-
scher Intelligenz in Frankreich und Italien 1918–1930, Stuttgart 1992, S. 25–28, hier 
bes. S. 26.

12	 Richard Faber (Hg.), Was ist ein Intellektueller? Rückblicke und Vorblicke, Würzburg 
2012, S. 9.

13	 Ingrid Gilcher-Holtey, Eingreifendes Denken. Die Wirkungschance von Intellektuellen, 
Weilerswist 2007.

14	 Jacques Verger, Les gens des savoir en Europe à la fin du Moyen Âge, Paris 1997.
15	 Ebd., S. 26, Anm. 3 (mit Verweis auf die Ausgabe von 1980, S. 601).



6 Martin Kintzinger

die NS-Diktatur, auch in den gesellschaftlichen Umbrüchen der Nachkriegszeit 
gehörte es vor allem in Deutschland und Frankreich zum öffentlichen Diskurs, 
dass einerseits das mangelnde politische Engagement der Intellektuellen in 
politischen Krisen oder unter schwierigen äußeren Bedingungen, andererseits 
deren politische Parteinahme beklagt wurde.16

1984 sah Jean-François Lyotard sogar ein „Grabmal des Intellektuellen 
(tombeau de l‘ intellectuel)“ aufgetan.17 Er fand den Anlass für dieses drasti-
sche Verdikt in der (als unverantwortlich wahrgenommenen) Selbstenthaltung 
der Intellektuellen im öffentlichen Diskurs, die Ursache aber in der Verunsi-
cherung der Erkenntnisfähigkeit durch Verlust eines universellen Wahrheits-
bewusstseins in der zeitgenössischen Gesellschaft. Indem es keine modernen 
Ideenkämpfe mehr gebe, hätten die Intellektuellen ihre gesellschaftliche Rolle 
als deren Träger verloren.18 In der französischen Forschung nahm man die Dis-
kussion zum Anlass systematischer historischer Recherche. Ein Jahr später, 
1985, gründete sich eine interdisziplinäre Gruppe unter dem programmati-
schen Titel „Groupe de recherche sur l’histoire des intellectuels“.19

Bis heute wird das 20. Jahrhundert häufig als „Jahrhundert der Intellek-
tuellen“ bezeichnet, angefangen bei Émile Zolas „J’accuse“ von 1898 und 
bis zur Parteinahme in ideologischen Konflikten der Zeit des Kalten Krie-
ges. Der Intellektuellenbegriff ist hier, wie es Daniel Morat 2011 feststellte, 
„zunächst keine wissenschaftliche Analysekategorie, sondern ein politischer 
Kampfbegriff“.20

Die Irritation angesichts der öffentlichen Rolle der Intellektuellen gehört 
wohl ausdrücklich ins 20. Jahrhundert. Es waren die existentiellen Erfahrungen 
des Kulturbruchs in der NS-Diktatur und der Probleme der Neuausrichtung da-
nach, zweifellos auch diejenigen des totalitären Systems in der DDR und des 
inneren Terrors in der Bundesrepublik, in Frankreich und Italien seit 1970, die 

16	 Vgl. Günther Rüther, Die Unmächtigen. Schriftsteller und Intellektuelle seit 1945, 
Göttingen 2016. Von dem Vergleich zwischen der Bundesrepublik und der DDR ist 
ansonsten erstaunlicherweise bislang selten gehandelt worden.

17	 Jutta Schlich, Geschichte(n) des Begriffs ‚Intellektuelle‘. Begriffsgeschichte im allge-
meinen und im besonderen – methodische Überlegungen – Chronik und Hermeneutik 
von Begriffsgeschichten im Intellektuellen-Diskurs, in: Intellektuelle im 20. Jahrhun-
dert in Deutschland, hg. von ders., Tübingen 2000, S. 1–112, hier S. 60 (mit Verweis 
auf die deutsche Übersetzung 1985; französischer Originaltitel: Tombeau de l’intellec-
tuel et autres papiers, Paris 1984).

18	 Daniel Morat, Intellektuelle und Intellektuellengeschichte, in: Docupedia-
Zeitgeschichte, 20.11.2011 <http://docupedia.de/zg/morat_intellektuellengeschichte_
v1_de2011> (09.09.2019).

19	 Isabella von Treskow, Geschichte der Intellektuellen in der Frühen Neuzeit. Stand-
punkte und Perspektiven der Forschung, in: Intellektuelle in der Frühen Neuzeit, hg. 
von Luise Schorn-Schütte, Berlin 2010, S. 15–32, hier S. 16.

20	 Morat, Intellektuelle (Anm. 18), S. 6.

http://docupedia.de/zg/morat_intellektuellengeschichte_v1_de2011
http://docupedia.de/zg/morat_intellektuellengeschichte_v1_de2011


Intellektuelle. Zur Einführung 7

zu pauschalen, parteilichen Inanspruchnahmen wie Verdikten über Intellektu-
elle führten.21 Der dabei auftretende Antiintellektualismus von Intellektuellen 
im politischen Diskurs zeigt die Fragilität derartiger Zuschreibungen.22

Der jüngst verstorbene Hamburger Historiker Axel Schildt arbeitete an ei-
nem Projekt über die Intellektuellengeschichte der Bundesrepublik. Darin wird 
auch die Rolle deutscher Hochschullehrer seit den 1950er Jahren als gesell-
schaftlich geachteter public intellectuals thematisiert.23 In einem von Schildt 
2016 veröffentlichten Band über „Ausländische intellektuelle Einflüsse in der 
Bundesrepublik bis 1990“ war zentral von Jean-Paul Sartre die Rede.24 Heute 
vielfach als letzter klassischer Intellektueller bezeichnet, sah er selbst die Intel-
lektuellen als „monstres sacrés“.25

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts hatte man noch die den Ge-
lehrten allmählich zugeschriebene öffentliche Bedeutung als Statusgewinn an-
genommen. Nicht zufällig mehren sich in den letzten Jahren Publikationen 
zur „intellektuellen Biographie“ historischer Akteure in der zweiten Hälfte 
des 19. und im frühen 20. Jahrhundert oder zu ihrem Verständnis als „öffent-
liche Intellektuelle“. Erst im letzten Drittel des 20. Jahrhundert scheint sich 
der Streit um die gesellschaftliche Rolle der Intellektuellen wieder beruhigt zu 
haben – jedenfalls im europäischen Westen, hier allerdings mit der Gefahr der 
Beliebigkeit, distanzierender Historisierung oder funktionaler Spezifizierung, 
während die öffentliche Wirkung der Intellektuellen in den Ländern Ostmittel-
europas / Zentraleuropas weiterhin gefragt und brisant war und zum Teil noch 
oder wieder ist. 

Es bleibt allerdings dabei, dass die französische Historiographie die Spit-
zenposition bei der Beschäftigung mit dem Thema hat. Weiterhin ist in der 
Mittelalterforschung die Verwendung der „intellectuels“ einerseits synonym 
zur Wissensgeschichte allgemein, andererseits speziell zur Bezeichnung von 
Gelehrten und ihrer politischen Wirkung üblich.26 Dominant bleibt die Unter-
suchung zu Moderne und Gegenwart. So wie Michel Winock mit seinem Buch 

21	 S. hierzu Anm. 17.
22	 Faber, Was ist ein Intellektueller? (Anm. 13), S. 7f. Dietz Bering, „Intellektueller“: 

Schimpfwort – Diskursbegriff   – Grabmal?, in: Intellektuelle (Anm. 4), S. 5–12.
23	 Vgl. Axel Schildt, Medien-Intellektuelle in der Bundesrepublik Deutschland, Göttingen 

2020.
24	 Axel Schildt (Hg.), Ausländische intellektuelle Einflüsse in der Bundesrepublik bis 

1990, Göttingen 2016.
25	 Dorothea Wildenberg, Sartres „heilige Monster“, in: Intellektuelle (Anm. 4), S. 19–25, 

hier S. 19. Faber, Einleitung (Anm. 12), S. 8f.
26	 Vgl. Jacques Paul, Histoire intellectuelle de l’Occident médiéval, Paris 1998. Ders., 

Culture et vie intellectuelle dans l‘ Occident médiéval. Textes et documents, Paris 
1999. Carla Bozzolo, Claude Gauvard, Hélène Millet (Hgg.), Humanisme et politi-
que en France à la fin du Moyen Âge (Histoire ancienne et médiévale 156. Série du 
LAMOP 4), Paris 2018: La pensée politique des intellectuels, S. 171–221.



8 Martin Kintzinger

„Le siècle des intellectuels“ von 1997 das 20. Jahrhundert neu interpretierte, 
markiert Pierre Rosanvallon 2018 mit „Notre histoire intellectuelle et poli-
tique“ für die Jahre 1968 bis 2018 einen aussichtsreichen Weg für die wei-
tere Diskussion.27 Winock sah noch nach Sartre das Ende der Intellektuellen, 
während Rosanvallon weiterdenkt.28 Er kennt die Kategorie einer „curiosité 
intellectuelle“ und führt eine für unser Thema folgenreiche Unterscheidung 
ein, diejenige zwischen den „intellectuels“ und den „universitaires spéciali-
sés“.29 Ganz im Gegensatz zu Lyotard sieht Rosanvallon seit den 1980er Jahren 
in Europa gerade kein Ende der Intellektuellen, sondern, auch wegen der 
Herausforderungen im östlichen Europa und ihrer Wirkung auf den Westen, 
„un nouvel âge intellectuel“.30

5. Was bleibt zu fragen?

Es bleibt die zentrale Frage, wie wir im historischen Zugriff die Repräsentanten 
von Universitätsgelehrsamkeit und Wissenschaft in ihrem Verhältnis zur Intel-
lektualität als Expertise und öffentlicher Rolle verstehen und darstellen. Dabei 
ist die Herausforderung in der heutigen Gegenwart und die Longue durée der 
Geschichte vom Mittelalter bis zur Moderne nicht zu trennen. Die Verbindung 
beider Perspektiven zeigt die unabweisbare historische Bedingtheit der Gegen-
wart wie die bleibende Aktualität und gesellschaftliche Relevanz des Themas.

Von der neuen Form eines spezifischen Intellektuellen nach dem vermeint-
lichen Ende des universalen, klassischen Intellektuellen hat Michel Foucault 
gesprochen, von einem kollektiven Intellektuellen Pierre Bourdieu und ihm 
folgend wurde neuerdings ein Expertenintellektueller identifiziert.31 Caspar 
Hirschi hat zuletzt die Diskussion um den aus der Sicht der Universitätsfor-
schung besonders interessierenden „Wissenschaftsintellektuellen“ eröffnet. 

27	 Pierre Rosanvallon, Notre histoire intellectuelle et politique 1968–2018 (Les livres du 
nouveau monde), Paris 2018.

28	 Zu Winock: Peter Jehle, Warum wir einen von Antonio Gramsci und Jean-Paul Sartre 
inspirierten Intellektuellen-Begriff brauchen, in: Faber, Was ist ein Intellektueller 
(Anm. 13), S. 182–192, hier S. 182.

29	 Ronsanvallon, Notre histoire intellectuelle (Anm. 28), S. 52, 106.
30	 Ebd., S. 129–133.
31	 Morat, Intellektuelle (Anm. 19), S. 9. Philipp Korom, Der Aufstieg des Expertenintellek-

tuellen. Eine kritische Auseinandersetzung mit Bourdieus Soziologie des Intellektuel-
len, in: SWS-Rundschau 52 (2012), S. 69–91, <https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/
handle/document/38189/ssoar-sws-2012-1-korom-Der_Aufstieg_der_Expertenintel-
lektuellen_eine.pdf?sequence=1&isAllowed=y&lnkname=ssoar-sws-2012-1-korom-
Der_Aufstieg_der_Expertenintellektuellen_eine.pdf> (26.01.2022).

https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/38189/ssoar-sws-2012-1-korom-Der_Aufstieg_der_Expertenintellektuellen_eine.pdf?sequence=1&isAllowed=y&lnkname=ssoar-sws-2012-1-korom-Der_Aufstieg_der_Expertenintellektuellen_eine.pdf
https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/38189/ssoar-sws-2012-1-korom-Der_Aufstieg_der_Expertenintellektuellen_eine.pdf?sequence=1&isAllowed=y&lnkname=ssoar-sws-2012-1-korom-Der_Aufstieg_der_Expertenintellektuellen_eine.pdf
https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/38189/ssoar-sws-2012-1-korom-Der_Aufstieg_der_Expertenintellektuellen_eine.pdf?sequence=1&isAllowed=y&lnkname=ssoar-sws-2012-1-korom-Der_Aufstieg_der_Expertenintellektuellen_eine.pdf
https://www.ssoar.info/ssoar/bitstream/handle/document/38189/ssoar-sws-2012-1-korom-Der_Aufstieg_der_Expertenintellektuellen_eine.pdf?sequence=1&isAllowed=y&lnkname=ssoar-sws-2012-1-korom-Der_Aufstieg_der_Expertenintellektuellen_eine.pdf


Intellektuelle. Zur Einführung 9

Dieser Typus des Intellektuellen sei heute wieder gefragt, so konstatiert er, 
„doch in der Politik stößt auch weiser Rat auf taube Ohren“.32

Nehmen wir Heutigen angesichts der aktuellen Herausforderungen den 
Appell zur „Rückkehr des politischen Intellektuellen“ oder zu dessen „Neu-
fundierung“ auf?33 Gehen wir dabei von einem professionellen Experten aus, 
der seine Rolle als Fachintellektueller und öffentlicher Intellektueller sucht 
oder folgen wir, unter anderem mit Sartre, einer eher demokratischen Vorstel-
lung von der potentiellen Befähigung jedes Menschen, auch ohne spezifische 
Expertise, zum öffentlichen Intellektuellen als zeitkritischer Kommentator?

Dass Intellektuelle sowohl Männer als auch Frauen sein konnten und kön-
nen, sollte zu unseren Erkenntnishorizonten gehören.34 Ebenso sollte nicht 
übersehen sein, dass Intellektuelle sowohl innerhalb wie außerhalb von Ord-
nungen und Systemen bestehen, ebenso Repräsentanten wie Kritiker, angepasst 
wie widerständig sein konnten und können. Die bislang offene Begriffsverwen-
dung ist hier eine Chance zur Neuorientierung. 

Dass Intellektuelle in allen Facetten ihrer Existenz ein räumlich wie zeitlich 
unbegrenztes, historisches Phänomen sind, die aktuelle Weitung zur interkul-
turellen und Globalgeschichte mithin eine Chance für die Intellektuellenfor-
schung sein kann, wirkt ermutigend. Alles dies dürfte Hochschullehrer/innen 
nicht zuletzt schon deshalb sehr bewusst sein, weil sie selbst dem intellektuel-
len Milieu und den daraus folgenden Rollenerwartungen angehören. 

32	 Caspar Hirschi, Warum nicht das Schlimmste verhindern? Mit steilen Thesen in die 
Zukunft oder mit kühlem Blick auf Reformkurs: Der Wissenschaftsintellektuelle ist 
wieder gefragt. Doch in der Politik stößt auch weiser Rat auf taube Ohren, in: Frank-
furter Allgemeine Zeitung (02.01.2019), S. N 4.

33	 Golz, Editorial, in: Intellektuelle (Anm. 4), S. 2, unter Verweis auf Tony Judt. Bering, 
„Intellektueller“ (Anm. 23), S. 12.

34	 Vgl. Barbara Vinken, Die Intellektuelle: gestern, heute, morgen, in: Intellektuelle 
(Anm. 4), S. 13–18.





Unerwünschte Experten 

Der Intellektuellengestus in der gelehrten Praxis 
des 12. Jahrhunderts

Frank Rexroth

1. Gab es in der Vormoderne Intellektuelle?

Auch wenn es um vormoderne Kulturen geht, ist in den historischen Wissen-
schaften immer wieder von Intellektuellen die Rede. Dabei bleibt oft unklar, was 
hierunter verstanden werden soll. Im Anschluss an französische Autor*innen 
hat Isabella von Treskow zwischen einem weiten und einem engen Gebrauch 
dieses Begriffs unterschieden, um die Bandbreite der Verwendungsweisen zu 
klären.1 Tatsächlich zeigt schon eine oberflächliche Sichtung der entsprechen-
den Publikationen, dass der Begriff häufig in einem weiten und recht unspezifi-
schen Sinn verwendet wird, als ein Synonym etwa für „Gelehrte“, „Gebildete“, 
„Träger höheren Wissens“, und dies zumal dann, wenn deren Wirken auf die 
eine oder andere Weise politische Relevanz erlangte. Angesichts des semanti-
schen Befunds zur Wortfamilie um „intellektuell“ kann dies auch nicht weiter 
erstaunen. Das Projekt „Deutscher Wortschatz“ an der Universität Leipzig, das 
auf einem großen und aktuellen Corpus von Zeitungseinträgen beruht, ver-
zeichnet als häufige Kookkurrenzen von „intellektuell“ (was mithin Adjektiv, 
Adverb oder der Stamm eines Substantivs sein kann): „emotional“ (wohl in der 
Fügung „intellektuell und emotional“), „moralisch“, „überfordert“, „unterfor-
dert“ oder „überlegen“. Offenbar meint „intellektuell“ in einem weiten Sinn: 
den Verstand oder das Denken betreffend, kognitiv.2 Die Bedeutungsverengung 

1	 Isabella von Treskow, Geschichte der Intellektuellen in der Frühen Neuzeit. Standpunkte 
und Perspektiven der Forschung, in: Intellektuelle in der Frühen Neuzeit, hg. v. Luise 
Schorn-Schütte (Wissenskultur und gesellschaftlicher Wandel 38), Berlin 2010, S. 15–
32, v. a. S. 19–28; vgl. Kritik in der Frühen Neuzeit – Intellektuelle avant la lettre. Eine 
Einleitung, in: Kritik in der Frühen Neuzeit: Intellektuelle avant la lettre, hg. v. Rainer 
Bayreuther, Meinrad von Engelberg, Sina Rauschenbach und Isabella von Treskow, Ein-
leitung (Wolfenbütteler Forschungen 125), Wiesbaden 2011, S. 9–31; sowie den Beitrag 
von Isabella von Treskow zu diesem Band. – Für Anregungen und Kritik danke ich Nils 
Bock (Münster), Albert Busch, Gitta Windt, Elsabeh Sonderhoff, Luisa Deppe und den 
Teilnehmer*innen des James Lydon Research Seminar, Trinity College Dublin.

2	 Deutscher Wortschatz, 1998–2021, <https://corpora.uni-leipzig.de/de/res?corpu-
sId=deu_newscrawl-public_2018&word=intellektuell> (29.01.2021).

https://corpora.uni-leipzig.de/de/res?corpu-sId=deu_newscrawl-public_2018&word=intellektuell
https://corpora.uni-leipzig.de/de/res?corpu-sId=deu_newscrawl-public_2018&word=intellektuell


12 Frank Rexroth

des Substantivs „Intellektueller“ auf jenen Gehalt hin, der uns vor Augen steht, 
wenn wir an Judith Butler oder Noam Chomsky denken, bleibt ausschließlich 
auf die substantivierte Form „Intellektuelle(r)“ beschränkt und lässt den Ge-
halt des Adjektivs sowie weiterer naher Nachbarn wie „Intellekt“ oder „Intel-
lektualität“ weitestgehend unberührt. Die Wortfamilie bleibt also insgesamt 
polysem, und einzig das Nomen „Intellektueller“ war einem – freilich halbher-
zig vollzogenen – Monosemierungs-Prozess unterworfen. Bekanntlich wurde 
diese Bedeutungsverengung im Frühjahr des Jahres 1898 angestoßen, während 
der Dreyfus-Affäre, und hier wiederum in dem publizistischen Kampf, der den 
Prozess und seine Nachgeschichte begleitete. Schon in den frühen Jahren des 
20. Jahrhunderts fühlten sich die Herausgeber von Lexika veranlasst, dem Be-
griff einen Eintrag zu widmen.3

Der Intellektuelle ist daher zunächst einmal eine Figur, die man aufs erste 
Beschauen historisch präzise zu verorten vermag und deren Karriere im 
politischen Diskurs um 1900 begann und erst von dort aus – sekundär also 
– Einzug in der Wissenschaft hielt. Die wissenschaftliche, insbesondere die 
soziologische Bestimmung dessen, was man unter einem „Intellektuellen“ ver-
stehen könnte, wurde erst Jahre nach der Affäre Dreyfus von Karl Mannheim 
in Angriff genommen. Von dessen Werk über „Ideologie und Utopie“ von 
1929 spannten sich die Bestimmungsversuche über Joseph Schumpeter und 
M. Rainer Lepsius bis zu Dietz Bering.4 Die wissenschaftliche Debatte verlief 
dabei parallel zu der ungebrochenen Verwendung in der politischen Publizistik 
und der Bildungssprache und sie nährte sich auch aus dieser. Eine Besonderheit 
von Arbeiten wie derjenigen Berings besteht darin, dass sie den wissenschaft-
lichen und den politischen Diskurs zusammenlesen, den Zeitungsgebrauch 
des Begriffs mit demjenigen in den Kultur- und den Sozialwissenschaften zu 
verbinden versuchen. Auf diese Weise bieten sie wertvolle Anhaltspunkte da-
für, wie während des 20. Jahrhunderts Bildungs- und Wissenschaftssprache 
ineinandergriffen. 

Die Tatsache, dass der Begriff „Intellektueller“ historisch so präzise ver-
ortet werden kann, hat für manche Forscher*innen den Schluss nahegelegt, 
dass auch die mit ihm bezeichnete Sache ein Kind des Jahres 1898 sei, dass 

3	 Dietz Bering, Die Intellektuellen. Geschichte eines Schimpfwortes, Stuttgart 1978, 
S. 39–43; Ders. (Hg.), Die Intellektuellen im Streit der Meinungen, Berlin 2011; Ingrid 
Gilcher-Holtey, Eingreifendes Denken. Die Wirkungschancen von Intellektuellen, Wei-
lerswist 2007, S. 10f. und 73–85.

4	 Karl Mannheim, Ideologie und Utopie (Schriften zur Philosophie und Soziologie 3), 
Bonn 1929; Joseph A. Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie (Mensch 
und Gesellschaft 7), Bern 1946; Mario Rainer Lepsius, Kritik als Beruf. Zur Soziolo-
gie der Intellektuellen, in: Ders., Interessen, Ideen und Institutionen, Opladen 1990, 
S. 270–285.



Unerwünschte Experten 13

Zolas Aufmacher für die Ausgabe von L’Aurore vom 13. Januar dieses Jahres 
die europäische Geschichte des Intellektuellen eröffnete. Von einem solchen 
heroischen Ur-Ereignis, das die Strukturen des Politischen angeblich irrever-
sibel veränderte, ließ sich unter diesem Vorverständnis eine Erzählung ent-
spinnen, die über die Phasen der Unterdrückung und des Heroismus bis zur 
Postmoderne reicht; von letzterer konnte man dann behaupten, dass sie den 
Intellektuellen aus dem Raum des Politischen verbannt habe.5

Historiker*innen der ferneren europäischen Vergangenheit unterliefen 
diese Meistererzählung allerdings. So haben Vertreter*innen ganz verschiede-
ner historischer Kulturwissenschaften zwar an der Annahme einer zentralen 
Bedeutung der Dreyfus-Affäre festgehalten, die Spuren „des“ Intellektuellen in 
der europäischen Geschichte aber dennoch weiter zurückverfolgt, etwa bis zu 
Voltaires Publizistik, zu den Justizskandalen des Ancien Régime der 1760er 
Jahre, in deren Zusammenhang eine breite Öffentlichkeit das Verbrechen als 
entscheidenden Lackmustest für die Korrekturbedürftigkeit des Politischen 
entdeckte.6 Aber auch mit dieser historischen Festlegung auf die Ära der eu-
ropäischen Aufklärung ist noch nicht alles gesagt. Gleich mehrere Bände zu 
Intellektuellen der nachreformatorischen Ära sind in den vergangenen Jahren 
erschienen.7 Weithin bekannt ist Jacques Le Goffs Buch über „Les intellectu-
els au Moyen-Age“. Dessen Autor hatte sich an Antonio Gramscis Kritik des 
„organischen“, also des staatstragenden Intellektuellen orientiert und mit der 
Geschichte des mittelalterlichen Pariser Gelehrtentyps, der im 12. Jahrhundert 
entstand und im 13. Jahrhundert zur Domäne von Professoren, Staatsbeamten 
und Stützen des Systems wurde, eine Parabel auf seine eigene Gegenwart ge-

5	 Dietz Bering, „Intellektueller“. Schimpfwort – Diskursbegriff – Grabmal?, in: Aus 
Politik und Zeitgeschichte 60 (2010), S. 5–12, v. a. S. 11f. unter der Überschrift „Die 
Postmoderne – tödliches Gift für Intellektuelle?“.

6	 Luc Boltanski, Rätsel und Komplotte. Kriminalliteratur, Paranoia, moderne Gesell-
schaft, Berlin 2013, S. 123–126; Kirill Abrosimov, Die Genese des Intellektuellen im 
Prozess der Kommunikation. Friedrich Melchior Grimms ‚Correspondance littéraire‘, 
Voltaire und die Affäre Calas, in: Geschichte und Gesellschaft 33 (2007), S. 163–197. 
Auf dieser Linie liegt auch Caspar Hirschis jüngstes Buch, das der Affäre Calas so 
viel Raum widmet wie der Dreyfus-Affäre 130 Jahre später: Caspar Hirschi, Skandal-
experten, Expertenskandale. Zur Geschichte eines Gegenwartsproblems, Berlin 2018. 
Im „Intellektuellen“-Eintrag im jüngsten „Staatslexikon“ wird wie selbstverständlich 
die Ära der Aufklärung, die Entfaltung des Zeitschriftenwesens und des Buchhandels, 
die Anhebung des Bildungsniveaus und die Säkularisierung des Denkens dafür verant-
wortlich gemacht, dass Diderot, Voltaire oder Lessing als Intellektuelle auf der euro-
päischen Bühne erschienen. Jens Hacke, Art. „Intellektuelle“, in: Staatslexikon, Bd. 3, 
Freiburg u. a. 82019, Sp. 348–350.

7	 Jutta Held (Hg.), Intellektuelle in der Frühen Neuzeit, München 2002; Intellektuelle in 
der Frühen Neuzeit (Anm. 1); Kritik in der Frühen Neuzeit (Anm. 1).



14 Frank Rexroth

schaffen, auf das Frankreich der ausgehenden 1950er Jahre. Le Goffs „Intellec-
tuels“ ist ein schmissiges und doch recht politisches Buch: Die Geschichte des 
Mittelalters wird als Aufforderung an Gelehrte behandelt, auch für die Gegen-
wart über den korrumpierenden Effekt des sozialen Erfolgs nachzudenken.8

Andere Autor*innen greifen noch viel weiter in Zeit und Raum zurück. So 
setzen Theolog*innen und Religionswissenschaftler*innen die Kategorie des 
achsenzeitlichen Propheten, insbesondere der sogenannten Oppositionspro-
pheten, in eine Beziehung zu unseren Vorstellungen vom Intellektuellen. Diese 
Entscheidung verdient schon deshalb Aufmerksamkeit, weil die Intellektuellen 
des 20. Jahrhunderts häufig auch als moderne Propheten tituliert wurden und 
weil die religiöse oder quasireligiöse Fundierung der Intervention von Intel-
lektuellen durchaus schon aufgefallen war.9 Michael Borgolte vermittelte diese 
Sichtweise, die auf Shmuel Eisenstadt zurückgeht, an die Historiker*innen: In-
tellektuelle, das waren schon die Propheten und Priester des alten Israel, dann 
die jüdischen Weisen, aber auch „die griechischen Philosophen und Sophisten, 
die chinesischen Literaten, die hinduistischen Brahmanen, die Mitglieder der 
buddhistischen Sanghas und die islamischen Ulema.“10

8	 Jacques Le Goff, Die Intellektuellen im Mittelalter, Stuttgart 42001. Dazu Frank Rex-
roth, Fröhliche Scholastik. Die Wissenschaftsrevolution des Mittelalters (Historische 
Bibliothek der Gerda Henkel Stiftung), München 22019, S. 27–29. Ein noch junges 
Beispiel für den Gebrauch des „weiten“, wenig spezifischen Intellektuellenbegriffs:  
Kathryn Kerby-Fulton, Katie Ann-Marie Bugyis und John van Engen (Hg.), Women 
Intellectuals and Leaders in the Middle Ages, Cambridge 2020.

9	 Vorsichtig zustimmend, vor allem aber über diese Diskussion das Bild des Propheten 
klärend: Jürgen Ebach, Intellektuelle als Propheten – Propheten als Intellektuelle, in: 
Was ist ein Intellektueller? Rückblicke und Vorblicke, hg. v. Richard Faber, Würzburg 
2012, S. 21–38. Entschiedener Hermann Häring: „Die Propheten waren die Intellektuel-
len ihrer Zeit“, in: ebd., S. 22. Friedrich Wilhelm Graf, Propheten moderner Art? Die 
Intellektuellen und ihre Religion, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 40 (2010), S. 26–31. 
Die Validität der Achsenzeit-Theorie selbst wird aktuell wieder kritisch diskutiert, so bei 
Jan Assmann, Achsenzeit. Eine Archäologie der Moderne, München 2018.

10	 Das Eisenstadt-Zitat bei Michael Borgolte, Universität und Intellektueller. Erfindungen 
des Mittelalters unter dem Einfluss des Islam?, in: Mittelalter in der größeren Welt. Es-
says zur Geschichtsschreibung und Beiträge zur Forschung, hg. v. Tilmann Lohse und 
Benjamin Scheller, (Erstveröffentlichung 2008) Berlin 2014, S. 261–282, hier S. 278, 
differenzierend dann S. 279–281. Paul Zanker, ein Archäologe, verwendete in seiner 
Arbeit über „Die Maske des Sokrates“ zwar vordergründig einen eher weichen Begriff 
des Intellektuellen, sorgte mit seinem Werk aber doch für Aufmerksamkeit weit über 
die Altertumswissenschaften hinaus, weil er das Interesse am Habitus des Intellektuel-
len ins Blickfeld rückte. Paul Zanker, Die Maske des Sokrates. Das Bild des Intellek-
tuellen in der antiken Kunst, München 1995.



Unerwünschte Experten 15

2. Der Gestus des Intellektuellen

Will man allerdings das Konzept des Intellektuellen so fassen, dass es sich 
in einer trennscharfen Weise von seinen Nachbarn – dem „Gelehrten“, dem 
„Studierten“, dem „Experten“, dem „Praktiker“ und eventuell von dem 
nicht weiter qualifizierten „Querulanten“ – abhebt, scheint es auch für die 
Vormoderne am sinnvollsten zu sein, von der mit der Affäre Dreyfus entstan-
denen Füllung des Begriffs auszugehen und danach zu fragen, unter welchen 
kulturellen Bedingungen sich dessen Inhalte bereits in der Vergangenheit 
eingestellt hatten. Diesem Unterfangen sind die folgenden Seiten gewidmet, 
geleitet von der Zuversicht, dass ein derart kontrollierter Anachronismus ein 
probates Verfahren ist, kulturelle Phänomene sichtbar zu machen, die von 
den Zeitgenossen zwar noch nicht begrifflich gefasst wurden, die aber nichts-
destoweniger Teil ihrer Wirklichkeit waren.11 Das bedeutet, dass am Anfang 
unserer Untersuchung nicht die Frage steht, seit wann es denn ‚tatsächlich‘ 
Intellektuelle gegeben hat, sondern vielmehr, unter welchen historischen 
Bedingungen sich in europäischen Gesellschaften jene kulturspezifischen 
Verhaltensmuster und Merkmale einstellten, die nach unserem heutigen 
Dafürhalten Intellektuelle ausmachen. Damit ist ebenso wenig der Anspruch 
verbunden, dass jene Konstellation erstmals gegeben war, wie derjenige, dass 
es seit jener Zeit durchgehend im beschriebenen Sinn Intellektuelle gegeben, 
dass man also den Anfang einer europäischen Tradition gegriffen.  

Auf jene Verhaltensmuster rekurriert der Begriff „Intellektuellengestus“, 
der im Titel dieser Studie steht. Dieser Gestus soll ein Ensemble kulturell 
variabler, auf Interaktion zielender und häufig als unmittelbare Handlungsauf-
forderungen verstandener Kommunikationsakte bezeichnen. Der Kollektiv-
singular „Gestus“ soll dabei anzeigen, dass es sich um etwas Zusammengesetz-
tes handelt, das als eine Einheit wahrgenommen wurde, eine charakteristische 
Kombination miteinander auftretender Verhaltensweisen und stereotyper 
Sprechakte (deren einzelne man in Anlehnung an George Herbert Mead als 
„Geste“ bezeichnen könnte).12 In diesem Sinn sind es sieben derartige Verhal-

11	 Streng genommen ist der Anachronismus ja ohnehin das Schicksal der Historiker*in-
nen. Da ist das Loraux’sche Prinzip des „kontrollierten“ Anachronismus die bessere 
Lösung. Nicole Loraux, Éloge de l’anachronisme en histoire, in: Le Genre humain 27 
(1993), S. 23–39; Nicole Loraux, The Divided City. On Memory and Forgetting in 
Ancient Athens, (frz. Erstveröffentlichung 1997) New York 2002, S. 245f. Vgl. Peter 
von Moos, Das Öffentliche und das Private im Mittelalter. Für einen kontrollierten 
Anachronismus, in: Das Öffentliche und Private in der Vormoderne, hg. von Gert 
Melville und Peter von Moos, Köln/Weimar/Wien 1998, S. 3–83 und 9–16.

12	 George Herbert Mead, Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbeha-
viorismus. Mit einer Einleitung hg. v. Charles W. Morris, Frankfurt am Main 1968, 
S. 52 Anm. 9, 81 und 85. Zur Semantik des Quellenbegriffs gestus Jean-Claude Schmitt, 



16 Frank Rexroth

tensweisen und Sprechfiguren, die mit der Rede vom „Intellektuellengestus“ 
angesprochen sein sollen: 

1.) Der zentrale Bestandteil jenes intellektuellen Gestus ist die Kritik an einem 
Missstand, unter Umständen in der Steigerungsform einer Anklage – nicht 
unbedingt vor Gericht, sondern stattdessen in dem Resonanzraum desje-
nigen „space of opinion“13, von dem sich der Kritiker Besserung erhofft. 

2.) Diese Kritik wird zweitens vorgetragen mit der Geste der Berufung auf 
höchste Werte, deren allgemeine Verbindlichkeit, ja Unhintergehbarkeit 
vorausgesetzt wird; so etwa die Wahrheit, die Gerechtigkeit oder das Ge-
meinwohl. 

3.) Wiederum durch diese Berufung auf höchste Werte inszeniert sich diese 
Kritik als innere Kritik, das heißt als eine, die sich als Bestandteil ein und 
desselben Wertesystems inszeniert, dem auch der Gegenstand der Kritik 
verpflichtet ist und die damit sowohl das kritisierende Subjekt als auch den 
Gegenstand der Kritik mit einbegreift. Gegenbegriff hierzu wäre die externe 
Kritik, die das Nichtvorhandensein eines Wertekonsenses beziehungsweise 
den Bruch mit der Wertewelt symbolisiert, aus der der Gegenstand der Kri-
tik stammt. Interne Kritik zielt demgegenüber auf die Selbstverbesserung 
eines Zustands anhand von Normen, deren Gültigkeit von den Akteuren 
nicht bestritten werden kann.14

4.)	Begleitet wird der Akt der Kritik von der Attitüde des Unerwünschten, Un-
gebetenen, mithin dessen, der sich zu Wort meldet, ohne dass ihn jemand 
dazu aufgefordert hätte. Dieses Merkmal drückt sich in einer Rhetorik des 
„Ich-kann-nicht-länger-schweigen“ aus. In diesem Sinn haben Peter Berger 
und Thomas Luckmann den Intellektuellen als einen „unerwünschten Ex-
perten“ bezeichnet.15

Die Logik der Gesten im europäischen Mittelalter, Stuttgart 1990, S. 28–31. Schmitt 
verweist häufig auf ein Ensemble von Gesten, die gesamthaft erwartet werden, also auf 
eine soziale Norm bzw. eine Wertvorstellung, letzteres in Abgrenzung von der gesticu-
latio, einem Fehlverhalten, das als unangebracht, ausschweifend, regellos gedacht wird.

13	 Ronald N. Jacobs, Eleanor R. Townsley, The Space of Opinion. Media Intellectuals and 
the Public Sphere, New York 2011; Philipp Korom, Der Aufstieg des Expertenintel-
lektuellen. Eine kritische Auseinandersetzung mit Bourdieus Soziologie der Intellek-
tuellen, in: SWS-Rundschau 52 (2012), S. 69–91, hier S. 78. Zur Inkubatorenfunktion 
der scholastischen Diskursgemeinschaft für den politischen „space of opinion“ im 12. 
und 13. Jahrhundert Richard W. Southern, Scholastic Humanism and the Unification of 
Europe, Bd. 1: Foundations, Oxford 1995, S. 144f.

14	 Karen Gloy, Vernunft und das Andere der Vernunft, Freiburg/München 2001, S. 13–16. 
Dazu auch Titus Stahl, Immanente Kritik. Elemente einer Theorie sozialer Praktiken, 
Frankfurt/New York 2013, S. 26–30.

15	 Peter L. Berger, Thomas Luckmann, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklich-
keit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, (amerikan. Erstveröffentlichung 1966, dt. 



Unerwünschte Experten 17

5.)	Wiederum hiermit eng verbunden ist die Attitüde der Kompetenzüber-
schreitung, die M. Rainer Lepsius ins Zentrum seiner Intellektuellen-
Definition gestellt hat. Ihm zufolge ist der Intellektuelle eine Figur, die 
sich anmaßt, die Verstandeskraft, die ihm auf einem bestimmten Feld zu-
geschrieben wird, ungebeten auf ein anderes Feld zu übertragen – Lepsius 
sprach von „inkompetenter“ Kritik. Auch in diesem Sinn sind Intellektuelle 
unerwünschte Experten: Sie melden sich in einem Bereich zu Wort, für 
den sie von Haus aus nicht zuständig sind. Nicht der Experte für Steuer-
recht, der sich für eine Steuerreform stark macht, inszeniert sich als Intel-
lektueller, sondern der Linguistikprofessor, der gegen den Vietnamkrieg 
anschreibt. 

6.)	Schließlich die Geste des Decouvrierens: Sie indiziert, dass sich dem In-
tellektuellen, der die Fassade des Evidenten zu durchdringen vermag, ein 
viel tiefer liegender, wesentlich gefährlicherer Missstand offenbart (‚Etwas 
viel Größeres steckt hinter dem sichtbaren Skandal‘). An der Oberfläche 
mag ein Justizmord zu beklagen sein, doch dieser entpuppt sich unter dem 
Scharfblick des Kundigen als Epiphänomen einer kriminellen Allianz von 
Militär, Justiz und Kirche. 

7.)	Mit diesen sechs auf die Performativität des Intellektuellen zielenden 
Merkmalen ist als letztes Element eine mediale Dimension verbunden, 
denn der Eintritt des Intellektuellen in den „space of opinion“ setzt ein leis-
tungsfähiges Medium voraus. In Zolas Fall war dies die Tageszeitung, für 
Voltaire das Pamphlet (der libelle), womit man unter Umgehung jeglicher 
Art von Dienst- und Normalweg den direkten Zugang zu seiner Referenz-
Öffentlichkeit suchen kann. 

Nach der Geschichte der vormodernen Intellektuellen zu fragen, sei daher ver-
standen als Reflexion darüber, wann sich im ‚lateinischen‘ Europa im Haushalt 
des Wissens Transformationen ergaben, die die Ausprägung dieses intellek-
tuellen Gestus ermöglicht haben. Zu diesem Zweck wird es im Folgenden 
zunächst kursorisch um einige Veränderungen im (‚höheren‘) Schulen- und 
Bildungswesen gehen, die sich seit etwa 1150 in dem Bereich einstellten (3.). 
Daran anschließend werden zwei Fälle skizziert. Zunächst geht es um den 
(chronologisch etwas später anzusiedelnden) um 1211 gestorbenen jüngeren 
Peter von Blois als Schreiber von Experten- bzw. von Intellektuellenbriefen 
(4.); im Anschluss daran wird von Johannes von Salisbury und seinem Um-
gang mit zwei Skandalen seiner Zeit die Rede sein (5.). Am Ende soll eine 
Bilanz stehen (6.). 

1969) Frankfurt am Main 222009, S. 134, wörtlich in Anm. 106, dazu im Haupttext: 
„Wir neigen dazu, ihn [den Intellektuellen, F.R.] als einen Experten zu bezeichnen, 
dessen Expertise von der Gesellschaft nicht gewünscht wird.“



18 Frank Rexroth

3. Die Besucher der Schulen mischen sich ein

Betrachtet man die Scholastik weniger als geistige Strömung denn als einen 
sozialgeschichtlichen Zusammenhang, dann muss man für die Jahre ab circa 
1070 von einem ausgesprochen szientistischen Milieu sprechen, das mit seiner 
entschiedenen Wendung zur Dialektik von der Euphorie der Wahrheitserkennt-
nis getragen wurde und sich im Lauf dieser Arbeit recht wenig um Fragen der 
Nutzanwendung seines Wissens kümmerte.16 Schon mit dem 1142 gestorbenen 
Peter Abaelard mischen sich allerdings Zweifel in diese szientistische Selbstbe-
schränkung, und in der Generation von Abaelards Schülern steigern sich diese 
Zweifel zu programmatischen Neubestimmungen dessen, wozu das ‚höhere‘ 
Wissen in der Welt dienen sollte. Dialektiker behandelten Probleme wie die 
Frage, ob eine Affirmation eine Enuntiation sei, klagt einer von ihnen. Aber 
es sei doch unklar, ob das dem Leben nütze (ad usum uitae conferat); es sei 
zu wünschen, dass der Dialektiker auch Fragen wie die stellt, ob Vergnügen 
etwas Gutes sei und ob man arbeiten solle, wenn man bedürftig werde.17 Und 
nicht nur die Dialektik sollte diesem ‚practical turn‘ unterworfen werden; auch 
Ärzte sollten aufhören, nur über Elemente, Säfte und Krankheiten zu sprechen, 
sondern stattdessen tatsächlich existierende Patienten heilen. Moralphiloso-
phen sollten aufhören, reine Verbalakrobaten zu sein, denn dadurch ändere 
sich nichts in der Welt.18

Bei diesen Kritikern nehmen die Vorbehalte gegen den Szientismus der 
Vorgängergenerationen in den Jahren ab circa 1150 neue Formen an. Indem 
sie den Schulbetrieb einer kritischen Prüfung unterziehen, üben sie keines-
wegs dieselbe äußere Kritik, die von Männern wie Bernhard von Clairvaux 
oder Wilhelm von Saint-Thierry gegen die scholastischen Schulen vorgebracht 
worden war. Ihre Kritik ist – im oben dargelegten Sinn – interne Kritik, eine 
Haltung, die die Sinnhaftigkeit der gelehrten Tätigkeit keineswegs bestreitet, 
sondern zum Zweck der Selbstverbesserung von „innen“ heraus Änderungen 
anmahnt: Das gelehrte Wissen hat sich – erstens – wieder auf seine Bildungs-
bezogenheit und damit auf seine den Wissenden formende Macht zu besinnen, 
und es soll – zweitens – auf Nützlichkeit bedacht sein.19 Es soll sich den drän-
genden Fragen der Welt zuwenden. 

16	 Zu diesen Veränderungen s. Rexroth, Scholastik (Anm. 8), Kap. 7 u. 8, v. a. S. 264–284 
(„Scholastischer Wissenschafts- und humanistischer Bildungsdiskurs“).

17	 Johannes von Salisbury, Metalogicon 2.11.; John B. Hall, Katherine S. B. Keats-Rohan 
(Hg.), Ioannis Sarisberiensis Metalogicon (Corpus Christianorum Continuatio Medi-
aevalis 98), Turnhout 1991, S. 73.

18	 Johannes von Salisbury, Metalogicon 2.9., Johannes von Salisbury, Metalogicon 
(Anm. 17), S. 70.

19	 Gloy, Vernunft (Anm. 14), S. 13–16.



Unerwünschte Experten 19

Diese kritischen Stimmen aus dem Inneren des Schulbetriebs emanzipieren 
sich so stark vom zeitgenössischen Mainstream, dass in der Nähe des scho-
lastischen Diskurses ein weiterer entsteht, den man als den humanistischen 
Bildungsdiskurs des 12. Jahrhunderts bezeichnen kann.20 In dessen Innerem 
gelten andere Wertmaßstäbe. Die Männer, die ihn tragen, sehen es nicht als 
Lebenszweck an, den Schulen für immer verbunden zu bleiben. Vielmehr 
drängt es sie hinaus in ‚die Welt‘ und in verantwortungsvolle Positionen, wo 
sie ihr erlerntes Wissen zur Anwendung bringen wollen. Zwar klagen sie dann 
häufig, dass sie mehr Zeit auf litterae und studium verwenden würden, wenn 
sie denn könnten. Gerade damit aber unterstreichen sie die Wichtigkeit ihrer 
Verstrickungen in Geschäfte, ihre Verantwortung für eine familia, die ihnen 
Opfer abnötigt. Wie ein Motto für diesen Lebensentwurf mögen sie den Ein-
gangssatz der Cicero zugeschriebenen „Rhetorica ad Herennium“ betrachtet 
haben, der besagt, dass die Geschäfte des Haushalts den Mann davon abhalten, 
genügend Zeit auf das wissenschaftliche Studium zu verwenden.21 Diese Kla-
gen haben für die Zukunft eine ausgeprägt performative Note: Es sind Männer 
von Welt, bedrückt von Verantwortung, die sich demonstrativ nach Studium 
und Kontemplation sehnen.

Anders als im scholastischen Diskurs wird innerhalb des humanistischen 
Diskurses der experientia, der Erfahrung, ein hohes Erkenntnispotential zu-
gebilligt. Man weiß, dass Erfahrungswissen nach der Überzeugung der Scho-
lastiker weniger wert ist als das apriorische Wahrheitswissen der Philosophie, 
jenen Dingen, die immer und vorbehaltlos Gültigkeit besitzen. Aber dennoch 
schätzt man Erfahrung als Quelle von Erkenntnis und propagiert die Ansicht, 
dass nur Träger von Erfahrungswissen in der Welt tatsächlich etwas bewirken 
können.22 Gilt die sinnliche Erfahrung im scholastischen Diskurs als eine trü-
gerische Angelegenheit,23 von der sich die Vernunft nicht irritieren lassen soll, 
so sprechen die Träger des humanistischen Bildungsdiskurses mit Emphase 
von ihrer experientia. Gerne verwenden sie Formulierungen wie „erfahren und 

20	 Rexroth, Scholastik (Anm. 8), S. 267–278.
21	 Rhetorica ad Herennium 1.1.1., hg. v. Theodor Nüßlein, Düsseldorf/Zürich 1994, S. 6: 

Etsi negotiis familiaribus inpediti vix satis otium studio suppeditare possumus, et id ip-
sum, quod datur otii libentius in philosophia consumer consuevimus […].

22	 Johannes von Salisbury, Metalogicon 2.2. Johannes von Salisbury, Metalogicon (Anm. 
17), S. 58: Platons Leistung war es, die Logik nicht auf ihre technische Dimension zu 
reduzieren, sondern sie auf Routine und Übung zu fundieren – usus et exercitatio. Kein 
Rezeptwissen also, sondern erfahrungsgesättigte Praxis.

23	 Die Sinne sind nicht nur zur Wahrheitssuche ungeeignet, sie halten den Verstand sogar 
gewaltsam von der Wahrheitsfindung ab. Charles Burnett et al. (Hg.), Adelard von Bath, 
Conversations with his Nephew. ‚On the Same and the Different‘, ‚Questions on Natural 
Science‘ and ‚On Birds‘‚ (Cambridge Medieval Classics 9), Cambridge 1998, S. 26: 
[…] non modo verum non investigant, set etiam ab veri investigatione animum violenter 
extrudunt.



20 Frank Rexroth

bewährt“, „bekräftigt mit dem Argument der Erfahrung“, „angeleitet von Ge-
wohnheit und Erfahrung“, oder sie sprechen vom „Buch der Erfahrung“, dem 
angeblich Beweiskraft in einer Sache zukommt.24

Ein weiterer wichtiger Unterschied zwischen beiden Diskursen besteht in 
dessen sozialer Selbstverortung. Während man im scholastischen Diskurs das 
gelehrte Wissen so behandelt, als ob es sozial indifferent wäre, das heißt, als ob 
es nicht wichtig sei, wer etwas sage, solange das Gesagte nur wahr sei, spricht 
man im humanistischen Diskurs mit großer Selbstverständlichkeit davon, dass 
Erfahrung und Weisheit eine Sache von Männern in gehobener Position ist, 
von Menschen, die mit Verantwortung beladen sind und deren Wissen daher 
von großer gesellschaftlicher Reichweite ist. In diesem Sinn kann man dann 
eine Versammlung aus geistlichen und weltlichen Würdenträgern als eine scola 
prudentum bezeichnen.25

In ihren Versprachlichungen sind der scholastische Wissenschaftsdiskurs 
und der humanistische Bildungsdiskurs recht verschieden. Das Latein der 
Scholastiker ist technisch, es kultiviert einen unpersönlichen und ausgespro-
chen unsinnlichen Stil, der die Sprecherinstanz nur auf eine sehr unspezifische, 
de-personalisierte Art hervortreten lässt. Dagegen sind die „Humanisten“, wie 
wir sie einmal nennen wollen, sehr stark von Ciceros Latinität gefangen ge-
nommen; sie bemühen sich um schönes, gebildetes, rhetorisch anspruchsvolles 
Latein und thematisieren recht unbefangen ihr Ego. Ihr wichtigstes Medium 
dafür ist der Brief bzw. die Briefsammlung, die im 12. Jahrhundert eine 
goldene Ära erlebt. 

Zum Personal, das seit der Jahrhundertmitte diesen humanistischen Diskurs 
unterhält, gehört als Hauptvertreter der schon genannte Johannes von Salisbury, 
aber auch dessen enger Freund Peter, der Abt von Montier-la-Celle und spä-
tere Abt des Remigiusklosters zu Reims, der zuletzt als Bischof von Chartres 
Johanns Nachfolger sein wird; Gilbert Foliot, der zunächst Abt in Gloucester 
und dann erst Bischof von Hereford, später von London wird; Arnulf, der 
langjährige Bischof von Lisieux; und schließlich der jüngere Peter von Blois, 
der sich in seinem Leben in besonders vielen Rollen erprobte und 1211 als 
Archidiakon von London starb. Um jeden dieser Männer herum gruppiert sich 
eine Menge weiterer Personen, mit denen brieflicher Austausch gepflegt wird. 
Die Corpora ihrer Briefe zeigen die Reichweite des Diskurses, in dem sie sich 
selbst bewegen. Genau genommen ist sogar das gesamte monographische Werk 
Johanns von Salisbury diesem Anliegen gewidmet: Praxisrelevanz sei wichtig, 
so dieser Autor; die Selbstgenügsamkeit der Nur-Dialektiker sei so irreführend 

24	 Rexroth, Scholastik (Anm. 8), S. 275, mit den Nachweisen ebd., S. 419f., Anm. 67.
25	 Elizabeth Revell (Hg.), Peter von Blois, The Later Letters (Auctores Britannici Medii 

Aevi 13), Oxford 1993, Nr. 10, S. 52−62, hier S. 61. Vgl. die Rede von einer congregatio 
prudentum: Peter von Blois, Opera omnia, MPL 1855, Sp. 376B.



Unerwünschte Experten 21

wie die der Nur-Karrieristen in der Welt. Bezeichnenderweise entstehen fast 
alle seine Werke, die diese Botschaft kommunizieren sollen, zu einem Zeit-
punkt, als Johannes die Schulen verlassen hat und in die Kanzlei des Erzbi-
schofs von Canterbury eingetreten ist. Es geht nicht um die Abschaffung oder 
totale Umkrempelung des Schulbetriebs, sondern um die Besinnung darauf, 
wie sich das Wissen der Schulen besser in die Welt einbringen lässt. 

4. Peter von Blois als Beispiel

Auch wenn er chronologisch eine Generation später anzusiedeln ist als unser 
späteres Beispiel Johannes von Salisbury, sei hier zunächst auf Briefe Peters 
von Blois eingegangen – genau genommen: des „jüngeren“ Peter von Blois, 
denn ein gleichnamiger Autor, wahrscheinlich ein enger Verwandter, hat sich 
ebenfalls schreibend einen Namen gemacht.26 An Peters Briefen lässt sich im 
Anschluss an Sir Richard Southern illustrieren, wie die veränderte Haltung 
zum höheren Wissen und der Eintritt des gelehrten Wissens in die Welt der 
Höfe den Raum des Sagbaren nicht nur erweitert, sondern zugleich auch 
binnendifferenziert und um ein starkes selbstreflexives, ja selbstkritisches Mo-
ment erweitert: Das gelehrte Milieu wird zum Träger seiner eigenen Kritik, der 
Kritik wissenschaftlicher Rationalität!27 Ein Resultat dieser Binnendifferenzie-
rung ist, dass Peter in manchen Briefen einen intellektuellen Gestus einnimmt, 
der dem oben skizzierten weitgehend entspricht.

Peter hatte die Schulen circa 25 Jahre lang besucht, zunächst wahrschein-
lich kurz in Paris, auf jeden Fall aber anschließend länger in Tours, wiederum 

26	 Biographisches zu ihm bei Jason Taliadoros, Communities of Learning in Law and 
Theology. The Later Letters of Peter of Blois (1125/30–1212), in: Communities of 
Learning. Networks and the Shaping of Intellectual Identity in Europe. 1100–1500, 
hg. v. Constant J. Mews und John N. Crossley, Turnhout 2011, S. 85–107; Richard W. 
Southern, Scholastic Humanism and the Unification of Europe, Bd. 2, Oxford 2001, 
S. 178–218, dort auch S. 180f. zur Unterscheidung Peters von einem Verwandten und 
Namensvetter, der auch sein Lehrer war; vgl. Richard W. Southern, The Necessity 
of two Peters of Blois, in: Intellectual Life in the Middle Ages. Essays presented to 
Margaret Gibson, hg. von Lesley J. Smith and Benedicta Ward, London 1991, S. 103–
118; John D. Cotts, The Clerical Dilemma. Peter of Blois and Literate Culture in the 
Twelfth Century, Washington D.C. 2009; Egbert Türk, Pierre de Blois. Ambitions et 
Remords sous les Plantegenêts, Turnhout 2006. Zur Redaktion der Briefsammlungen 
Lena Wahlgren, The Letter Collections of Peter of Blois. Studies in the Manuscript 
Tradition, Göteborg 1993.

27	 Peter entstammt einer Familie, in der man an dem „neuen“ Wissen teilhaben will. Sei-
nen Onkel Simon du Puy zog es sogar nach Toledo, um sich mit dem Quadrivium zu 
befassen (qui in studio Toletano magnam gloriam fuerat assecutus). Türk, Pierre (Anm. 
26), S. 13f.


