
Erhellende Aufklärung  
und aufklärende Verklärung

Rainer Marten

Das Glück,  
Mensch zu sein







Das Glück,  
Mensch zu sein
Erhellende Aufklärung und  
aufklärende Verklärung

Rainer Marten



1. Auflage 2022
© Verlag Karl Alber – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG, 
Baden-Baden 2022. Gesamtverantwortung für Druck und Herstellung bei der Nomos  
Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG. Alle Rechte, auch die des Nachdrucks von Auszü-
gen, der fotomechanischen Wiedergabe und der Übersetzung, vorbehalten. Gedruckt 
auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei). Printed on acid-free paper.
 
Besuchen Sie uns im Internet
verlag-alber.de

Onlineversion
Nomos eLibrary

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-495-99874-8 (Print)
ISBN 978-3-495-99875-5 (ePDF)

© Coverbild: Helga Marten



Vorwort

Metaphysische Philosophie, wie sie bei den Vorsokratikern ihren 
Anfang nahm, und christliche Religion haben vereint den geistigen 
Menschen der westlichen Welt verklärt: Ihre schöpferische Gestal­
tung des Humanum hat es zu einem Divinum gemacht. Die Geistig­
keit des Menschen ist Teil der Geistigkeit Gottes geworden. Dieses 
Buch möchte darüber aufklären, was in diesem Verklären eigentlich 
geschieht. Das schließt die Aufklärung darüber ein, daß Metaphysiker 
und Christ über sich selbst nicht aufgeklärt sind. Sie wissen nicht, 
wollen und können nicht wissen, daß sie in ihrem Denken und 
Glauben an keine Realität rühren, sondern selbst schöpferisch tätig 
sind und nach der Art des Künstlers nichts anderes tun als verklären. 
Die Aufklärung über beides, wie sie hier durchgeführt wird, ist eine 
erhellende, keine entzaubernde. Das schließt ein, daß sie für Verklä­
rung Partei ergreift, allerdings einzig für über sich selbst aufgeklärte 
Verklärung, nicht aber für Philosophie und Religion, die ihr Verklären 
ignorieren. Verklärung ist nicht weniger ein erstes Bedürfnis des 
Menschen als es Aufklärung ist, die der Bewältigung, dem Erhalt und 
der Erleichterung des Lebens dient und zu Wissenschaft und Technik 
führt. Zum Zwecke der erhellenden Aufklärung sind geistige und 
geistliche Positionen ausgewählt, die exemplarisch demonstrieren, 
wie die große philosophische und religiöse Tradition Europas das 
Humanum verfehlt, das ein Humanum und kein Divinum ist. Diese 
Aufklärung ist drängender denn je, da Ideologen des technologischen 
Fortschritts ernsthaft damit begonnen haben, die Güte des Menschen 
an der Güte von Maschinen zu messen. Den Abschluß bildet eine 
ausführliche Probe aufklärender Verklärung, die dem Menschen gilt, 
der wir sind: dem Menschen, wie er leibt und lebt, verklärt als 
sein Glück.

5





Inhaltsverzeichnis

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Verklärende Philosophie  . . . . . . . . . . . . . . . .A. 15

Naturwissen: Vorsokratiker  . . . . . . . . . . . . . . . .1. 15
Natürliches und übernatürliches Naturwissen  . . . .1.1 15
Thales  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2 18
Xenophanes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.3 21
Heraklit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.4 23
Anaxagoras  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.5 29

Sophistisches Wissen: Protagoras  . . . . . . . . . . . . .2. 30
Ideenwissen: Platon  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 36
Denken des Denkens: Aristoteles  . . . . . . . . . . . . .4. 44
Mythologisch-philosophisches Wissen  . . . . . . . . . .5. 46
Wissen und Glauben: Hegel  . . . . . . . . . . . . . . .6. 52
Urwissen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7. 61

Schelling  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.1 63
Guénon  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.2 66
Evola  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.3 70
Heidegger  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .7.4 74
Geistiger Rassismus nach Evola und Heidegger: Dugin  7.5 81

Verklärende Religion  . . . . . . . . . . . . . . . . . .B. 89

Der Glaube an Gott  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 89
Glaubenswahrheiten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 93
Religiöse Verklärung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .3. 99
Religiöser Nihilismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4. 107

7



Glaubenskunst  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .5. 114
Glaubensbedürfnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6. 120

Aufklärung durch Vernunft: Kant  . . . . . . . . . . .C. 127

Entzaubernde Aufklärung – im Interesse des Verstandes- 
und Vernunftwesens Mensch. Exemplarisch: Die 
Unmöglichkeit des ontologischen Gottesbeweises  . . . .

1.

127
Verführende Aufklärung – im Interesse der Vernunft  . . .2. 130

Was soll ich tun?: Kant  . . . . . . . . . . . . . . . .2.1 130
Alle. Der allgemeine Standpunkt  . . . . . . . . . . .2.2 132
»jene Unmündigkeit, so wie die schädlichste, also auch 
die entehrendste ist«  . . . . . . . . . . . . . . . . .

2.3
134

Autonomie als Selbstermächtigung der Vernunft  . . .2.4 138
Das »eigentliche Selbst«  . . . . . . . . . . . . . . .2.5 139
Entindividualisierung  . . . . . . . . . . . . . . . .2.6 141
Selbsterhaltung der Vernunft  . . . . . . . . . . . . .2.7 142
Lebensunlust  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2.8 144

»Dialektik der Aufklärung«: Adorno / Horkheimer  .D. 147

Aufklärung durch das Leben  . . . . . . . . . . . . . .E. 155

Erhellende Aufklärung im Interesse des zu lebenden Lebens  1. 155
Der geschichtliche Mensch  . . . . . . . . . . . . . .1.1 155
Jahwes Gebote  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.2 157
Der Nächste  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1.3 165
Kants selbstverschuldete Unmündigkeit  . . . . . . .1.4 168
Wagnis der Lebenskunst  . . . . . . . . . . . . . . .1.5 170
Das Selbst des Lebenskünstlers  . . . . . . . . . . .1.6 174
Schöpferische Hybridität  . . . . . . . . . . . . . . .1.7 178

Anthropodizee  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .2. 184
Die Rechtfertigung Gottes durch Gott. Ein Versehen 
Voltaires  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

2.1
184

Die Rechtfertigung des Menschen durch Gott  . . . .2.2 187
Die Rechtfertigung des Menschen durch den Menschen  2.3 190

Inhaltsverzeichnis

8



Aufklärende Verklärung  . . . . . . . . . . . . . . . .F. 195

Glück  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .1. 196
Glück im Unglück – Glück im Glück  . . . . . . . . .1.1 196
Das Glück, Mensch zu sein  . . . . . . . . . . . . . .1.2 197
Das Glück, geboren zu sein  . . . . . . . . . . . . .1.3 198
Sich auf Tod und Leben verstehen: Nietzsche  . . . . .1.4 201
Das Glück, örtlich zu leben  . . . . . . . . . . . . . .1.5 202
Das Glück, zeitlich zu leben  . . . . . . . . . . . . .1.6 205
Das Glück, nicht allein zu sein  . . . . . . . . . . . .1.7 207

Inhaltsverzeichnis

9





Einleitung

I.

Das Erste, was Philosophie und Religion verklären ist das Wissen. Das 
von ihnen erschaffene verklärte Wissen ist in Anbetracht des »gesun­
den Menschenverstandes« und das heißt des bewährten menschlichen 
Realitätssinnes kein von Menschen wißbares Wissen. Es beansprucht, 
das wahrhafte Wissen vom wahrhaft Wahren und Wirklichen zu sein, 
wodurch es alles alltägliche und wissenschaftliche Wissen, das einem 
Zweck dient, um einen ganzen Himmel überragt. Es ist das freie 
Wissen, das als Wissen am Wissen bereits genug hat, ist das Wissen 
des Göttlichen, das eigentlich Sache des Gottes selbst ist.1 Der Homo 
philosophicus und der Homo religiosus der europäischen Tradition 
zeigen sich von Anfang an als Wesen der Selbstverklärung: Sie 
beanspruchen eine menschliche Möglichkeit, die keine menschliche 
Möglichkeit ist. Was bringt Menschen wachen Sinnes dazu, auf diese 
Weise dem Irrationalen zu huldigen?

Für den Philosophen kann der Grund dafür allein in der Geis­
tigkeit des Menschen selbst liegen. Das Denkvermögen als das Ver­
mögen der Gedanken kommt aus sich selbst auf sich selbst zurück. 
Denkt es sich frei von allen menschlichen Verpflichtungen, dann hat 
es sich autark gemacht. Seine Freiheit hat die Bedeutung von Reinheit 
gewonnen. Das Denkvermögen, das sich selbst genügt, ist reiner 
Geist. Damit aber hat sich das Realitätsbewußtsein radikal geändert: 
Die Gedanken sind jetzt das Reale, das Beobachtbare, Erfahrbare, 
Erlebbare dagegen ein Nichts. Der Metaphysiker erschafft mit dem 
Gedanken Gottes das »am meisten« und das heißt am höchsten »Wiß­

1 Sehr eindrücklich erklärt sich Aristoteles, unaufgeklärt über sein Verklären, zum 
philosophischen Wissen als einem göttlichen Wissen (Aristoteles, Metaphysik A 2, 
983a5 ff.) Für den Bezug des Christusgläubigen zu seinem Gott als einem wissenden 
siehe beispielhaft 1.Joh. 2,20; 3,14; 5,19: »Wir wissen, daß wir von Gott sind ...«, dessen 
Schreiber nicht weniger über sein Verklären unaufgeklärt ist.

11



bare«.2 Der für das Verklären typische Maximumbegriff ist, im Falle 
des positiven Verklärens, stets auch ein Optimumbegriff.3 Einmal bei 
sich selbst und frei für sich selbst, ist dem Gedanken erzeugenden 
Geist nichts Wirkliches, das wahrnehmbar und erfahrbar ist, wirklich 
genug. Das vom Geist erfaßte, das ist, wie es der erhellend Aufklä­
rende sagt, das vom Geist erzeugte Wirkliche, ist wirklicher, wenn 
nicht einzig wirklich. Aristoteles hält zum Beispiel den Artbegriff 
Mensch für wirklicher (mâllon esti) als das menschliche Individuum.4 
Das setzt freilich voraus, daß Aristoteles als metaphysischer Verklärer 
agiert: der Begriff soll kein Abstraktum sein, sondern für den Gedan­
ken des »Seins« (ousia) stehen, der den Gedanken des Wesens des 
Menschen meint, eben Wirklichkeit als Werk reiner Vergeistigung, 
wie sie nur als eine Schöpfung des Geistes für den Geist zu denken 
ist. Dem frei und autark gewordenen Geist, wie er dem Philosophen 
als einem metaphysischen Seins- und Wesensdenker (Ontologen) 
zugehört, ist die Welt, in der er lebt, nicht wirklich genug, der Mensch, 
der ihm begegnet, und der Mensch, der er selber ist, nicht Mensch 
genug. Die Fragen »Wie wirklich ist die Wirklichkeit?« und »Wie 
menschlich ist der Mensch?« werden durch ihn zu komplementären 
Fragen. Die Antwort auf sie hat sich der selbstverklärte reine Geist 
vorbehalten, weil einzig er durch seine Selbstanmaßung weiß, woran 
alles Wirkliche als Wirkliches sein Maß nimmt: Der reinste, höchste 
und beste, das ist der göttliche Geist, ist die wirklichste Wirklichkeit. 
Das gilt für die Philosophie von den Vorsokratikern über Platon und 
Aristoteles bis zu Hegel und Schelling und noch für die Metaphysik im 
20. und 21. Jahrhundert, für die durch Altes und Neues Testament fun­
dierte, kirchlich verwaltete christliche Religion von ihren Anfängen 
bis heute.

II.

Nüchtern betrachtet, haben weder metaphysische Philosophie noch 
christliche Kirche einen plausiblen Grund, sich mit der Wissenschaft 
im Widerstreit zu wähnen. Geistiges Verklären hat mit wissenschaft­
lichem Theoriebilden und Experimentieren nichts gemein. Geistig-

2 Aristoteles, Metaphysik A 2, 982b2 ff.
3 Aristoteles, Metaphysik B 2, 996b8–14.
4 Aristoteles, Metaphysik B 1, 995b31. Bonitz übersetzt »mehr Realität«, Tricot 
»plutôt l'existence«.

Einleitung

12



geistliches Erdenken und Erdichten ist etwas total anderes als zum 
Beispiel naturwissenschaftliches Wissen zu generieren, um techni­
sches Können zu erweitern. Doch die beiden großen europäischen 
Mächte der Verklärung, unaufgeklärt über sich selbst, wie sie es sind, 
haben für sich selbst die Gewißheit erlangt, daß Wissenschaft ihr 
Feind ist, ihr Todfeind. Platon hat im hohen Alter ein philosophisches 
Gesetz formuliert, daß demjenigen, der mit keiner Macht des Geistes 
dazu zu bewegen ist, die höchste Verklärung, das ist die Verklärung 
der Wirklichkeit in eine göttliche, geistig zu teilen, zum Tode zu 
verurteilen ist.5 Galileo Galilei mußte, zwangsvorgeführt vor die 
Reinerhalter der christlichen Verklärung, seiner wissenschaftlichen 
Einsicht in den Heliozentrismus abschwören. Das kurze berühmte 
Nachwort zum Schwur »und sie (die Erde) bewegt sich doch« genügte, 
um ihn für immer mundtot zu machen. Die letzten neun Jahre seines 
Lebens war er Gefangener der Inquisition.

Soweit und solange der sich verklärende Geist in sich die Über­
zeugung festigt, der Sachwalter des wissenderen Wissens, ja des 
höchsten Wissens zu sein, kann er nicht darauf verzichten, in der 
Realitätsfalle gefangen zu sein. Notwendig wähnt er, daß die in 
reiner Geistigkeit gestalteten Gedanken von höchster Realität sind. 
Liest man im 8. Kapitel der Sprüche, verfaßt im 5./4. Jh. v. Chr., 
daß Gott als Allererstes die Weisheit geschaffen hat, noch vor dem 
Weltlauf (pro aiônos), vor dem Meer und der festen Erde, dann ist 
diese unübertreffliche Weisheit deutlich eine Schöpfung verklärender 
Kräfte. Nun vereint diese Weisheit ausdrücklich auch noch Klugheit, 
Geistesbildung, Verständigkeit, Wissen, Einsicht und Erkenntnis 
selbst sinnlicher Art (aisthêsis). Was für ein großartiger Gedanke, 
dem Schöpfer des Weltlaufs und der Erde die Fülle der Weisheit an 
die Hand zu geben, die den Fokus auf Gerechtigkeit hat, damit nicht 
nur Höhen, Täler und Ebenen mit Grenzen zu Gewässern entstehen 
samt Lebewesen, die sie bewohnen, sondern diese Wohnstatt auch, 
was die Menschen betrifft, der Empathie Raum und Zeit gibt, einer 
Gottesfurcht, die der Liebe und Gerechtigkeit günstig ist. Mit Realität 
hat diese Verklärung nichts zu tun, auch nichts mit Utopie und regula­
tivem Ideal. In dem verklärt-verklärenden Glauben an einen Volksgott 
befangen, wird so die Verklärung allein weiter ausgestaltet. Anstatt 
dem Nichtwissen des Menschen um sich selbst bewußt künstlerisch 
Gestalt zu verleihen, wird hier, wie historische Erfahrung zeigt, etwas 

5 Platon, Nomoi X, 909a8.

Einleitung

13



geschaffen, das sich als verbindliches Wissen um höchste Realität 
mißbrauchen läßt, wenn es doch in den »Kanon« des Glaubens-Muß 
als Muß des Wirklichkeitswissens aufgenommen ist. Philosophie 
und Religion ist es gelungen, sich nachhaltig der Aufdeckung ihres 
Künstlertums mit geistiger und physischer Gewalt zu entziehen.

III.

Metaphysische Philosophie und christliche Religion kommen in dem 
ihnen eigenen Verklären zur Darstellung, um für sie durchsichtig wer­
den zu lassen, was sie mit ihrem Denken und Glauben in Wirklichkeit 
tun. Über ihre Selbstverklärung aufgeklärt, wird sie ihr neu gewonne­
nes kritisches Selbstbewußtsein selber am besten beurteilen lassen, ob 
und gegebenenfalls was von ihren Verklärungen, jetzt als Kunstwerke 
verstanden, noch Bestand hat, ja von neuer geistiger Wirkkraft ist. 
Daß monotheistische Philosophie und monotheistische Religion ihre 
Zeit gehabt haben, darf kein Urteilsspruch allein des herrschenden 
Zeitgeistes sein, für den generell keinerlei Verlangen nach geistigen 
Verklärungen besteht. Nicht weniger muß das Wort all derer gelten, 
die es verstehen, als Denk- und Glaubenskünstler durch geistige 
Verklärungen einem grundständigen eigenen Bedürfnis gerecht zu 
werden. Sich bewußt auf die freie verklärende Gestaltung von Nicht­
wissen und Nichtwißbarem einzulassen, könnte für die Verklärenden 
und alle die, die mitschöpferisch an diesen Verklärungen teilhaben, 
geistig belebend wirken, ja Begeisterung hervorrufen.

IV.

Das Buch mit seiner kritischen Sympathie für Verklärung endet mit 
einem Verklären, das selber aufklärend ist. Es gilt, den Menschen als 
glücklich zu verklären, um ihn über sein Glück aufzuklären. Wie es in 
seiner Vielfalt dargestellt wird, ist es das Glück, das Humanum selbst 
in der Hand zu haben.

Einleitung

14



Verklärende Philosophie

Naturwissen: Vorsokratiker

Natürliches und übernatürliches Naturwissen

I.

Philosophie beginnt in Europa im 6. Jh. v. Chr. an den Küsten 
Kleinasiens und Unteritaliens mit der Thematisierung von Natur. Die 
»Physiologen«, wie Aristoteles sie nennt, die Naturwissenschaftler, 
»sagen« in Büchern »Über die Natur«, was der Anfang »von allem«, 
das heißt von aller Natur ist. Sie unternehmen keinen Versuch, 
Natur zu hinterfragen, bezweifeln nicht die Wirklichkeit von ihr. 
In seiner »Vorlesung über Natur« erklärt Aristoteles gut anderthalb 
Jahrhunderte später: »Der Versuch aufzuweisen, daß es Natur gibt, 
wäre lächerlich, da es ganz offensichtlich viele Naturdinge gibt.«6 

Die Evidenz naturhafter Wirklichkeit ergibt sich aus ihrer Wahrnehm­
barkeit: Wer ein technisch gefertigtes Ding wie ein Bett sieht, sieht 
als seine naturhafte Grundlage Holz, wer ein Standbild sieht, ent­
sprechend Erz. Das sind aristotelische Beispiele. Wer »in die Natur« 
geht, etwa in einen Bergwald, der sieht Naturgewächse aus Holz, 
sieht fließendes Wasser und ruhendes Gestein. Was er da alles sieht, 
erkennt er als von je besonderer Natur. Es gibt nicht nur Naturdinge 
und Naturereignisse wahrzunehmen und eben zu erkennen, gibt es 
doch eben auch technische Dinge, die zu erkennen verlangt, sich auf 
ihren Nutzen zu verstehen. Aber die Grundlage der Dinge dieser Welt 
ist offenbar Natur als die ihnen jeweils eigene Stofflichkeit.

Menschliche Sinne sind Werkzeuge (Organe) auch und gerade 
der Naturerkenntnis. Gesichtssinn und Tastsinn vermitteln die Iden­
tifizierung von Holz und Erz. Feuer ist zu sehen, in seiner Wirkung 
zu beobachten, in seiner Hitze zu spüren. Bewegte Luft, wie es ein 

A.

1.

1.1

6 Aristoteles, Physik B 1, 193a3 f.

15



Windhauch ist, nimmt das Naturwesen Mensch wahr. Vom Wasser 
weiß er, weil er Regen gespürt, im See geschwommen und das Meer 
befahren hat. Er riecht die duftende Blume, er schmeckt die Süße 
des Apfels. Daß er das Leben selbst, das pure Am-Leben-sein als 
eine »gewisse natürliche Süße«7 empfindet, erreicht dann freilich kein 
spezielles Sinnesorgan mehr. Durch seinen übertragenen Sinn ist 
Süße zu einem Wort aus dem Sprachschatz der Verklärung geworden. 
Das liegt bei Naturerfahrungen, wie die Erfahrung, am Leben zu 
sein, eine ist, leicht zusammen, und dies durch den schöpferischen 
Menschen. Wer den Naturlaut eines Vogelrufs hört, und hört ihn als 
etwas Schönes, tut von sich aus etwas zum Gehörten hinzu. Schon 
weil bei sinnlich vermitteltem Wissen stets Sprache im Spiel ist, 
kann Naturerkenntnis durch Wahrnehmung nur in Kooperation mit 
geistigen Kräften statthaben. Wird Impression bei einer identifizie­
renden Bezugnahme zur Expression, dann ist die geistige Mitarbeit 
evident. Der philosophische Zugriff auf Naturwissen erkennt dieses 
Fazit unmöglich an. Mitarbeit am Erkennen und der Wissensgewin­
nung aus dem, was sinnliche Wahrnehmung vermittelt – nein, der 
philosophische Geist versteht sich, sowie er auftritt, als autark. Er 
will nichts feststellen, sondern erklären. Nicht das Faktum zählt, das 
Daß, sondern allein das Was, das für ihn das Wesen ist, die geistig zu 
schätzende Essenz.

II.

Nicht jeder der in den Blick genommenen Vorsokratiker, dieser »Phy­
siologen«, ist sich im Klaren darüber, gar nicht Naturwissenschaftler 
sein zu wollen. Des näheren betrachtet, ist keiner von ihnen darauf 
aus, Kenntnisse der Natur zu gewinnen, um sie für sich nutzen zu 
können. Ihnen geht es vielmehr darum, Natur zu vergeistigen. Sie 
wollen das, was sie sich als Natur vornehmen, deuten, um Mensch 
und Natur in ein geistiges Verhältnis zu bringen, das ihn zu sich selbst 
finden läßt. Bereits in der frühen Thematisierung der Natur nimmt 
der Mensch die Frage auf, die er sich selbst ist. Seine Herausforderung 
sieht er darin, die Welt, in der er sich vorfindet, schöpferisch so zu 
gestalten, daß er mit ihr vertraut und in ihr heimisch werden kann. 
Das hat mit dem Naturwissenschaftler so gut wie nichts gemein, der, 
bei aller möglichen Befriedigung von Neugier durch Kenntniserwei­

7 Aristoteles, Politik Gamma 6, 1278b30.

A. Verklärende Philosophie

16



terung, doch der Sicherung des Lebens dient und sich dadurch nicht 
nur durch eine Erleichterung und Verfeinerung des Lebens verdient 
macht, sondern mehr noch durch Schutz vor der Natur.

Das philosophische Denken merkt von der ersten Stunde an, 
daß es über die eigene lebenspraktische Bedingtheit hinaus, sobald 
es schöpferisch wird, ein unbedingtes Denken denken kann, ja muß. 
Aus der Zurücknahme rein auf sich selbst, aus dieser erdachten 
Reinheit, ergibt sich mit logischer Konsequenz, daß es ein absolutes 
Denken gibt, das notwendig höher, besser und vermögender, ja 
eben mächtiger und gewaltiger als es selbst ist. Philosophie hat den 
einzigartigen Weg gefunden, das Rätsel, das der Mensch sich selbst 
ist, so aufzugreifen, daß er es löst. Eigentlich ist das unmöglich. 
Kundschaftet er seine Selbstgegebenheit aus, dann findet er keine 
Sinngebung mitgegeben. Doch dieses Unvermögen verwandelt er für 
sich in ein Vermögen, indem er sich selbst desavouiert und das eigene 
Unvermögen durch das Erdenken einer höchsten Wirklichkeit in ein 
Vermögen wandelt. Gott ist das gelöste Rätsel des Menschen. Kann 
er erst einmal das Denken Gottes denken, dann festigt er damit zwar 
seine Selbsterniedrigung, befreit sich aber zugleich von ihr, indem 
er sich vom Menschen, der wir sind, löst, um »reinen Geistes« doch 
mit dem Geist Gottes sein Unvermögen in eine höchste Gestalt retten 
zu können, die es, ins absolut Positive gewandt, als Wirkliches verkör­
pert. Überraschen Philosophen mit der bedenkenlosen Existenz von 
Gott und Göttern und detailliertem Wissen von Macht und Gewalt 
ihrer absoluten Geistigkeit, dann folgen sie nur der immanenten 
Logik ihrer Selbstvergeistigung.

III.

Die menschliche Denkkraft (nous, ratio), die sich selbst als rein 
erdenkt, wird durch diese Selbsterklärung und Selbstgestaltung zum 
ersten und bis ins 21. Jh. führend bleibenden Übernatürlichen der 
europäischen Philosophie. Der übernatürliche Mensch aber, der kein 
Mensch mehr ist, dieser göttliche Mensch, der Geist als das Göttliche 
im Menschen selbsthaft für den ganzen und eigentlichen Menschen 
genommen,8 ist als das erdachte Wesen, das er ist, der eine philoso­
phische Gott. Wie der philosophische Gedanke Gottes in der anfäng­

8 Aristoteles, Nikomachische Ethik X 7, 1177b26 ff.

1. Naturwissen: Vorsokratiker

17



lichen Philosophie auftritt, ist er ein reines Erzeugnis der Denkkunst, 
das für metaphysische Philosophie nicht zur Disposition steht. Sagt 
Platon von den Hellenen und Barbaren, daß sie alle an die Existenz 
von Göttern glauben,9 dann ist das für den Philosophen kein Legiti­
mationsgrund, ebenfalls auf existierendes Göttliches zurückgreifen zu 
können. Nein, sein Gott, der denkende Gott, das Wesen, das der 
reinsten und besten Denkkraft ist, wird nicht geglaubt (nomizein), das 
heißt auf religiöses Brauchtum zurückgeführt. Er ist vielmehr Inbe­
griff der einzigartigen geistigen Übernatur des Menschen. Diese 
Übernatur ist maßgeblich im Spiel, wenn Philosophie damit beginnt, 
etwas »über Natur« zu sagen. Es ist für sie eine systemische Bedin­
gung, nicht Naturwissenschaft zu sein.

Thales

I.

Thales von Milet (um 625–547 v. Chr.), der älteste der Vorsokratiker, 
preist sein Glück, ein Mensch und kein Tier zu sein.10 Glück, gr. tychê, 
das, was einem zugefallen ist, kann ein Glücksfall (eutychia) oder ein 
Unglücksfall (dystychia) sein. Reizte der Naturphilosoph sein Glück 
voll aus, dann bedeutete es für ihn nicht, wenigstens kein Tier, wenn 
schon kein Gott zu sein. Vielmehr wüßte er vom Tier, daß ihm als die 
Natur, die es ist, eine Übernatur schlechthin versagt ist. Von sich selbst 
dagegen verstünde er es sehr wohl, seine Übernatur, das ist seine 
reine Geistigkeit, zu aktivieren, und auf Zeit nicht mehr menschlicher, 
sondern göttlicher Mensch zu sein. Sind metaphysische Philosophen 
göttliche Menschen und Philosophie, wie Aristoteles sagt, ein göttlich 
Ding (theion pragma), dann ist es doch versöhnlich, daß Philosophen 
jeden Tag, zum Beispiel beim Einnehmen von Mahlzeiten und zu 
Schlafenszeiten menschliche Menschen sind. Daß Philosophen wie 
Thales von Gott und Göttern sprechen, um dem als absolut rein 
und mächtig erdachten Geist einen Namen zu geben, ist natürlich 
den allbekannten Mythologien geschuldet, aber auch der öffentlichen 
Macht, die keine Gottlosigkeit duldet. Asebieklageschriften waren ein 
bewährtes Mittel, unliebsame Zeitgenossen aus dem Weg zu räumen.

1.2

9 Platon, Nomoi X, 886a.
10 Dioginis Laertii. Vitae philosophorum Bd.1, ed. H.S. Long, Oxford 1964, 1,33. S. 14.

A. Verklärende Philosophie

18



Tier – Mensch – Gott, dieses vertikal ausgerichtete Ordo-Den­
ken, das alle Metaphysik prägt, weiß sich schon bei Thales ganz 
aufseiten des Göttlichen. Damit ist entschieden, daß das eigentliche 
Erkenntnisinteresse dem Nichtwahrnehmbaren gilt. Der philosophi­
sche Physiologe ist nicht von gespaltener Natur, teils Aufklärer, teils 
Verklärer. Sein Zugriff auf Natur hat im Ganzen und Wesentlichen 
das Verklären im Sinn. Naturerkenntnisse können nur Beiläufiges 
sein, wenn menschlicher Geist einmal darauf eingeschworen ist, in 
allem göttliche Kraft am Werke zu sehen. Er will Besseres wissen, 
als wissenschaftlich zu wissen ist, und weiß es auch schon besser. 
Was ist schon die Vorhersage einer eingetroffenen Sonnenfinsternis, 
die Thales nachgesagt wird, gegen seine Einsichten, daß der Kosmos 
beseelt und alles aus Wasser entstanden ist! Epische Mythologie 
wird durch philosophische Mythologie abgelöst,11 nicht durch wissen­
schaftliche Aufklärung, sondern durch denkkünstlerische Verklärung 
des zu sich selbst befreiten Geistes. Wie es später Platon formuliert, 
sind Denkkraft (nous) und Überlegungskraft (dianoia) dazu fähig, 
die Gattung des für Menschen gänzlich Unwahrnehmbaren geistig 
zu erfassen.12

II.

Thales hat seine Sternenkunde (damals Astrologie, bei den Römern 
bereits Astronomie genannt) als Naturwissenschaft betrieben. 
Bedeutsamer war ihm jedoch ein Wissen von Natur, das kein natur­
wissenschaftliches ist. Daß er mit dem nichtwissenschaftlichen Wis­
sen als Wissen kein Problem hatte, lag daran, daß er es selbst als 
Wissen zu verantworten wußte: Er baute eine in sich stimmige 
geistige Welt. Prinzip der Gestaltung des Übernatürlichen und Über­
wirklichen ist das Schön- und Gut- und dabei Ins-Höchste-reden. 
Die geistige Überwelt soll dem menschlichen Geist ein angemessenes 
Zuhause sein, um sich in ihm selbst feiern zu können. Thales wählt für 
sein Schön- und Gutreden wie Metaphysiker nach ihm bis in jüngste 
Zeit den Superlativ. So ist Gott für ihn das »Älteste« des Wirklichen, 
sein Werk der »schönste« Kosmos, der Raum, den er umfängt, der 

11 Zum Mythologieprogramm des deutschen Idealismus von 1796 siehe unten S. 51 
und S. 117 f.
12 Platon, Nomoi X, 898e.

1. Naturwissen: Vorsokratiker

19



»größte«, sein Geist (nous) der »schnellste«, die Notwendigkeit des 
göttlich Geschehenden die »stärkste«, die Zeit, in der alles geschieht, 
das »Weiseste«, da sie »alles« entdeckt. Ist für christliche Metaphy­
siker Gott der Inbegriff aller positiven Prädikate, dann läßt sich bereits 
bei Thales verfolgen, was der Mensch dem ihn unendlich überlegenen 
Geistwesen im Einzelnen positiv zudenkt.13

Der Kosmos ist beseelt und voller Götter.14 Thales weiß das, weil 
er es denkt. Durch spekulatives Denken vergeistigt sich die Natur 
vor seinen allein für Nichtwahrnehmbares geeigneten Augen und 
verwandelt sich in Übernatürliches. Der einzigartige Geist-Gott hat 
keine menschlich allzumenschlichen Züge wie die homerischen, steht 
auch nicht für eine besondere Naturkraft, wie Zeus, der es regnen und 
blitzen, wie Demeter, die es wachsen läßt. Seine Natur ist ja keine 
natürliche, sondern einzig die übernatürliche. Und so steht es auch 
mit Thales’ Wasser, das er zum Anfang (archê) von allem erklärt.15 

Es ist nichts Natürliches. Zwar scheint seine Begründung, warum 
er sich geistig entscheidet, Wasser als das Alleranfänglichste zu 
bestimmen, auf die Natur des Wassers zurückzugreifen: das Wasser 
ist bewegend-bewegt und spontan, Erde dagegen passiv, aber spricht 
damit allein Charakteristika des Wassers an, nicht die Materie. Spricht 
der Dichter Simonides davon, daß Gott den einen Typ der Frau »aus 
Fuchs«, den anderen »aus Biene gemacht« hat, dann meint er auch 
nicht die Tiere, sondern Eigenschaften von ihnen.16 Thales’ Gedanke 
des Wassers als des Anfangs und Grundes von allem dient der 
Vergeistigung und Vergöttlichung der Natur. Geradezu vorbildhaft für 
Naturphilosophen war er ein Verklärer, kein Aufklärer.

13 Thales, »A. Leben und Lehre«, in: H. Diels / W. Kranz, Die Fragmente der Vorso­
kratiker (F.d.V.) Bd. l, 6. Aufl., Berlin 1951, S. 71,9 ff.
14 Ebd., S. 68,28 f.
15 Thales, Fragment A 27, in: F.d.V. Bd 1, S. 68.
16 Siehe dazu Hermann Fränkel, Dichtung und Philosophie im frühen Griechentum, 
New York 1951, S. 339 ff.

A. Verklärende Philosophie

20


