
Cultura femicida 
El riesgo de ser mujer en América Latina 

Cu
lt

ur
a 

fe
m

ic
id

a
Es

th
er

 P
in

ed
a 

G.

En las diferentes etapas del proceso histórico social niñas y muje-
res han sido sistemáticamente asesinadas por su condición de gé-
nero. Estos asesinatos patriarcales para realizarse y establecerse 
como mecanismo de dominación y control social de la feminidad, 
debían gozar de aceptación y altos niveles de difusión, por lo 
cual se institucionalizó una cultura femicida. Esta puede definirse 
como la subvaloración de la vida de las mujeres en relación a la 
vida de los hombres, su concepción como prescindibles, pero so-
bre todo, sustituibles. Una cultura femicida es aquella donde se 
acepta, permite, naturaliza y justifica el asesinato de mujeres por 
el hecho de ser mujeres; donde se promociona, promueve e incita 
este tipo de crímenes, mediante su transmisión y aprendizaje a 
través de los distintos agentes socializadores, así como, a través 
de su cotidianización en los distintos productos culturales desa-
rrollados desde el pensamiento androcéntrico patriarcal.

Esther Pineda G. es socióloga 
(2010), Magíster Scientiarum en 
Estudios de la Mujer Mención Ho-
norífica (2013) y Doctora en Cien-
cias Sociales Mención Honorífica 
(2015) egresada de la Universidad 
Central de Venezuela. Fundadora 
de EPG Consultora de Género y 
Equidad. Columnista en diversos 
medios de comunicación venezo-
lanos y extranjeros. Autora de los 
libros: Roles de Género y Sexismo 
en seis discursos sobre la Fami-
lia Nuclear (2011). Reflexiones 
sobre teoría sociológica clásica. 
Una aproximación al pensamiento 
de Karl Marx, Max Weber y Emile 
Durkheim (2011). Apuntes sobre 
el amor (2013). Racismo, endorra-
cismo y resistencia (2014). Bellas 
para morir. El establecimiento del 
canon de belleza femenina como 
una nueva forma de misoginia 
(2014) y Las mujeres en los dibu-
jos animados de televisión (2015). 

www.prometeoeditorial.com

Colección
MIRADA ANTROPOLÓGICA

Machismo y vindicación. La mujer en el 
pensamiento sociofilosófico
Esther Pineda G.

Raza, cultura, identidades.
Un enfoque feminista y poscolonial
Hourya Bentouhami-Molino

La razón humanitaria. Una historia 
moral del tiempo presente
Didier Fassin

Los pueblos indígenas americanos  
y la práctica del suicidio
Una reseña crítica
Livia Vitenti

La crítica de la colonialidad  
en ocho ensayos
Y una antropología por demanda
Rita Segato

Una disciplina, cuatro caminos. 
Antropología británica, alemana, 
francesa y estadounidense
Frederik Barth, Robert Parkin, Sydel 
Silverman y Andre Gingrich

Militares o ciudadanos. La formación de 
los oficiales del Ejército Argentino
Máximo Badaró

Etnicidad, inmigración y política. 
Representaciones y cultura política de 
exiliados paraguayos en Argentina
Gerardo Halpern

La vida política en los barrios populares 
de Buenos Aires
Alejandro Grimson, M. Cecilia Ferraudi 
Curto, Ramiro Segura y (compiladores)

Gérard Althabe: Entre varios mundos. 
Reflexividad, conocimiento y 
compromiso 
Valeria Hernández, Maristella Svampa 
(editoras)

ESTHER PINEDA G.





CULTURA FEMICIDA

El riesgo de ser mujer en América Latina





Esther Pineda G.

CULTURA FEMICIDA
El riesgo de ser mujer en América Latina



Diagramación: Yanina Pérez
Corrección de galeras: Marina Rapetti

© De esta edición, Prometeo Libros, 2019
Pringles 521 (C1183AEI), Buenos Aires, Argentina
Tel.: (54-11) 4862-6794 / Fax: (54-11) 4864-3297
editorial@treintadiez.com
www.prometeoeditorial.com

Hecho el depósito que marca la Ley 11.723
Prohibida su reproducción total o parcial
Derechos reservados

Pineda,  Esther
   Cultura femicida : el riesgo de ser mujer en América 
Latina /  Esther Pineda. - 1a ed. - Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires : Prometeo Libros, 2018.
   Libro digital, PDF

   Archivo Digital: descarga y online
   ISBN 978-987-816-028-3

   1. Discriminación Basada en el Género. 2. Identidad de 
Género. 3. Estudios de Género. I. Título.
   CDD 305.4201 



“El feminismo 
es un hermoso movimiento pacifista 

que nunca ha matado nadie, 
mientras que el machismo 

mata todos los días”

(Benoîte Groult)

“Los hombres temen que las mujeres se rían de ellos.
Las mujeres temen que los hombres las asesinen”

(Margaret Atwood)





Índice 

Introducción .................................................................11

Capítulo 1
El asesinato de mujeres por ser mujeres: 
una constante histórica ............................................................... 15

Capítulo 2
¿Femicidio, feminicidio o femigenocidio? .................................. 27

Capítulo 3
El femicidio en la sociedad contemporánea................................. 43

Capítulo 4
Cultura femicida: licencia para matar.......................................... 63

Capítulo 5
Expresiones y manifestaciones del 
femicidio en América Latina........................................................ 89

Capítulo 6
La sanción del femicidio: 

prejuicio, burocracia y negligencia.............................................. 95

Capítulo 7
Muerte, amarillismo y rating: el tratamiento 

del femicidio en los medios de comunicación ..........................103



Capítulo 8
Ni una menos: movilizaciones, consignas e iniciativas para 
denunciar el femicidio................................................................115

Capítulo 9
Actuaciones de los Estados latinoamericanos 
ante la ocurrencia del femicidio.................................................123

Capítulo 10
Prevenir y atender para no lamentar: demandas, acciones y 
decisiones ante el femicidio en América Latina ........................137

Referencias bibliográficas.............................................145



11

Introducción

Los masivos asesinatos de mujeres en la Ciudad de Juárez en el Estado 
mexicano de Chihuahua, durante la década de los noventa, colocó en la opi-
nión publica el tema y el término del femicidio. Estos crímenes por sus altos 
grados de violencia, sadismo, ensañamiento y crueldad se consideraron como 
un hecho inédito y dieron paso a la estereotipación de este tipo de crímenes1, 
pero también de sus víctimas. 

Los medios de comunicación difundieron la idea de que las víctimas de 
femicidio eran en su mayoría mujeres jóvenes, de cabello negro, largo, de es-
casos recursos y trabajadoras de las industrias maquiladoras; muchas de ellas 
migrantes de otras regiones de México pero también de países centroamerica-
nos quienes en la mayoría de los casos habían sido víctimas de abuso sexual 
y cuyos cadáveres desnudos o semidesnudos -en oportunidades atados- se 
encontraron en basureros, terrenos baldíos o parajes desérticos “después de 
días o meses de desaparición con los pechos mutilados, extracción de vísce-
ras, lesiones dentales, cortes de pelo irregular o inscripciones a cuchillo en 
el cuerpo con frases ofensivas (como «puta» o «perra»)” (Laurenzo, 2012, p. 
124). No obstante, como lo ha señalado Rita Segato (2006) aunque en estos 
crímenes es posible reconocer una serie de características recurrentes, estos 

1   “En agosto de 2003, Amnistía Internacional informaba unos 370 casos de mujeres asesinadas 
desde 1993 en Ciudad Juárez y más de 400 casos de mujeres desaparecidas o ausentes. Los 
cadáveres de estas mujeres fueron encontrados en la periferia de la ciudad, en terrenos baldíos 
o en basureros. (…) También fueron formuladas algunas hipótesis sobre la posibilidad de que 
los asesinatos fueran cometidos en el contexto de ritos satánicos o de que ciertas mujeres hayan 
sido víctimas de video snuff —es decir asesinadas en directo, mientras se filma el acto sexual 
o la violación—. Otras hipótesis aluden al tráfico de órganos” (Labrecque, 2005, p. 51-54). 
Según Lagarde (2008), en estos casos también se ha especulado que los cuerpos de las mujeres 
han sido empleados como lenguajes cifrados entre hombres poderosos, empresarios o entre 
criminales y sus bandas; se han vinculado los homicidios de niñas y mujeres con el crimen 
organizado y el narcotráfico, pero también con la producción y comercialización de pornografía 
dura.



12

Esther Pineda

no definen el tipo de asesinatos de mujeres por razones de género más fre-
cuente o numeroso2.

Pese a ello, estos hechos sentaron en el imaginario social mundial y la-
tinoamericano la idea de que estos crímenes solo ocurrían en México y a 
las mujeres con estas características, quienes además fueron asociadas a un 
determinado tipo de conducta: mujeres solas, asiduas asistentes a los antros 
nocturnos, con significativos grados de liberación sexual, y que probable-
mente se involucraban con hombres violentos, coyotes o traficantes. La 
evidencia más tarde mostraba que estos hechos ocurrían también en otras 
latitudes de la región, pero mediáticamente solo aparecieron de forma visible 
en Colombia3 y en los países centroamericanos, entre los que destacaron El 
Salvador, Guatemala y Honduras; motivo por el cual este hecho intentó ex-
plicarse como una consecuencia de los altos niveles de conflictividad social, 
tráfico de drogas, de órganos, trata de personas, migración ilegal, pandillas y 
grupos paramilitares o paraestatales constituidos en estos países. Los invo-
lucrados generalmente fueron asociados al crimen organizado, y con ello se 
disminuyó la importancia de los femicidios. 

Las autoridades minimizaron el problema, e incluso afirma Laurenzo 
(2012) que recurrieron a la fabricación de culpables para acallar críticas y 
disimular la falta de interés en la búsqueda de la verdad. Durante décadas 
se consideró que este tipo de crímenes no ocurrían en otros países latinoa-
mericanos4, que aquellos con mayores índices de desarrollo y “democracia” 
estaban alejados y exentos de esta realidad, por lo cual el femicidio se in-
tentó encubrir bajo el discurso de la criminalidad y la violencia social. De 
este modo, el problema fue sistemática y repetidamente negado, desatendido, 

2   De acuerdo con el periodista Humberto Padgett, autor del libro Las muertas del Estado, estos 
crímenes tampoco ocurren de manera exclusiva en las regiones tradicionalmente señaladas; 
según este, durante los mismos años que convirtieron a Ciudad Juárez en referente mundial del 
femicidio, en el Estado de México 10 veces más mujeres fueron asesinadas. Durante los 21 años 
estadísticamente analizados en el referido estudio, el Estado de México fue el peor sitio para ser 
mujer, no en números absolutos sino en tasas.
3   Un ejemplo de ello fue la masacre de Bahía Portete (La Guajira), ocurrida en 2004 a manos 
del comandante paramilitar Arnulfo Sánchez, alias Pablo. En esos hechos fueron asesinadas 
cuatro mujeres indígenas de la comunidad Wayuu, a quienes las abalearon, decapitaron y les 
cortaron los senos (“Las mujeres de Bahía Portete: entre la memoria del pasado y la reinvención 
del presente”, La Silla Vacía, 11 de septiembre 2010. “Cinco historias de violencia contra la 
mujer”, El Espectador, 24 de noviembre 2015). 
4   Esto no era más que una ilusión, si bien en otras latitudes estos sucesos no alcanzaron la 
misma magnitud que en Ciudad de Juárez, la realidad demostraba que ningún país estaba 
exento de este tipo de crímenes. Un ejemplo de ello lo constituye el caso de Miriam Flores, una 
mujer paraguaya de 25 años asesinada a golpes en 2010 y encontrada muerta entre escombros 
en La Pampa, Argentina, con un tiro en la nuca y un dólar en la boca (“El crimen caleidoscopio”, 
Página 12, 11 de junio de 2010).



13

Introducción

postergado e invisibilizado, hasta que se hizo evidente, explícito e inoculta-
ble en diversos países de la región. 

No ha sido sino en los últimos años que esta situación comenzó a transfor-
marse, se develaba la verdadera naturaleza y motivaciones de estos crímenes, 
el género, así como los altos índices de asesinatos de mujeres principalmente 
a manos de sus novios, prometidos, esposos, concubinos, amantes, pero tam-
bién de sus ex parejas. Este hecho puso en evidencia que los asesinatos de 
mujeres no eran más que el desenlace, la forma última y extrema de un conti-
nuum de formas de violencia por razones de genero5 a las que son sometidas 
las mujeres a lo largo de su vida en una sociedad patriarcal6 y androcéntrica7, 
entre las que se destacan: la violencia simbólica, mediática, verbal, laboral, 
política, patrimonial, institucional, el acoso, la trata, la prostitución, la vio-
lencia psicológica, sexual, física y la inducción al suicidio.

El femicidio ya no podía seguir ocultándose, estos hechos favorecieron que 
comenzaran a discutirse sus altos índices de ocurrencia en América Latina, 
sus características, manifestaciones y perpetradores, los grados de aceptación 
y permisividad social de la que gozan este tipo de crímenes, así como su 
frecuente justificación en los medios de comunicación; lo cual sin dudas lo 
convirtió en una de las principales amenazas a la igualdad en la sociedad lati-
noamericana. Además, los numerosos asesinatos pusieron de manifiesto que 
no eran hechos aislados como tradicionalmente se habían concebido; así lo 
evidencian las cifras oficiales disponibles de 15 países de América Latina8, las 
cuales dan cuenta de que entre los años 2010 y 2016 fueron asesinadas por 
motivos de género un total de 7227 mujeres. Esto equivale a 1204 mujeres al 
año, 100 al mes y 3 al día; es decir, la violencia contra la mujer en la región 
se convirtió en lo que Eugenio Zaffaroni (2011) define como una “masacre 
por goteo”.

5   La Declaración de las Naciones Unidas sobre la Eliminación de la Violencia contra la Mujer 
definió la violencia contra la mujer (VCM) como todo acto de violencia basado en la pertenencia 
al sexo femenino que tenga o pueda tener como resultado un daño o sufrimiento físico, sexual 
o sicológico para la mujer, así como las amenazas de tales actos, la coacción o la privación 
arbitraria de la libertad, tanto si se producen en la vida pública como en la vida privada. 
6   El patriarcado de acuerdo a Victoria Sau (2000) ha consistido a lo largo de la historia en 
el poder ejercido de los padres, es decir, consiste en un sistema familiar y social, ideológico 
y político en el cual los hombres, a través de la fuerza, la presión directa, los rituales, la 
tradición, la ley o el lenguaje, las costumbres, la etiqueta, la educación, y la división del trabajo, 
determinan cual es o no el papel que las mujeres deben interpretar con el fin de estar en toda 
circunstancias sometidas al varón.
7   Androcentrismo, según Victoria Sau (2000), entendido como el pensamiento donde el 
hombre se presenta como la medida de todas las cosas.
8   Argentina, Bolivia, Chile, Colombia, Costa Rica, Ecuador, El Salvador, Guatemala, Nicaragua, 
Panamá, Paraguay, Perú, República Dominicana, Uruguay y Venezuela. 





15

Capítulo 1

El asesinato de mujeres por ser 
mujeres: una constante histórica

Las mujeres han sido asesinadas en la hoguera y en la horca, en la cama 
y en la plaza, asfixiadas y apuñaladas, por sus maridos y por sus padres, por 
la iglesia y por militares; es decir, el asesinato de mujeres por el hecho de 
ser mujeres puede considerarse una constante histórica, pues este crimen ha 
estado presente en las distintas etapas del proceso histórico social, así como 
en las múltiples y diversas formas organizativas que ha cobrado la sociedad. 
Pero este proceso de aniquilamiento de la feminidad no ha sido arbitrario ni 
injustificado, por el contrario, ha sido amparado en el aparato religioso pe-
ro también jurídico, es decir, en la “ley de dios” pero también en la “ley del 
hombre”, por lo cual se instauró como incuestionable e inmodificable. 

Durante siglos, a través del derecho masculinista1, las leyes creadas por los 
hombres y para los hombres pautaron el asesinato de las mujeres, prescribie-
ron su muerte por la mano de los hombres, de otras mujeres u obligándoles 
a acabar con sus propias vidas. El Código Hammurabi -primer manuscrito 
jurídico de la humanidad- es una muestra de ello, en este se ordenaba ta-
xativamente quemar viva, empalar u obligar a suicidarse a toda mujer que 
transgrediera el mandato de la feminidad; en otras palabras, que se permi-
tiera hacer o decir aquello que estaba prohibido a su sexo, mandato también 

1   Según Alda Facio (2005) el derecho masculinista es aquel que norma y regula de forma 
diferenciada y desigual la conducta y actuación de hombres y mujeres. Estas legislaciones son 
aquellas que privilegian a los hombres, o las que no son capaces de reconocer y actuar contra la 
discriminación, perjuicio y violencia experimentada por las mujeres.



16

Cultura Femicida

dirigido a toda aquella que fuese señalada de mancillar por los hechos o los 
supuestos el honor masculino2. 

Durante la Edad Media a las mujeres se les asesinó ya no solo por adúl-
teras o la sospecha de que lo eran, sino también por la creencia de que eran 
brujas3. Las llamadas cacerías de brujas y su ulterior asesinato, según Hester 
(2006), fueron cometidas contra mujeres a quienes desde una mirada mitifi-
cada se le atribuían poderes sobrenaturales, las cuales fueron estereotipadas 
y envilecidas en el Malleus Maleficarum (Martillo de las Brujas)4 y a quienes 
se les responsabilizó de:

Producir tempestades; herir a los hombres en todo, sin excepción (pue-
den causar heridas pinchando una imagen o una estatuilla que represente a 
la persona que quieren embrujar); provocar esterilidad de hombres y anima-
les; provocar enfermedades (algunas han generado lepra mediante un “viento 
cálido” o por un “soplo en la cara”); devorar niños bautizados; ofrecer niños 
no bautizados a los demonios o matarlos de otra manera (los cuerpos de los 
niños que matan los ponen a cocer en una caldera hasta que toda la carne se 
desprende de los huesos; con el elemento más sólido hacen un ungüento y con 
el líquido una bebida); enloquecer a los caballos; trasladarse, en cuerpo o en 
espíritu, por el aire de un lugar a otro (frotan, con el ungüento referido, una 
silla o un trozo de madera y se transportan por los aires); cambiar –por medio 
de la mirada y un destello de ojos- el ánimo de los jueces para que no puedan 
hacerles daño, por ello resulta conveniente que la bruja sea llevada ante el juez, 
de espaldas; en las torturas, dotarse a sí mismas y a otras del don de la taciturni-
dad (algunas lo consiguen cociendo en el horno un niño varón y primogénito); 
revelar acontecimientos futuros y cosas ocultas (si desea saber lo que sucede en 
otro lugar, se acuesta sobre el lado izquierdo y de su boca sale un vapor glauco, 
a través del cual ve todo cuanto ocurre); cambiar los corazones de los hombres 
hacia un amor o un odio desordenado (suscitan enemistades poniendo la piel 
y la cabeza de una serpiente bajo el umbral de la casa); destruir por un rayo lo 
que deseen; desencadenar mortandades mediante pestes; provocar abortos y 
causar la muerte de niños en el seno materno con solo un tocamiento exterior; 

2   “Ley 110: Si una (sacerdotisa) naditum [o] una (sacerdotisa) ugbabtum que no reside en 
un convento gagu abre una taberna o entra por cerveza en una taberna, a esa mujer, que la 
quemen”. “Ley 132: Si a la esposa de un hombre, a causa de otro varón, se la señala con el dedo, 
ella, aunque no haya sido descubierta acostada con el otro varón, tendrá que echarse al divino 
Río por petición de su marido”. “Ley 153: Si la esposa de un hombre, a causa de otro varón, 
hace que maten a su marido, a esa mujer la empalarán”. 
3   Según Carlos Bigalli (2006), en el Malleus Maleficarum el único remedio contemplado contra 
las brujas es que los jueces las suprimieran o las castigaran como ejemplo para el porvenir, por 
lo cual debían ser exterminadas por el brazo secular. 
4   Libro publicado en 1487 por los dominicos Jacobo Sprenger y Enrique Institoris (conocido 
como  Kraemer).


