





CONFERENCIAS DEL SANTO SEPULCRO

IGNACIO FALGUERAS SALINAS

BUBOK
2022



© Ignacio Falgueras Salinas
ISBN papel: 978-84-685-7299-4
ISBN ebook en pdf: 978-84-685-7298-7

Editorial Bubok



INDICE GENERAL

PRESENTACION
INTRODUCCION GENERAL

. El Santo Sepulcro en la historia de la salvacion

. La duracion de la estancia del cuerpo de Cristo en el Sepulcro
. El Santo Sepulcro como templo

. ¢Qué paso en ese lugar y en ese corto periodo de tiempo?

. ¢Qué significa el Santo Sepulcro para la Iglesia?

6. ¢ Como permite Dios tantos y tales males?

U B WN -

CAPITULO I: LA TERCERA CREACION

1. INTRODUCCION
2. LA TERCERA CREACION

2.1. La encarnacion del verbo

2.2. La kénosis de la humanidad de Cristo
3. CONCLUSION

CAPITULO II: FUERTE ES EL AMOR COMO LA MUERTE

1. INTRODUCCION
2. LA INSEPARABLE UNIDAD DE LA MUERTE Y RESURRECCION
DE CRISTO
2.1. Enla muerte ya esta contenida la resurreccion
2.2. Enla resurreccion se conserva y manifiesta integramente el
poder (amor) de la muerte de Cristo
3. OTROS DOS EQUIVOCOS QUE AFECTAN AL MISTERIO
4. LA NOVEDAD DE LA RESURRECCION DE CRISTO
4.1. La recepcion de una nueva vida en el mismo cuerpo
que murio

9
11

11
14
16
19
21
25

31

33
37
38
43
50

55
57

63
66

71
77
84

85

4.2. El cambio integral de la relacion «esencia del hombre — esencia

del mundo» merced a esa nueva vida

95

4.3. La renovacion de la creacion entera (un nuevo cielo y una nueva

tierra)
5. AJUSTES METODICOS, O DE ENFOQUE
6. CONCLUSION

96
98
107



CAPITULO Iil: “ET IN SPIRITUM SANCTUM, DOMINUM...” 113

1. INTRODUCCION 115
2. PRIMERA PARTE: LA TRINIDAD SANTA 120
3. SEGUNDA PARTE: EL ESPIRITU SANTO AD INTRA 128
3.1. Exposicion de algunos errores historicos sobre la tercera
Persona de la Trinidad 128
3.2 Aproximacion al tema a partir de la revelacion 133
4. PARTE TERCERA: EL ESPIRITU SANTO AD EXTRA 140
4.1. La unidad y diversidad de las obras divinas ad extra 140
4.2. Las operaciones del Espiritu Santo ad extra 145
4.2.1. La preparacion del advenimiento de Cristo 145
4.2.2. La formacion del cuerpo de Cristo y la uncién de su
humanidad 148

4.2.3. La formacion de la Iglesia o Cuerpo Mistico de Cristo 149
4.2.4. Preparacion de los hombres para la segunda venida de
Cristo 151

5. CONCLUSION 153
CAPITULO IV: LA GRANDEZA DEL MATRIMONIO CRISTIANO, OBRA DE

LA SANTISIMA TRINIDAD 159
1. INTRODUCCION 161
2. EL MATRIMONIO, INSTITUCION NATURAL, OBRA DEL PADRE 162
2.1. El sentido creacional del matrimonio 163
2.2. El sentido decaido del matrimonio 168

3. EL MATRIMONIO, SACRAMENTO DE SALVACION, OBRADELHIJO 171
4. EL MATRIMONIO COMO IGLESIA DOMESTICA, OBRA DEL ESPIRITU

SANTO 177
5. CONCLUSION 181
CAPITULO V: LA EUCARISTIA, DON Y MISTERIO 185
1. INTRODUCCION 187
2. PARTE PRIMERA: EL DONANTE-DON DE LA EUCARISTIA 189

2.1. El donante 189
2.2. Eldon 190
2.2.1. La Eucaristia como don real-fisico 191

2.2.1.a) La transubstanciacién 192
6



2.2.1.b) La presencia real 196
2.2.2. La Eucaristia como don simbélico-real 203

2.2.3. La Eucaristia como comunién, o consumacion terrenal

de los dones de Dios 208
3. PARTE SEGUNDA: LOS DONATARIOS DE LA EUCARISTIA 213
4. CONSIDERACIONES FINALES 217
CAPITULO VI: LA MISERICORDIA Y LA JUSTICIA DIVINAS 223
1. INTRODUCCION 225
2. APROXIMACION AL PROBLEMA 228
3. EL PASO AL MISTERIO 235
3.1. Acercamiento al misterio por el lado de la iniciativa
de Dios 239
3.2. Acercamiento al misterio por el lado de la posible aceptacion
humana, necesaria para la salvacion 243
4. LA INTELECCION DEL MISTERIO 247
5. CONCLUSION 252
ANEXOS
APENDICE I: EL PERDON 265
1. La santidad del perdon 268
2. La universalidad del perdon 270
3. La dificultad del perdon 275
4. La divinizacion de nuestra esencia por el perdon 278
APENDICE II: EL SACRIFICIO EN LA IGLESIA 281
1. SENTIDO Y LIMITACIONES DEL SACRIFICIO HUMANO 283
2. EL SACRIFICIO DE CRISTO 290
3. EL SACRIFICIO EN LA IGLESIA 297

INDICE DE AUTORES 305






PRESENTACION

El contenido de este libro estd compuesto por seis conferencias
pronunciadas por mi, a razén de una por ano, en la Real Hermandad del
Santo Sepulcro de Mdlaga, de donde toma su titulo!. De ellas las cinco
primeras fueron organizadas por el P. Fernando del Castillo, parroco de s.
Miguel de Miramar (Malaga) entre los afos 2011 y 2015, y la sexta fue
organizada por D. Antonio Collado, el aifio 2016, y también como parroco
de la misma parroquia, que es la mia. La mayoria de tales conferencias se
ocupd de los temas propuestos por ellos, y que solian coincidir con los
temas propuestos por los Papas Benedicto XVI y Francisco para los afos
respectivos.

Las dos primeras conferencias tienen como tema la humanidad de Cristo:
su creacidon, y su muerte y resurreccion. La cuarta y la quinta estan
dedicadas a dos sacramentos, el Matrimonio, que nos permite representar
simbdlico-realmente el amor de Cristo por la Iglesia, y la Eucaristia, prenda
efectiva de ese amor, asi como de nuestra salvacién. Entre ambos grupos
se situa una conferencia, la tercera, que se ocupa de meditar sobre el
Espiritu Santo o Espiritu de Cristo, que formé su cuerpo asumido y funda su
Cuerpo mistico. Y, por ultimo, la sexta conferencia considera el sentido
misterioso y profundo de la redencién obrada por El, a saber, la
Misericordia y la Justicia divinas.

Aparte de una introduccidon general para explicar la oportunidad del
titulo, he anadido al final, como Anexos, otros dos escritos: uno sobre el
perddn, con la intencién de completar el capitulo dedicado a la
misericordia; y el segundo, una conferencia sobre El Sacrificio en la Iglesia,
gue fue pronunciada por mi en el Palacio Episcopal de Malaga el ano 1983
con ocasion de los cien afios de la Adoracién Nocturna en Malaga. Con él
creo que se puede resumir y cerrar el sentido del libro, puesto que es la
Iglesia la que, como Esposa y Cuerpo de Cristo, hace suyo el sacrificio de
Cristo, y asi conserva, continla y traspasa de generacién en generacion Su
obra redentora hasta el final de los tiempos.

Ignacio Falgueras Salinas, 17 de mayo de 2020

L Algunas de ellas han recibido ligeras correcciones y ciertas ampliaciones, pues fueron reducidas en su
dia para cumplir con los limites de tiempo propios de una conferencia.
9



10



INTRODUCCION GENERAL: EL SANTO SEPULCRO

Aunque pueda parecer que el titulo comun dado por mi a todas estas
conferencias es muy circunstancial y extrinseco, existen conveniencias
internas y externas que me permiten considerarlo apropiado. Las explico.

1. El Santo Sepulcro en la historia de la salvacion

El Santo Sepulcro fue un lugar de transito entre la muerte del Sefior y su
resurreccion, pero que pertenece plenamente a la historia de la salvacion.
La Encarnacion es un proceso histdrico, porque, si bien el Verbo se hizo
hombre con un solo acto de asumicidn, la naturaleza humana que asumio
habia de hacerse semejante a nosotros en todo menos en el pecado, para
terminar, después, haciéndonos semejantes a El. Hacerse semejante a los
hombres implica «irse haciendo semejante», es decir, no hacerse
semejante de golpe o de una sola vez, porque la naturaleza humana, por
estar vinculada con el tiempo, es en su esencia creciente®. Por tanto, Cristo
en su naturaleza humana se fue haciendo semejante a nosotros cada vez
mas a lo largo de toda su vida. Pero como fue el Verbo divino el que asumié
la naturaleza humana en Cristo, ese creciente ir haciéndose tuvo el sentido
de un descendimiento: Cristo bajé de los cielos?, y se fue abajando a lo largo
de su vida terrena hasta entregarse a la muerte, y una muerte de cruz3. Con
esto se quiere decir que su hacerse semejante a nosotros tiene un sentido
jerarquico, va desde un estatus superior a uno inferior. Pero por ser lo
superior, en este caso, el estatus de «asumida» por la Persona del Verbo
divino, el irse haciendo inferior de la naturaleza humana de Cristo no llevé
consigo una pérdida de su superioridad®, antes bien, aportaba una
elevacién de aquello (inferior) que se iba haciendo. Y eso es asi porque la

! De acuerdo con lo que se explica a continuacion, en el ejemplo Unico de Cristo el crecimiento de su
humanidad fue un abajamiento donal sin pérdida de su dignidad, o sea, un irse haciendo cada vez mas
semejante —descontado el pecado— al hombre en su estado de caido, cosa que se alcanzé en la muerte y
el enterramiento. Y en cuanto al crecimiento en sabiduria, éste consistié en manifestar a través de su
naturaleza humana cada vez mas claramente —para nosotros— la sabiduria y el amor de Dios.
2Jn3,13;6,33,38,41y42.

3 Fil 2, 8.

4Jn 1, 18. Eslo que decia s. Agustin: el Verbo se ha hecho hombre en la tierra sin dejar de estar con el
Padre en el cielo (In Joannis Evangelium Tractatus 35, n. 5; Sermo 28, nn. 4y 5). Y eso mismo ha de decirse
de su naturaleza humana: ella se hace semejante a nosotros sin dejar de ser asumida (Cfr. I. Falgueras, E/
Cantico de Salomadn, Comentario al Cantar de los Cantares, Edicep, Valencia, 2008, 119 ss).



asumicién es una forma de donacidn entre Dios y las criaturas, la mas alta,
ya que como tal ni pierde ni hace perder nada®.

En su ir haciéndose a semejanza nuestra, El quiso mostrar su amor por el
Padre, quedandose tres dias en el templo; pasar treinta afos en vida
familiar silenciosa, sencilla, y obediente; hacer lo que hacian las buenas
personas de su tiempo: visitar anualmente el templo de Jerusalén, hacerse
bautizar por Juan el Bautista, festejar las bodas de familiares y amigos...
Eligié6 un grupo de discipulos para ensefiarnos con su palabra y obras,
soportando la torpeza y lentitud de sus (nuestras) mentes®. Ademas, quiso
pasar y vencer nuestras tentaciones, sentir hambre y cansancio,
compadecerse de nuestros dolores, enfermedades, debilidades y pecados.
Y de tal modo quiso acompaifarnos en nuestros sufrimientos que, para
aliviarlos y transformarlos, los llegé a padecer El mismo hasta compartir
nuestra muerte.

Pues bien, en el sepulcro Cristo culmind su abajamiento, pues fue su
ultima humillacién para acercarsenos. En él Cristo se asemejo a nosotros,
gue, una vez muertos, somos enterrados para volver al polvo del que fueron
formados nuestros cuerpos, porque el pecado original —con el que todos
nacemos— lo merecié como castigo. Sin embargo, recordemos que la
Encarnacion sélo fue un hacerse semejante: se trata sélo de una semejanza,
es decir, no de una completa igualdad, pues la semejanza siempre incluye
alguna diferencia’. Lo mismo que el hombre fue hecho a imagen y
semejanza de Dios, el Verbo, Imagen increada del Padre, quiso hacerse a
semejanza del hombre?®: hombre, si, pero perfecto, mas perfectamente
hombre incluso que Addn, a saber: con la perfeccién que tendremos en la
vida futura y que nos serd dada por El, pues todavia no somos lo que
seremos®. En verdad, cuando Cristo se hizo semejante en todo a nosotros
fue sélo en su pasion y muerte. Mas siempre —insisto— se trata Unicamente

> Cfr. El Apéndice II: El Sacrificio en la Iglesia, que acompafia a este mismo libro.
6 Mt 15, 16; 16, 8-9; 17, 17; Lc 9, 41; 24, 25.
7 Por esa razén, se dice que «se hizo» semejante a nosotros, no que fuera exactamente igual a nosotros,
pues El era hombre perfecto y estaba sobreelevado por la asumicién, mientras que nosotros somos
«hijos» de Adan y Eva, hombres afectados por el pecado original.
& No se hizo a «<imagen» del hombre, porque es el hombre el que estd hecho «a imagen» de Dios. La
imagen de Dios en el hombre es la persona, mientras que la semejanza de Dios radica en nuestra
naturaleza (varén y mujer). El Verbo se abajo haciéndose a semejanza de su imagen, o sea, asumiendo
nuestra naturaleza, no una persona humana, pues siguié siendo Persona divina, ahora humanada al tomar
en union consigo nuestra naturaleza, de lo contrario no habria podido ser Dios y hombre.
°1Jn3,2.

12



de una semejanza, es decir, siempre existe una diferencia: El padecié y
murié porque quiso, sin que tuviera que morir nunca, nosotros padecemos
y morimos porque —antes o después— tenemos que morir. Por eso, el
cuerpo muerto de Cristo, al quedar separado de su alma humana, sdlo se
asemejo a nuestros cuerpos muertos, pero no se iguald con ellos. En este
sentido, su enterramiento llevé a término el hacerse semejante a nosotros
por el lado de su cuerpo, no asi por el lado de su alma, mas bien, en el
sepulcro ésta empezd ya a hacer lo contrario: a llevar a término el hacernos
a nosotros semejantes a EI .

Sin duda, a eso se puede objetar que, precisamente en el sepulcro, Cristo
se iguald con nosotros por el lado de su cuerpo, porque —habiendo tomado
sobre si el castigo del pecado (muerte)— alli no era ya hombre perfecto,
dado que su cuerpo carecia de la vida de su alma, y su alma carecia de su
cuerpo. Mas, por el contrario, santo Tomas de Aquino nos ensefa que,
aunqgue estuvo separado de su alma (humana), es decir, aunque estuvo
verdaderamente muerto, su cuerpo no estuvo separado de la persona del
Verbo, de manera que durante la estancia del cuerpo en el sepulcro estaba
el Verbo, con su presencia y poder, manteniéndolo unido consigo!!. Esto
concuerda perfectamente con el dato revelado de que su cuerpo no fue
abandonado a la muerte ni podia conocer la corrupcidon??, pues de haber
sido el suyo un cuerpo normal, al estar separado del alma, sin duda deberia
haber estado sometido a la corrupcidn. El cuerpo muerto de Cristo siguio
siendo del Verbo, o segunda Persona de la Trinidad, que lo habia unido
consigo hipostaticamente. Por tanto, en el sepulcro su cuerpo muerto se
asemejaba al nuestro, pero no era por completo igual al nuestro: separado
de su alma, Unica que lo podia mantener incorrupto de modo natural, era
la Persona divina que se habia hecho carne la que impedia la corrupcion de
su cuerpo. El Inmortal (Athanatos) hizo incorrupto al cuerpo que asumid,
aun sin mantenerlo vivo. Esa es una de las diferencias del cuerpo muerto de
Cristo con respecto a los nuestros.

Es verdad, por tanto, que al morir Cristo dejo de ser khombre perfecto»,
porque dejo de ser hombre, pero no porque dejara de ser perfecto. La

10°El alma de Cristo llevd la luz a las almas de los muertos del Primer Testamento que estaban en el Seno
de Abrahan, y, en el Ultimo instante de la estancia en el sepulcro por parte del cuerpo, resucité como hara
al final de los tiempos con todos los hombres.
11 Cfr. Tomas de Aquino, Summa Theologiae lll, 50, 2 ¢; 51, 3 c.
12 g/ 16 (15), 10; Hch 2, 31.

13



perfeccidon de la humanidad de Cristo consistio en su obediencia integral al
Padre, de manera que incluso muerta era perfecta para el fin que en su
proyecto Dios Padre le habia asignado. El sepulcro fue para el cuerpo de
Cristo la continuacidn de la entrega hecha en el ultimo instante de su vida,
cuando encomendd su espiritu humano al Padre. Y, para hacerse como
nosotros, no lo enterraron los dngeles, sino que a semejanza de lo que nos
ocurre a todos los demas, lo hicieron otros hombres, porque nunca estuvo
su humanidad (rota) tan desprovista de todo en la tierra como en el
sepulcro, hasta el momento en que por fin resucito.

2.- La duracion de la estancia del cuerpo de Cristo en el Sepulcro

Esto supuesto, si Cristo tuvo poder para resucitar, podria haberlo hecho
inmediatamente después de morir, o podria haberse quedado en el
sepulcro mucho mas tiempo, o, al menos, podria haberse quedado tres dias
completos, tal como parecia haber profetizado mientras estaba en vida 3.
Por tanto, su eleccidn del tiempo que estaria efectivamente en el sepulcro
contiene un propdsito que conviene indagar, pues es el propdsito de la
Sabiduria de Dios encarnada.

Desde luego, que estuviera algin tiempo enterrado era imprescindible
para que los hombres pudiéramos comprobar que en verdad habia muerto.
Lazaro de Betania estuvo cuatro dias antes de ser resucitado por Cristo, y
por el olor podia notarse que estaba ya muerto!®. Sin embargo, Cristo no
quiso estar cuatro dias en el sepulcro, sino tres, y, ademas, tres dias
contados no segun los canones del tiempo ordinario —tres dias completos o
72 horas—, sino de modo casero, segln un criterio humano mas relajado
gue mide los dias de acuerdo con la luz del sol: la tarde-noche de un primer
dia, la manana-tarde-noche del segundo dia, y el primer amanecer del
tercer dia. Se puede decir que el cuerpo de Cristo estuvo el minimo de
tiempo en brazos de la muerte, tomando como medida el limite minimo
necesario para convencernos a nosotros de la verdad de su resurreccion.
Llama la atencidn que Dios haya querido medir asi el periodo de tres dias, y
la razon de este acortamiento nos la da s. Pedro: “no era posible que ésta

(la muerte) lo retuviera bajo su dominio” *>, «retener» ése en el que va

13 Mt 12, 40.

4 Jn 11, 39.

5 Hch 2, 24. M3s adelante aportaré otra razén basada en Mt 24, 22, que apoya el sentido que le doy aqui.
14



sugerido el deseo vehemente de Cristo por resucitar, o sea, de volver a
amar al Padre, y a nosotros, con su corazén de carne.

De este modo, nos ensefid algo que nos da una gran esperanza: para los
que mueran con Cristo —y no tengan que pasar, o hayan pasado ya, por el
purgatorio—, el tiempo entre la muerte y la resurreccion les serd brevisimo.
Aunque hayan de aguardar a resucitar muchos milenios, “mil afios en tu
presencia son como un ayer que pasd; una vela nocturna” *°. Es importante
notar que ese versiculo esta precedido inmediatamente por este otro: “tu
reduces el hombre a polvo, diciendo ‘Retornad, hijos de Addan”’. Es decir, la
pertinencia de los versiculos al tema que comento es completa: habla de la
muerte y de la entrada en la presencia de Dios. Nosotros morimos por ser
herederos del pecado de Adan, y Cristo murid para redimirnos de ese
pecado y de los nuestros; pero si morimos con Cristo, por medio de El
entraremos en la presencia eterna de Dios, y, por eso, mil anos serdn,
entonces, como un ayer que pasé o una guardia nocturna. No se trata sélo
de que, una vez separada del cuerpo, el alma ya no esté sometida ni siquiera
de modo indirecto al tiempo fisico, sino de algo mucho mas altamente
positivo: “Hoy estards conmigo en el paraiso” . El «<hoy» a que se referia
nuestro Sefior con esas palabras era la presencia de Dios vista a través de
Su alma (“conmigo”). Entre la muerte y la resurreccién de los que vean el
rostro de Dios, que es Cristo, la distension temporal, por grande que fuere
para su cuerpo, no contard apenas, mejor, serd minima, serd como la
estancia de nuestro Sefior en el sepulcro, sélo el minimo requerido. De
modo semejante a como en algunas leyendas ciertos santos monjes se
perdieron durante cientos de afios contemplando a Dios en la naturaleza
sin notar el paso del tiempo, asi, pero realmente, a los que hayan muerto
con Cristo la resurreccion les llegard de modo casi inmediato, sin sensacion
de tardanza. Pero pensémoslo un poco mas.

Cristo estuvo poco tiempo en el sepulcro, mas durante ese corto periodo
su alma humana estaba activa, tanto que inundé con ella lo mdas obscuro e
impenetrable de todo. La estancia de Cristo en el sepulcro no implicd para
Su alma una paralizacién!®, pues bajé a los infiernos, o sea, directamente al

16 Sal 90, 4.
7 1¢ 23, 43.
18 Supuso sélo una paralizacién total de la vida de su cuerpo, y con ella cumplié el descanso sabatico, para
poder inaugurar con su resurreccion el octavo e inacabable dia de la creacion, cfr. s. Agustin, De Genesi
ad litteram, IV, c. 11, n. 21,y c. 13, n. 24.

15



seno de Abrahdn y, en cierta medida, al purgatorio®®, llevando a esas
situaciones la luz de su alma, reflejo de la luz del Verbo. Y eso mismo hace
después de resucitado con los que mueren con El: iluminarlos para que vean
lo que ve El. La ensefianza implicita que contiene lo anterior es que cuando
nosotros muramos, si morimos con Cristo, nuestros cuerpos estaran
muertos, pero nuestras almas no estaran abandonadas por Cristo. Si
morimos con El, nuestras almas estardan, tras la muerte, también en plena
actividad, en una actividad muy superior a toda la que se pueda desarrollar
en esta vida: contemplando y conociendo como somos conocidos —no ya
individualmente, sino nuestras personas con Cristo—, tal como conoce El,
esto es, contemplando a la Trinidad Santa y su santisima voluntad. Vistos
desde el tiempo presente, nosotros podremos estar muchos siglos
esperando la resurreccion, pero, como en el cielo la vision intelectual de
Dios elimina el tiempo, tampoco para nuestras almas pasara «mucho
tiempo» sin que resucite nuestro cuerpo.

3.- El Santo Sepulcro como templo

Dos fueron los sitios en que estuvo encerrado el cuerpo de Cristo de
forma completa durante su existencia: el seno de Maria y el sepulcro.
Ambos quedaron consagrados como templos por su presencia. En el seno
de Maria Cristo fue introducido entre los vivientes de la tierra, tomando de
ella nuestra naturaleza y su primer sustento corporal. Fue su lugar de
entrada entre los hombres, una entrada que estuvo llena de vida, el mayor
portento de todos los hechos por Dios: la unién (hipostatica) del Verbo con
la naturaleza humana. En el sepulcro, el cuerpo de Cristo fue depositado
muerto, sin vida, pero seria el lugar en el que sucederia el Unico portento
con que Cristo quiso demostrar de modo incontrovertible su divinidad: Ia
resurreccion?’. La resurreccidn es una obra de toda la Trinidad: el Padre le
da a Cristo el poder de resucitar, y en ese sentido, lo resucita?!; el Espiritu
Santo revivifica el cuerpo muerto, como dador de vida que es, y de ese
modo también lo resucita??; y el Verbo toma de nuevo su cuerpo, segun el

19 Respecto de los justos, cfr. Tomas de Aquino, Summa Theol. lll, 52, 5; respecto de los que estaban en el
purgatorio, cfr. Summa Theol. Ill, 52, 8 ad 1. En cuanto al infierno de los condenados, en cambio, sélo bajo
de modo indirecto, a saber, con su poder, cfr. Summa Theol. lll, 52, 2 ad 1.
20 Mt 12, 39.
21 Hch 3, 26.
22 Rom 8, 11.

16



poder que le habia sido dado?3, de modo que al resucitar su cuerpo resucita
el hombre Cristo Jesus.

Al estar habitado por el Verbo que acompafaba y sostenia a su cuerpo
muerto, el sepulcro fue —después del seno de Maria— el primer templo en
gue Dios estuvo personalmente. Los templos son lugares especiales en los
gue el hombre intenta entrar en relacion con Dios. Tras haber sido
expulsado del paraiso, por su pecado, el hombre no puede entrar en una
relacion normal y estable con Dios, su creador, y por eso procura siempre
crear lugares especializados para relacionarse con El. En los mitos ese lugar
es un lugar de «comercio» en sentido estricto, porque se concibe a Dios
como a un poder extrafio al que hay que tener contento para evitar su ira,
y al que hay que ganarse para obtener su favor. Pero Cristo, nuestro Sefior,
nos ensend que Dios es padre misericordioso, no un poder arbitrario, y que
el templo verdadero es nuestro propio espiritu. En concreto, nos ensefid
gue Dios misericordioso no estd en un lugar mas que en otro, sino en todas
partes (esencia, presencia, potencia), pero con mas intensidad en nuestras
personas mismas, gue somos obra de sus manos e imagenes de la Trinidad
personal divina?*. Pero, aun siendo asi, al humanarse, el Verbo también
instaurd un lugar en el que adorar a Dios y tratar con El en directo: su propio
cuerpo, o mejor, su humanidad, visible y tangible sélo a través del cuerpo.

Tras morir Cristo, el primer y propio lugar fisico de reunién del hombre
con Dios siguié siendo El, pero para saber donde estaba era preciso localizar
su cuerpo, por mas que estuviera separado del alma, porque Dios seguia
estando con él%. Y como el cuerpo estaba en el sepulcro, éste quedd
convertido en un templo fisico del Altisimo en persona, en la persona del
Verbo. En este sentido, el cristianismo no desechd por completo la
tendencia del hombre post peccatum a erigir templos, sino que mantiene
ambas cosas a la vez: nuestro trato con Dios esta en nuestro espiritu, y, por
tanto, se puede establecer en cualquier momento y lugar; pero si
gueremos, como hijos de Adan, estar cerca de Dios también local y

3 Jn 10, 18.
24 Jn 4, 21y 23-24: “Se acerca la hora en que ni en este monte ni en Jerusalén adoraréis al Padre... Pero se
acerca la hora, ya esta aqui, en que los verdaderos adoradores adoraran al Padre en espiritu y verdad,
porque el Padre desea que lo adoren asi. Dios es espiritu, y los que adoran deben hacerlo en espiritu y
verdad”.
25 | 3 férmula «Dios estaba con El» fue usada por s. Pedro (Hch 10, 38), y aunque puede sonar mal, como
si insinuara que Cristo no es Dios, en realidad lo que dice es que Dios Padre estaba con El, lo mismo que
en su bautismo (Lc 3, 21-22) o en el Tabor (Lc 9, 35).

17



fisicamente podemos hacerlo acercandonos al cuerpo de Cristo, tanto en el
Sacramento del Altar como en las iglesias, en donde se redne la comunidad
cristiana para celebrar la Santa Misa y los demds sacramentos, “porque
donde dos o tres estdn reunidos en mi nombre, alli estoy yo en medio de
ellos” 2®.

El Santo Sepulcro fue, por tanto, el primer templo fisico inanimado del
cristianismo. Habia sido hecho por manos humanas, desde luego, pero fue
consagrado por el cuerpo muerto de Cristo, y, en ese sentido, fue un templo
excavado en la roca?’. El de «roca» es un apelativo constante de Dios en los
salmos, porque las rocas en las montafias son un refugio para los que huyen
de la persecucidn. Para nosotros la roca es Cristo, el cuerpo de Cristo, lo
mismo que para Cristo —en cuanto que es hombre— la roca es el Padre. El
Salmo 31 (30) lo repite con énfasis?®, y fue ése el salmo con que nuestro
Sefior salié de esta vida. Por eso, su enterramiento en la roca (del sepulcro)
al poco de morir es un simbolo de su entrega en las manos del Padre
providente. Con esa metafora nos cerciora a nosotros, especialmente en los
ultimos momentos de nuestra vida, y a la Iglesia, en los momentos
histéricamente dificiles por los que ha pasado, pasa y pasara, para que
confiemos como hijos en el Padre, y como hermanos en El.

En nuestro caso, el sepulcro de un cristiano, como el de Cristo, no es un
sepulcro blanqueado, sino también excavado en la «roca», es decir, bajo la
proteccion de Dios. No es un lugar de podredumbre, sino de respeto y a
salvo de las inclemencias del tiempo: es lugar de dormicién y paz. Y para el
alma no es carcel alguna: si Dios mantuvo a su Hijo incorrupto en su carne,
aun muerto, a nuestras almas las mantendra en las manos de su amor
poderoso a la espera de la re-creacion de nuestro cuerpo, o sea, de la
resurreccion, que solo Dios puede conceder a los muertos, que, por cierto,
para El estan vivos?°.

26 V1t 18, 20.
27 Mt 27, 59-60.
2 En los versiculos 3y 4.
2 Mt 22, 32. éNo podria entenderse esto como una confirmacién indirecta de que, para los santos en el
cielo, entre la muerte y la resurreccién no hay apenas dilacién? No se me malentienda: hablo de las almas
de los santos, situadas fuera del tiempo y contempladoras del rostro de Dios.

18



4.- ¢Qué paso en ese lugar y en ese corto periodo de tiempo?

Conviene meditar bien qué es lo que ocurrido en el Santo Sepulcro. El
Sepulcro fue el lugar de la transformacién de la muerte en vida, o sea, de la
resurreccion. Es cierto que es el acto de la muerte de Cristo el que contiene
el poder de la resurreccion, porque es el acto de amor que incendia el
mundo y del que sale el espiritu que revivificara su cuerpo en el momento
sefialado°, pero ese poder se llevé a efecto en el Sepulcro.

A diferencia de lo que sera la nuestra, la resurreccién de Cristo no fue
una mera transformacién de su cuerpo mortal en inmortal, sino un volver a
tomar (iterum sumendi) la vida del cuerpo por parte del alma de Cristo 3.
Nuestro cuerpo no resucitara tal como es ahora; sera el mismo, pero no
funcionara como ahora. En cambio, el cuerpo resucitado de Cristo es no
solo el mismo de la Encarnacidn, sino que funciona igual que funcionaba
desde el instante de la Encarnacién, descontado lo que voluntariamente
hubiere querido El ceder al entrar en el mundo32.

El cuerpo de Cristo encarnado era por si mismo un cuerpo espiritual e
inmortal, porque nada puede ser asumido personalmente por el Inmortal
sin que se convierta también en inmortal 33. Que fuera un cuerpo espiritual

30 /¢ 12, 49-50, y Mt 27, 50, respectivamente.
31 Jn 10, 17-18: “Por esto me ama el Padre, porque yo entrego mi vida para poder recuperarla. Nadie me
la quita, sino que yo la entrego libremente. Tengo poder para entregarla y tengo poder para recuperarla:
este mandato he recibido de mi Padre”.
32 No sabemos con certeza cudndo se hizo Cristo mortal. Es muy probable que fuera en el mismo instante
de la Encarnacidn, cuando dijo: “Por eso, al entrar él en el mundo dice: Tu no quisiste sacrificios ni
ofrendas, pero me formaste un cuerpo; no aceptaste holocaustos ni victimas expiatorias. Entonces yo
dije: He aqui que vengo —pues asi esta escrito en el comienzo del libro acerca de mi— para hacer, ioh
Dios!, tu voluntad” (Heb 10, 5-7).
33 El término «inmortal» es equivoco. Dios es inmortal (i) porque es eterno, no tiene comienzo ni fin, sino
unaintensidad de vida con plenitud absoluta. El alma del hombre es inmortal (ii) porque existe por encima
del tiempo y porque recibe esa existencia desde la persona humana, que posee el futuroy un futuro que
no se desfuturiza (esta llamada a destinarse). El cuerpo de Adan, antes del pecado, era mortal —mortal
significa que podia morir—, pero no moria, porque el alma, desde su atemporalidad, le comunicaba una
perdurabilidad ilimitada en el tiempo. Al pecar, sin embargo, su cuerpo pasé de ser meramente mortal a
tener que morir (morituridad). La persona de Cristo es inmortal (iii) en sentido divino (eterna), pero como
ésta unié consigo hipostdticamente a una naturaleza humana, doté a su alma, y —a través de ella—a su
cuerpo, de una inmortalidad (iv) mas alta, a saber, no segun la inmortalidad del espiritu y alma humanos,
sino segun una inmortalidad donada por el Espiritu Santo. Y asi, la humanidad de Cristo podia descender
o abajarse y hacerse mortal donalmente, sin perder su propia altura, sino ganandola para nosotros,
mientras que Addn sélo podia mantener o perder su altura, y, al desobedecer, la perdié para todos
nosotros. La gracia de Cristo nos concede vivir ya ahora segun la inmortalidad (v) donada por el Espiritu,
pero sélo en nuestros espiritus y de modo que éstos no pueden comunicarla a sus respectivos cuerpos,
cosa que podran hacer, en cambio, cuando El nos resucite al final de los tiempos, en cuyo caso seremos
inmortales con la inmortalidad donal del Espiritu de Cristo también en el cuerpo (vi).

19



lo demuestra, primero, la virginidad de Maria en el parto. No se tratd de un
milagro especial, sino de que el cuerpo de Cristo era ya al nacer igual que
seria después el de su resurreccion, pudiendo atravesar puertas y paredes
sin que le ofrecieran resistencia3*. Si al resucitar se removié la piedra del
sepulcro, no fue para que Cristo pudiera salir, ya que El podria haber
atravesado su mole sin dificultad, sino como un signo para que soldados
(incrédulos) y discipulos (débiles en la fe) tuvieran noticia visual del gran
acontecimiento.

Pero, si era inmortal, écdmo es que murid? Murid porque quiso >, y esto
significa que Cristo primero se hizo mortal porque quiso, después se hizo
morituro porque quiso, y finalmente, perdid la vida porque quiso,
obedeciendo a la voluntad del Padre. Lo mismo que El se hizo hombre al
encarnarse y porque quiso3®, de igual modo se hizo mortal y morituro
cuando quiso y como quiso. Es posible que se hiciera morituro en
Getsemani cuando, al prever y aceptar la muerte de su cuerpo, entré en
agonia y sudaba gotas de sangre3’. No es que dejara de ser un cuerpo
espiritual, sino que precisamente por ser el cuerpo espiritual del Verbo
pudo hacerse mortal y morituro, o sea, abajarse hasta nuestra condicion.
La obediencia del cuerpo de Cristo a su Persona era tal que podia hacer lo
gue es imposible para cualquier otra criatura: ser inmortal y, sin embargo,
hacerse verdaderamente mortal. La clave estd en el «hacerse». Si el Verbo
se hizo hombre sin dejar de ser Dios, también su cuerpo se hizo mortal y
morituro sin perder por completo suinmortalidad. No es que hiciera teatro:
Dios no hace teatro ni lo necesita. Dios escribe la historia con personajes
reales y nos ensefia cuanto quiere con acontecimientos histéricos de
personas historicas, es decir, sin hacer teatro. Y también el Verbo de Dios
encarnado se hizo mortal y morituro en su cuerpo y murié histéricamente,
perdiendo realmente la vida corporal, pero sin que su alma humana
perdiera la potestad de volver a tomarlo. Desde luego, cuando lo retomo,
paso de la muerte a la vida, esto es, su cuerpo gand de nuevo la vida, pero
la vida que gand fue la misma vida que tenia al entrar en el mundo, la vida

% Jn 20,19y 26.

35 Jn 10, 18.

36 Hep 10, 5-7.

37 [ ¢ 22, 44. Morituro se distingue de mortal. Mortal es el que puede morir; morituro es el que tiene que
morir.

20



de un cuerpo espiritual *®. Concuerda con eso el que, desde antiguo la Iglesia

ensefie que Cristo es el hombre perfecto, sin distinguir en esa perfeccion
entre la humanidad de Cristo antes de morir y la humanidad de Cristo
después de resucitar>°.

¢Qué ocurrio, pues, en el Santo Sepulcro? Alli ocurrid la siembra del
cuerpo de Cristo para que diera mucho fruto; porque en los planes de Dios,
mientras no cayera en tierra y muriera, la vida espiritual de su cuerpo
permaneceria aisladamente Suya*’, pero al compartir la muerte de los
hombres —Unica cosa, junto con el nacimiento, en la que todos somos
iguales— hizo posible que su muerte fructificara para todos los hombres en
la forma de la posibilidad de morir y resucitar con El.

Es de notar que Cristo hara resucitar a todos los hombres, esto es, los
transformard de mortales en inmortales —cosa que sucedera sin transitar
por la muerte a los ultimos que estén viviendo a la hora de Su segunda
venida, y yo estimo que sucedié también a Maria nuestra Madre—, aunque
no todos mueran con El. He ahi un claro indicio de la voluntad salvifica de
Dios, que quiere que todos los hombres se salven, y para eso los ha creado.
Su voluntad de salvacion universal afecta a todos los hombres de modo
incondicionado al resucitarlos, aunque sélo resucitard a la Vida eterna (o de
Dios) a los que, aceptando y ofreciendo su propia muerte al Padre, hayan
muerto con Cristo. A los que no acepten la redencién de Cristo —pidiéndole
perddn de sus pecados y perdonando a cuantos les hubieren ofendido— la
resurreccion los llevard al infierno, que no es otra cosa que su propia
persona aislada de Dios.

5.- ¢Qué significa el Santo Sepulcro para la Iglesia?

Por otra parte, los tres dias en que estuvo nuestro Sefior enterrado en el
Santo Sepulcro fue el periodo de mayor (aparente) abandono y sufrimiento
padecido por la Iglesia®’. Asi lo habifa anunciado El refiriéndose a los

38 Nosotros, en cambio, si morimos con Cristo, resucitaremos a otra vida distinta de la actual, dotada del
mismo cuerpo con que fuimos creados, pero ya no mas mortal, sino inmortal como el de Cristo.
39 Cfr. Concilio de Calcedonia, H. Denzinger - A. Schénmetzer, Enchiridion symbolorum, Barcinone, Friburgi
Br., Romae, Neo-Eboraci: Herder, 31967, n. 301; Concilio Vaticano Il, Gaudium et spes, n. 38.
40 Jn 12, 24-25: “En verdad, en verdad os digo: si el grano de trigo no cae en tierra y muere, queda
infecundo; pero si muere, da mucho fruto”.
41 podria cuestionarse si es pertinente llamar «Iglesia» a los primeros creyentes antes de recibir el Espiritu
Santo. Pero éiqué duda cabe de que ellos eran el germen de la Iglesia, fundada por Cristo, aunque todavia
no gozara de la autonomia que le daria posteriormente la venida del Espiritu Santo?

21



discipulos: “Ya ayunardn cuando les falte el esposo” **. El signo que durante
Su vida preanuncié simbodlicamente ese abandono fue la tormenta que
amenazd a la barca de s. Pedro en el lago, mientras El dormia“3. Si la muerte
es una dormicién**, entonces el periodo en que estuvo muerto Cristo se
corresponde simbdlicamente con el episodio de la barca. Fue un periodo
corto, pero de terrible desesperanza para los discipulos. Ahora bien, lo que
dijo nuestro Sefior acerca de la tribulacién de los ultimos tiempos*® vale,
igualmente, para cualquier otro periodo de prueba: se acortaran aquellos
dias por causa de los elegidos, porque Dios no permitird que sean probados
por encima de sus fuerzas*®. Y eso mismo nos lo confirman los cortos tres
dias en que estuvo su cuerpo en el sepulcro. El ansia del Justo por resucitar,
es decir, del alma humana de Cristo por reunirse con su cuerpo, y por volver
a amar al Padre con su corazéon humano, asi como el deseo de reunirse con
sus discipulos, cuya fe y esperanza estaba siendo tentada casi por encima
de sus fuerzas —salvo Maria Santisima que sabia por fe que El iba a
resucitar—, abrevié esos tres dias al maximo hasta reducirlos a unas
cuarenta horas: un dia entero mas dos trozos de dias distintos, el minimo
imprescindible para corroborar que estaba muerto, y el tiempo maximo de
prueba a que quiso someter la fe de la primera Iglesia antes de enviarle el
Espiritu.

Para nosotros, la estancia del cuerpo de Cristo en el sepulcro, breve
tiempo en que el esposo estuvo alejado de sus amigos, forma parte de la
«puerta estrecha» que cierra nuestra vida (la muerte) y por la que hemos
de pasar todos, queramos o no, para salvarnos®’. Esa puerta estrecha es
Cristo crucificado, y para nosotros es el morir con Cristo. Al pasar por ella,
bajo suumbral y como fruto inmediato de la victoria de nuestro Sefior sobre
la muerte, se nos ofrecerd la posibilidad de hacer nuestra, definitivamente,
Su salvacion, aceptando la muerte de modo donal, a semejanza de Cristo.

2 Mt 9, 15; Mc 2, 20; Lc 5, 35.
3 Mt 8, 24.
4 Mt o9, 24.
45 Mt 24, 22: Y si no se acortaran aquellos dias, nadie podria salvarse. Pero en atencién a los elegidos se
abreviardn aquellos dias”.
46 1 Co 10, 13.
47 Jn 10, 9: “Yo soy la puerta: quien entre por mi se salvarad y podra entrar y salir, y encontrard pastos””.
Lc 13, 23-24: “Uno le preguntd: «Sefior, éson pocos los que se salvan?». El les dijo: «Esforzaos en entrar
por la puerta estrecha, pues os digo que muchos intentaran entrar y no podran...». Mt 7, 13-14: “Entrad
por la puerta estrecha. Porque ancha es la puerta y espacioso el camino que lleva a la perdicidn, y muchos
entran por ellos. jQué estrecha es la puerta y qué angosto el camino que lleva a la vida! Y pocos dan con
ellos”.

22



Pero para nuestros cuerpos es también el comienzo de lo que puede ser
una larga estancia, porque ya han pasado, y pueden pasar, siglos y siglos
hasta su segunda venida.

Precisamente, porque, salvo milagro divino, en el sepulcro nuestros
cuerpos, a diferencia del de Cristo, si se corromperan, los enterramientos
cristianos son lugares sagrados que nos recuerdan a unos difuntos que no
estdn muertos en su espiritu, sino vivos en Dios, y cuyos restos duermen a
la espera de resucitar. De este modo, unos de los signos primitivos de
humanizacién y que nos distinguen por completo de los animales, los
enterramientos y cementerios, han sido convertidos en lugares de oracion
qgue no soélo conservan en el cristianismo su sentido original, sino que lo
incrementan, pues nos ayudan a mantener la Communio sanctorum. Las
modas actuales, inconscientes de tan profundas verdades, quieren hacer de
la muerte un asunto baladi, incluso simpatico, para que vivamos de
espaldas a ella, olvidemos a nuestros difuntos, y sobre todo olvidemos a
Cristo, que nos ha redimido con su muerte, y la ha transformado en camino
de salvacién. La devocidn al Santo Sepulcro tiene una importancia capital
para los cristianos: en él se consumé nuestra redencion, el paso de la
muerte a la vida, con toda la grandeza de la misericordia de Dios. Alli
empezod la nueva vida para nuestros cuerpos y almas, una vida inmortal,
participacion de la vida del Hijo de Dios, y, por tanto, una vida como hijos
adoptivos de Dios, una vida introducida en el seno de la Trinidad Santa y
participe de las relaciones intimas de las tres divinas personas, de la que
gozamos por adelantado ahora, pero sélo en el alma y no plenamente.

Con todo, nuestro Senor aceptd que, incluso en el sepulcro, en la
situacion mas baja de su cuerpo, nosotros, los cristianos peregrinos,
pudiéramos ofrecerle obras buenas. José de Arimatea, las santas mujeres y
otros discipulos no sdlo cuidaron de enterrarlo, también lo prepararon con
aceites de buen olor. El buen olor lo dan las buenas obras, y eso lo quiso e
incluso lo predijo El, cuando salié en defensa de Maria de Betania, que habia
empleado un tarro de perfume para homenajearle*. Cristo acepta nuestros
homenajes a El en su cuerpo, y los sefiala como especialmente apropiados
para el sepulcro. Por supuesto, como El mismo nos dijo que lo que
hiciéremos con el mas pequefio de sus hermanos a El se lo haciamos,
también las buenas obras que hagamos a nuestros muertos, como

8 Jn 12, 3-7.
23



enterrarlos, respetarlos y rezar por ellos, a El se las hacemos. Y como el
sepulcro fue la situacion de mayor prueba para sus discipulos, por razén de
la obscuridad absoluta en que Su muerte los dejo, quizas nos esté indicando
qgue la adoracion y el culto a su humanidad concretado en su cuerpo sean
muy apropiados en los momentos de grandes crisis de la Iglesia.

Para la Iglesia la estancia del cuerpo de Cristo en el sepulcro simboliza,
pues, los periodos de graves zozobras. En la historia de la Iglesia se han dado
circunstancias parecidas a la que padecieron los amigos del novio, los
discipulos, con la muerte y sepultura del Sefior, como fueron: la Iglesia de
las catacumbas a causa de las persecuciones; o el cisma de Occidente, en el
gue la inmensa mayoria de los fieles no sabian, durante un periodo de
tiempo relativamente largo, a qué Papa debian su fidelidad; o, también, la
escision producida por la reforma protestante. Otra situacion semejante
parece que amenaza con ser la nuestra, en la que, ante todo, las grandes
agitaciones del posconcilio, motivadas por las confusiones acerca de cual
era la manera adecuada de leerlo, pero, sobre todo, la presion de la
impiedad circundante, acompafada por la ausencia de fe, incluso muy
dentro de la Iglesia®, estdn haciendo que los cristianos mismos no
parezcamos saber quiénes somos>?, pues el estado de nuestra sociedad es
tal que exige una repristinacion de nuestro cristianismo>!. A esa situacion
de prueba interna se ha anadido circunstancialmente, en estos dias, la
pandemia (COVID-19) que nos ha obligado —a los que no nos ha llevado por
delante— a permanecer meses encerrados en nuestras casas, como los
Apostoles y discipulos en el Cenaculo tras la muerte del Senor, y sin los
sacramentos de la Eucaristia y de la Penitencia.

4 “por otra [parte], uno percibe con mucha mas fuerza la gravedad de las preguntas, la presion de la
impiedad actual, la presion de la ausencia de fe, incluso muy dentro de la Iglesia...” (Benedicto XVI, Papa
Emérito, Ultimas conversaciones con Peter Seewald, trad. J.L. Lozano-Gotor, Edit. Mensajero, Bilbao, 2016,
37).

0 “No [nunca he tenido la gran duda cuando era joven], sélo mds tarde, cuando el mundo se fragmenté
de tal forma que el cristianismo, la Iglesia misma no parecia saber ya quién era” (Benedicto XVI, Ultimas
conversaciones, 255).

51 “En la Iglesia siempre hay problemas por resolver, maxime en nuestra época, tras las grandes sacudidas
del posconcilio, tras todas las confusiones acerca de cual era la manera adecuada de leer el concilio. En
conjunto, la situacién de nuestra sociedad es tal que el cristianismo debe reorientarse, redefinirse y
realizarse de nuevo” (Benedicto XVI, Ultimas conversaciones, 237).

24



6.- ¢COmo permite Dios tantos y tales males?

A veces, los cristianos nos hacemos esa pregunta. Sin darnos cuenta, al
hacerla, estamos olvidando que nuestra situacién actual no es la definitiva,
pues estamos en periodo de prueba, para merecer con nuestra fe y obras
ser aceptados como hermanos de Cristo y adoptados como hijos de Dios
Padre. El periodo de prueba no consiste Unicamente en adquirir el dominio
sobre nuestros defectos y tendencias, sino en obedecer a Dios, participando
en una batalla campal con las fuerzas del mal®2. Tenemos todas las armas
para vencer a las huestes enemigas, ya derrotadas por nuestro Sefior, pero
hemos de resistir sus embates y colaborar en la liberacidon de los cautivos,
entre los que nos encontramos nosotros mismos.

Nuestro Sefior nos aclard que era necesario que El padecieray muriera®,
y que asi fuera (aparentemente) vencido por el demonio>*, pero épor qué?
El mismo nos dijo que eso era necesario para que el mundo conozca que El
ama al Padre, y que hace lo que le ordena®. También nos advirtid de que no
es el discipulo mas que su maestro, de modo que, si a El lo persiguieron,
también lo hardn con nosotros>®. Por tanto, también nosotros tenemos que
mostrar al mundo que amamos a Cristo y hacemos lo que El nos manda,
participando asi en la lucha contra el poder de las tinieblas.

Pero écomo podemos estar a la altura de altisima exigencia? Por
supuesto, eso esta muy por encima de nuestras posibilidades y de nuestra
condicion de pecadores. Pero creo que en esto pasa como en la Santa Misa.
En efecto, siempre me llaman la atencidon unas palabras que pronuncia el
sacerdote en la plegaria eucaristica: “te damos gracias porque nos haces
dignos de servirte en tu presencia”. Esas mismas palabras sugieren que no
somos dignos, no estamos a la altura, pero la misericordia de Dios nos hace
dignos de estar en su presencia. Me viene a la memoria la parabola de las
bodas del hijo del Rey, en la que uno de los invitados no iba vestido con
traje de boda —es decir dignamente—, y fue arrojado a las tinieblas

52 Ef 6, 12: “Porque nuestra lucha no es contra la carne y la sangre, sino contra los principados, las
potestades, los dirigentes del mundo de estas tinieblas, y los espiritus del mal que estan en el aire”.
53 Lc 24, 44-46.
4 Jn 14, 30; 12, 31; Lc 22, 52-53.
5 Jn 14, 29-31: “Y os lo digo ahora, antes de que suceda, para que cuando suceda credis. Ya no hablaré
mucho con vosotros, porque llega el Principe de este mundo. En mi no tiene ningln poder; pero ha de
saber el mundo que amo al Padre y que obro seglin el Padre me ha ordenado. Levantaos. Vamonos de
aqui”.
%6 Jn 15, 20.

25



exteriores®’, y me asalta la pregunta: ¢cdmo nosotros, todavia llenos de
faltas y pecados, podemos ser hechos dignos de estar y servir ante la
presencia real de Dios? Pero la Santa Madre Iglesia sabiamente me consuela
un poco mas adelante —poco antes de la comunién— cuando pone en boca
del celebrante esta otra oracidn dirigida a Cristo presente: “no tengas en
cuenta nuestros pecados, sino la fe de la Iglesia”. Segun tales palabras, lo
gue Dios tiene en cuenta en nosotros, y, por tanto, lo que nos hace dignos
de estar ante la presencia real de Dios, es el don de la fe. Pero équé fe, Ia
nuestra o la de la Iglesia? éPor qué se habla de «la fe de la Iglesia», si la
Iglesia no es una persona? Evidentemente, la Iglesia no es una persona®g,
por lo que esa expresion se ha de referir directamente a la fe que
compartimos personalmente todos los catdélicos practicantes, y cuyo
contenido es el que propone la Santa Madre Iglesia. De acuerdo con eso, lo
gue nos hace dignos de estar ante la presencia real de Dios no son nuestros
méritos o deméritos, es el don de la fe, o sea, el don divino de creer y saber
con certeza que bajo las especies de pan y vino estan el cuerpo y la sangre
de Cristo junto con su alma humana y su Persona divina, sin tener de ello el
menor indicio sensorial. Es cierto que la fe no basta para comulgar, hace
falta, ademas, estar en gracia de Dios, o sea, que nuestras obras sean
concordes con aquélla, pero si basta para poder estar en su presencia con
una minima dignidad. Y puesto que no cabe que haya fe sin creyentes, creo
gue con la aludida expresion «fe de la Iglesia» —ademads del contenido
revelado, y propuesto por ella— se nos enseiia que en la Iglesia siempre hay
y habra, por lo menos, un resto de firmes creyentes, pues de lo contrario,
las puertas del infierno habrian prevalecido contra ella, cosa que el amor de
Cristo no permitird nunca®. En consecuencia, la expresién «la fe de la
Iglesia» reune las dos dimensiones sefaladas: (i) la fe de un nucleo de
creyentes, un «resto», que mantienen vivo fielmente, a lo largo de los siglos,
(ii) el contenido de la revelacion cristiana. Uniendo nuestra fe a la de ellos,
dejamos de ser por completo indignos de estar en Su presencia.

En suma, la lucha contra el poder de las tinieblas no la mantenemos
solos, la mantiene la Iglesia, es decir, todos los creyentes bautizados, de los

ST Mt 22, 1-14.
58 “Asi se manifiesta toda la Iglesia como ‘una muchedumbre reunida por la unidad del Padre, del Hijo y
del Espiritu Santo’” (Concilio Vaticano Il, Lumen Gentium, 2, B.A.C., 112).
9 Mt 16, 18.
26



que, al menos, un resto conserva viva la tradicidn revelada de generacion
en generacion.

Esto supuesto, la cuestidon pertinente seria: iy quiénes eran los firmes
creyentes que mantenian la fe de la Iglesia mientras nuestro Sefior estuvo
en el sepulcro? Todos los apdstoles y discipulos se habian dispersado, y
aunque muchos de ellos se volvieron a reunir en el cenaculo, su fe y su
esperanza estaban tentadas de tal manera que no parece que pudiera
decirse que en ese momento fueran firmes creyentes. Sin embargo,
mientras estaba El en el sepulcro habia, al menos, una gran creyente, la
mayor creyente: Maria Santisima, su Madre, que creia y sabia que su Hijo
iba a resucitar. Pues, si el Sefor anuncié a sus discipulos su muerte y
resurreccion camino de Jerusalén, écomo no iba a habérselo anunciado a
su Madre, y mucho antes?

En este periodo historico de necesaria purificacion y «desmundani-
O en que vive la Iglesia de hoy, tiempo colmado de grandes
tentaciones y perplejidades, los cristianos debemos creer y confiar en la
promesa de Cristo —“estaré con vosotros hasta el final de los tiempos” 61—
asi como en el Espiritu Paraclito que nos ha enviado, y en la proteccién de
Maria, que sigue haciendo de Madre de la Iglesia desde el Cielo.

zacion»®

A toda esta nuestra situacion sélo le da sentido el Rey de Reyes y Sefnor
de la Historia®?, en el que creemos. Cristo es el primero en todo®, pero no
segun el tiempo. No fue el primero que sufrié ni el primero que murid ni el
primero que fue enterrado. Tampoco es temporalmente el Ultimo de los
qgue sufren o mueren ni de los ajusticiados injustamente. Es ciertamente el
alfa y la omega®, mas no segun el antes y después temporales. Es el
primero en el amor del Padre, es decir, el primero de acuerdo con la

80 “Entweltlichung”, Discurso del Santo Padre Benedicto XVI en el Konzerthaus de Friburgo de Brisgovia
(25/09/2011); cfr. Papa Francisco, Evangelii gaudium, nn.93-97. «Mundo» aqui no se refiere a la criatura
de ese nombre ni siquiera estrictamente al mundo humano, sino al primero de los enemigos del alma (1
Jn2,15-17). Cfr. L. Polo, Curso de Teoria del Conocimiento II, en Obras Completas de Leonardo Polo, Eunsa,
Pamplona, 2016, vol. V, 55.
61 Mt 28, 20.
62 Ap 19, 16. “Igualmente, [la Iglesia] cree que la clave, el centro y el fin de toda la historia humana se
hallan en su Sefior y Maestro” (Concilio Vaticano Il, Gaudium et spes, n. 10, Biblioteca de Autores
Cristianos (B.A.C.), Madrid, 21966, 222). Cfr. Catechismus Catholicae Ecclesiae, Libreria Editrice Vaticana,
Cita del Vaticano, 1997, n. 450.
63 Col 1, 18.
64 Ap 1, 8.

27



predestinacion® o plan eterno de Dios, porque todo fue hecho por y para
EI®®; por tanto, es el primero segun la prioridad del dar divino, que es
aquella antecedencia jerarquica cuya actividad no quita ni hace perder
nada. Y es también el Ultimo, porque El es el fin de la humanidad y de la
creacidn entera, o, lo que es igual, es la Verdad y la Vida, que nos hace ahora
hijos de Dios y nos hara resucitar consigo a la vida eterna. Pero, ademas, El
se sitia en medio de la historia, lo mismo que el Camino ®’ se sitla entre los
puntos de partida y de llegada, porque es el Unico mediador entre el
hombre y Dios®. El es el Camino, y nos lo ha abierto al ser el primero de los
que mueren de modo donal®, y el primero que fue enterrado en un
sepulcro para resucitar, removiendo la losa (muerte) que nos cierra a los
demas el paso hacia los cielos.

Aun en el sepulcro, Cristo es la «roca» firme sobre la que esta edificada
la casa o Iglesia de Dios’®, y sobre la que estd cimentada la fe que nos salva
a todos los hombres a lo largo de la historia. Claro que |a posibilidad de esa
misma fe exige que ahora hayamos de ignorar cuando y cémo lo ird
haciendo El en el antes-después temporal. Como sugirid el Papa Francisco
en su homilia con ocasién de la Vigilia de la Pascua del afio 2015, las santas
mujeres hubieron de entrar en el sepulcro’, es decir, en la obscuridad del
misterio, para descubrir la gran noticia de la resurreccién de Cristo, y todos
hemos de entrar en el misterio del «paso» (Pascua):

“Entrar en el misterio nos exige no tener miedo de la realidad: no
cerrarse en si mismos, no huir ante lo que no entendemos, no cerrar
los ojos frente a los problemas, no negarlos, no eliminar los
interrogantes... Entrar en el misterio significa ir mas alla de las
comodas certezas, mas alld de la pereza y la indiferencia que nos
frenan, y ponerse en busca de la verdad, la belleza y el amor, buscar
un sentido no ya descontado, una respuesta no trivial a las cuestiones
que ponen en crisis nuestra fe, nuestra fidelidad y nuestra razén” 72

85 Hch 3, 20; Rom 8, 29-30. Cfr. S. Agustin, Expositio in Ep. ad Romanos inchoata , n. 5.
8 Col 1, 16-17.

7 Jn 14, 6.

8 1 Tim 2, 5.

% Jn 10, 17-18.

0 c6,47-49.

1 Mc 16, 5.
2http://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-
francesco 20150404 omelia-veglia-pasquale.html

28


http://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150404_omelia-veglia-pasquale.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150404_omelia-veglia-pasquale.html

A «entrar en el misterio» es a lo que con este libro quisiera yo contribuir
y ayudar en los actuales —y en otros futuros— tiempos de prueba, dedicando
toda la atencidn a penetrar con la inteligencia y el corazdn en la revelacién
cristiana, siempre, naturalmente, bajo la inspiracion de su gracia y la guia
de la autoridad de la Iglesia. Pues la obra que Dios nos reclama es que
creamos en su Hijo’3, y le esperemos mientras vuelve, derramando el buen
olor de las obras creadas por El para nosotros’*.

En definitiva, pues, el titulo de Conferencias del Santo Sepulcro no es
inapropiado para este libro, porque todo él va dirigido a una lIglesia en
situacion de gran prueba, interna y externa, semejante a la que ella pasé
durante el espacio entre la muerte y resurreccion del Sefior. Y, en especial,
es apropiado porque habiendo obrado Cristo en esa situacidon el mayor de
sus signos —el que habia prometido como unico para los incrédulos escribas
y fariseos’—, su meditacion nos puede inspirar la esperanza de que
también en nuestra época obrara los signos pertinentes para que creyentes
e incrédulos volvamos hacia El nuestro pensamiento y nuestro corazon. Si,
cuando la Iglesia era muy pequena como institucién humana y la fe de Ia
casi totalidad de los cristianos desfallecia, El abrevid el tiempo de la prueba
y volvié para socorrerlos resucitando, esa misma deferencia nos cerciora en
la confianza de que también vendra en nuestra ayuda, nos robustecera en
la fe durante las pruebas actuales, y nos las abreviara para que podamos
perseverar hasta el final, mientras El va preparando a la Iglesia para su
segunda y definitiva venida.

3Jn6, 29.
74 Ef2, 10.
7> Mt 12, 38 ss.
29



30



