
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

CONFERENCIAS DEL SANTO SEPULCRO 
 

 

IGNACIO FALGUERAS SALINAS 

 

 

 

 

 

 

 

BUBOK 

2022 

 



4 

© Ignacio Falgueras Salinas 

ISBN papel: 978-84-685-7299-4 

ISBN ebook en pdf: 978-84-685-7298-7

Editorial Bubok 



5 
 

INDICE GENERAL 

 

PRESENTACIÓN                                                                                                       9 

INTRODUCCIÓN GENERAL                                                                                  11 

1. El Santo Sepulcro en la historia de la salvación                                    11 
2. La duración de la estancia del cuerpo de Cristo en el Sepulcro         14 
3. El Santo Sepulcro como templo                                                              16 
4. ¿Qué pasó en ese lugar y en ese corto periodo de tiempo?              19 
5. ¿Qué significa el Santo Sepulcro para la Iglesia?                                21 
6. ¿Cómo permite Dios tantos y tales males?                                          25 

CAPÍTULO I: LA TERCERA CREACIÓN                                                                31 

1. INTRODUCCIÓN                                                                                                33 
2. LA TERCERA CREACIÓN                                                                                    37 

2.1. La encarnación del verbo                                                                   38 
2.2. La kénosis de la humanidad de Cristo                                             43 

3. CONCLUSIÓN                                                                                                     50 

CAPÍTULO II: FUERTE ES EL AMOR COMO LA MUERTE                                 55 

1. INTRODUCCIÓN                                                                                                57 
2. LA INSEPARABLE UNIDAD DE LA MUERTE Y RESURRECCIÓN  

DE CRISTO                                                                                                          63 
2.1. En la muerte ya está contenida la resurrección                             66 
2.2. En la resurrección se conserva y manifiesta íntegramente el 

poder (amor) de la muerte de Cristo                                               71 
3. OTROS DOS EQUÍVOCOS QUE AFECTAN AL MISTERIO                              77 
4. LA NOVEDAD DE LA RESURRECCIÓN DE CRISTO                                         84 

4.1. La recepción de una nueva vida en el mismo cuerpo  
que murió                                                                                             85 

4.2. El cambio integral de la relación «esencia del hombre – esencia 
del mundo» merced a esa nueva vida                                             95 

4.3. La renovación de la creación entera (un nuevo cielo y una nueva 
tierra)                                                                                                    96 

5. AJUSTES METÓDICOS, O DE ENFOQUE                                                        98 
6. CONCLUSIÓN                                                                                                   107 



6 
 

CAPÍTULO III: “ET IN SPIRITUM SANCTUM, DOMINUM…”                        113 

1. INTRODUCCIÓN                                                                                              115 
2. PRIMERA PARTE: LA TRINIDAD SANTA                                                       120 
3. SEGUNDA PARTE: EL ESPÍRITU SANTO AD INTRA                                     128 

3.1. Exposición de algunos errores históricos sobre la tercera  
Persona de la Trinidad                                                                     128 

3.2 Aproximación al tema a partir de la revelación                          133 
4. PARTE TERCERA: EL ESPÍRITU SANTO AD EXTRA                                      140 

4.1.   La unidad y diversidad de las obras divinas ad extra                 140 
4.2.  Las operaciones del Espíritu Santo ad extra                                145 

4.2.1. La preparación del advenimiento de Cristo                        145 
4.2.2. La formación del cuerpo de Cristo y la unción de su 
humanidad                                                                                           148 
4.2.3. La formación de la Iglesia o Cuerpo Místico de Cristo      149 
4.2.4. Preparación de los hombres para la segunda venida de 
Cristo                                                                                                     151 

5. CONCLUSIÓN                                                                                                   153 

CAPÍTULO IV: LA GRANDEZA DEL MATRIMONIO CRISTIANO, OBRA DE 

LA SANTÍSIMA TRINIDAD                                                                                 159 

1. INTRODUCCIÓN                                                                                              161 
2. EL MATRIMONIO, INSTITUCIÓN NATURAL, OBRA DEL PADRE               162 

2.1. El sentido creacional del matrimonio                                            163 
2.2. El sentido decaído del matrimonio                                                168 

3. EL MATRIMONIO, SACRAMENTO DE SALVACIÓN, OBRA DEL HIJO       171 
4. EL MATRIMONIO COMO IGLESIA DOMÉSTICA, OBRA DEL ESPÍRITU 

SANTO                                                                                                              177 
5. CONCLUSIÓN                                                                                                   181 

CAPÍTULO V: LA EUCARISTÍA, DON Y MISTERIO                                          185 

1. INTRODUCCIÓN                                                                                              187 
2. PARTE PRIMERA: EL DONANTE-DON DE LA EUCARISTÍA                        189 

2.1. El donante                                                                                          189 
2.2. El don                                                                                                  190 

2.2.1. La Eucaristía como don real-físico                                           191 
    2.2.1.a) La transubstanciación                                                        192 



7 
 

2.2.1.b) La presencia real                                                                196 

2.2.2. La Eucaristía como don simbólico-real                                            203 

2.2.3. La Eucaristía como comunión, o consumación terrenal  
de los dones de Dios                                                                             208 

3. PARTE SEGUNDA: LOS DONATARIOS DE LA EUCARISTÍA                        213                              
4. CONSIDERACIONES FINALES                                                                        217 

CAPÍTULO VI: LA MISERICORDIA Y LA JUSTICIA DIVINAS                          223 

1. INTRODUCCIÓN                                                                                              225 
2. APROXIMACIÓN AL PROBLEMA                                                                   228 
3. EL PASO AL MISTERIO                                                                                    235 

3.1. Acercamiento al misterio por el lado de la iniciativa  
de Dios                                                                                                239 

3.2. Acercamiento al misterio por el lado de la posible aceptación 
humana, necesaria para la salvación                                            243 

4. LA INTELECCIÓN DEL MISTERIO                                                                   247 
5. CONCLUSIÓN                                                                                                  252 

  

ANEXOS                                                      

APÉNDICE I: EL PERDÓN                                                                                   265 

1. La santidad del perdón                                                                     268 
2. La universalidad del perdón                                                             270 
3. La dificultad del perdón                                                                    275 
4. La divinización de nuestra esencia por el perdón                         278 

APÉNDICE II: EL SACRIFICIO EN LA IGLESIA                                                   281 

1. SENTIDO Y LIMITACIONES DEL SACRIFICIO HUMANO                             283 
2. EL SACRIFICIO DE CRISTO                                                                              290 
3. EL SACRIFICIO EN LA IGLESIA                                                                        297 

INDICE DE AUTORES                                                                                          305 

 

 



8 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

  PRESENTACIÓN 

El contenido de este libro está compuesto por seis conferencias 
pronunciadas por mí, a razón de una por año, en la Real Hermandad del 
Santo Sepulcro de Málaga, de donde toma su título0F

1. De ellas las cinco 
primeras fueron organizadas por el P. Fernando del Castillo, párroco de s. 
Miguel de Miramar (Málaga) entre los años 2011 y 2015, y la sexta fue 
organizada por D. Antonio Collado, el año 2016, y también como párroco 
de la misma parroquia, que es la mía. La mayoría de tales conferencias se 
ocupó de los temas propuestos por ellos, y que solían coincidir con los 
temas propuestos por los Papas Benedicto XVI y Francisco para los años 
respectivos.  

Las dos primeras conferencias tienen como tema la humanidad de Cristo: 
su creación, y su muerte y resurrección. La cuarta y la quinta están 
dedicadas a dos sacramentos, el Matrimonio, que nos permite representar 
simbólico-realmente el amor de Cristo por la Iglesia, y la Eucaristía, prenda 
efectiva de ese amor, así como de nuestra salvación. Entre ambos grupos 
se sitúa una conferencia, la tercera, que se ocupa de meditar sobre el 
Espíritu Santo o Espíritu de Cristo, que formó su cuerpo asumido y funda su 
Cuerpo místico. Y, por último, la sexta conferencia considera el sentido 
misterioso y profundo de la redención obrada por Él, a saber, la 
Misericordia y la Justicia divinas.  

Aparte de una introducción general para explicar la oportunidad del 
título, he añadido al final, como Anexos, otros dos escritos: uno sobre el 
perdón, con la intención de completar el capítulo dedicado a la 
misericordia; y el segundo, una conferencia sobre El Sacrificio en la Iglesia, 
que fue pronunciada por mí en el Palacio Episcopal de Málaga el año 1983 
con ocasión de los cien años de la Adoración Nocturna en Málaga. Con él 
creo que se puede resumir y cerrar el sentido del libro, puesto que es la 
Iglesia la que, como Esposa y Cuerpo de Cristo, hace suyo el sacrificio de 
Cristo, y así conserva, continúa y traspasa de generación en generación Su 
obra redentora hasta el final de los tiempos. 

Ignacio Falgueras Salinas, 17 de mayo de 2020 

                                                           
1 Algunas de ellas han recibido ligeras correcciones y ciertas ampliaciones, pues fueron reducidas en su 
día para cumplir con los límites de tiempo propios de una conferencia. 



10 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



INTRODUCCIÓN GENERAL: EL SANTO SEPULCRO 

 

Aunque pueda parecer que el título común dado por mí a todas estas 
conferencias es muy circunstancial y extrínseco, existen conveniencias 
internas y externas que me permiten considerarlo apropiado. Las explico. 

1. El Santo Sepulcro en la historia de la salvación 

El Santo Sepulcro fue un lugar de tránsito entre la muerte del Señor y su 
resurrección, pero que pertenece plenamente a la historia de la salvación. 
La Encarnación es un proceso histórico, porque, si bien el Verbo se hizo 
hombre con un solo acto de asumición, la naturaleza humana que asumió 
había de hacerse semejante a nosotros en todo menos en el pecado, para 
terminar, después, haciéndonos semejantes a Él. Hacerse semejante a los 
hombres implica «irse haciendo semejante», es decir, no hacerse 
semejante de golpe o de una sola vez, porque la naturaleza humana, por 
estar vinculada con el tiempo, es en su esencia creciente1F

1. Por tanto, Cristo 
en su naturaleza humana se fue haciendo semejante a nosotros cada vez 
más a lo largo de toda su vida. Pero como fue el Verbo divino el que asumió 
la naturaleza humana en Cristo, ese creciente ir haciéndose tuvo el sentido 
de un descendimiento: Cristo bajó de los cielos2F

2, y se fue abajando a lo largo 
de su vida terrena hasta entregarse a la muerte, y una muerte de cruz3F

3. Con 
esto se quiere decir que su hacerse semejante a nosotros tiene un sentido 
jerárquico, va desde un estatus superior a uno inferior. Pero por ser lo 
superior, en este caso, el estatus de «asumida» por la Persona del Verbo 
divino, el irse haciendo inferior de la naturaleza humana de Cristo no llevó 
consigo una pérdida de su superioridad4F

4, antes bien, aportaba una 
elevación de aquello (inferior) que se iba haciendo. Y eso es así porque la 

                                                           
1 De acuerdo con lo que se explica a continuación, en el ejemplo único de Cristo el crecimiento de su 
humanidad fue un abajamiento donal sin pérdida de su dignidad, o sea, un irse haciendo cada vez más 
semejante –descontado el pecado– al hombre en su estado de caído, cosa que se alcanzó en la muerte y 
el enterramiento. Y en cuanto al crecimiento en sabiduría, éste consistió en manifestar a través de su 
naturaleza humana cada vez más claramente –para nosotros– la sabiduría y el amor de Dios. 
2 Jn 3, 13; 6, 33, 38, 41 y 42. 
3 Fil 2, 8. 
4 Jn 1, 18.  Es lo que decía s. Agustín: el Verbo se ha hecho hombre en la tierra sin dejar de estar con el 
Padre en el cielo (In Joannis Evangelium Tractatus 35, n. 5; Sermo 28, nn. 4 y 5). Y eso mismo ha de decirse 
de su naturaleza humana: ella se hace semejante a nosotros sin dejar de ser asumida (Cfr. I. Falgueras, El 
Cántico de Salomón, Comentario al Cantar de los Cantares, Edicep, Valencia, 2008, 119 ss).  



12 
 

asumición es una forma de donación entre Dios y las criaturas, la más alta, 
ya que como tal ni pierde ni hace perder nada5F

5.  

En su ir haciéndose a semejanza nuestra, Él quiso mostrar su amor por el 
Padre, quedándose tres días en el templo; pasar treinta años en vida 
familiar silenciosa, sencilla, y obediente; hacer lo que hacían las buenas 
personas de su tiempo: visitar anualmente el templo de Jerusalén, hacerse 
bautizar por Juan el Bautista, festejar las bodas de familiares y amigos... 
Eligió un grupo de discípulos para enseñarnos con su palabra y obras, 
soportando la torpeza y lentitud de sus (nuestras) mentes6F

6. Además, quiso 
pasar y vencer nuestras tentaciones, sentir hambre y cansancio, 
compadecerse de nuestros dolores, enfermedades, debilidades y pecados. 
Y de tal modo quiso acompañarnos en nuestros sufrimientos que, para 
aliviarlos y transformarlos, los llegó a padecer Él mismo hasta compartir 
nuestra muerte.   

Pues bien, en el sepulcro Cristo culminó su abajamiento, pues fue su 
última humillación para acercársenos. En él Cristo se asemejó a nosotros, 
que, una vez muertos, somos enterrados para volver al polvo del que fueron 
formados nuestros cuerpos, porque el pecado original –con el que todos 
nacemos– lo mereció como castigo. Sin embargo, recordemos que la 
Encarnación sólo fue un hacerse semejante: se trata sólo de una semejanza, 
es decir, no de una completa igualdad, pues la semejanza siempre incluye 
alguna diferencia7F

7. Lo mismo que el hombre fue hecho a imagen y 
semejanza de Dios, el Verbo, Imagen increada del Padre, quiso hacerse a 
semejanza del hombre8F

8: hombre, sí, pero perfecto, más perfectamente 
hombre incluso que Adán, a saber: con la perfección que tendremos en la 
vida futura y que nos será dada por Él, pues todavía no somos lo que 
seremos9F

9. En verdad, cuando Cristo se hizo semejante en todo a nosotros 
fue sólo en su pasión y muerte. Mas siempre –insisto– se trata únicamente 

                                                           
5 Cfr. El Apéndice II: El Sacrificio en la Iglesia, que acompaña a este mismo libro. 
6 Mt 15, 16; 16, 8-9; 17, 17; Lc 9, 41; 24, 25. 
7 Por esa razón, se dice que «se hizo» semejante a nosotros, no que fuera exactamente igual a nosotros, 
pues Él era hombre perfecto y estaba sobreelevado por la asumición, mientras que nosotros somos 
«hijos» de Adán y Eva, hombres afectados por el pecado original. 
8 No se hizo a «imagen» del hombre, porque es el hombre el que está hecho «a imagen» de Dios. La 
imagen de Dios en el hombre es la persona, mientras que la semejanza de Dios radica en nuestra 
naturaleza (varón y mujer). El Verbo se abajó haciéndose a semejanza de su imagen, o sea, asumiendo 
nuestra naturaleza, no una persona humana, pues siguió siendo Persona divina, ahora humanada al tomar 
en unión consigo nuestra naturaleza, de lo contrario no habría podido ser Dios y hombre.  
9 1 Jn 3, 2. 



13 
 

de una semejanza, es decir, siempre existe una diferencia: Él padeció y 
murió porque quiso, sin que tuviera que morir nunca, nosotros padecemos 
y morimos porque –antes o después– tenemos que morir. Por eso, el 
cuerpo muerto de Cristo, al quedar separado de su alma humana, sólo se 
asemejó a nuestros cuerpos muertos, pero no se igualó con ellos. En este 
sentido, su enterramiento llevó a término el hacerse semejante a nosotros 
por el lado de su cuerpo, no así por el lado de su alma, más bien, en el 
sepulcro ésta empezó ya a hacer lo contrario: a llevar a término el hacernos 
a nosotros semejantes a Él10F

10. 

Sin duda, a eso se puede objetar que, precisamente en el sepulcro, Cristo 
se igualó con nosotros por el lado de su cuerpo, porque –habiendo tomado 
sobre sí el castigo del pecado (muerte)– allí no era ya hombre perfecto, 
dado que su cuerpo carecía de la vida de su alma, y su alma carecía de su 
cuerpo. Mas, por el contrario, santo Tomás de Aquino nos enseña que, 
aunque estuvo separado de su alma (humana), es decir, aunque estuvo 
verdaderamente muerto, su cuerpo no estuvo separado de la persona del 
Verbo, de manera que durante la estancia del cuerpo en el sepulcro estaba 
el Verbo, con su presencia y poder, manteniéndolo unido consigo11F

11. Esto 
concuerda perfectamente con el dato revelado de que su cuerpo no fue 
abandonado a la muerte ni podía conocer la corrupción12F

12, pues de haber 
sido el suyo un cuerpo normal, al estar separado del alma, sin duda debería 
haber estado sometido a la corrupción. El cuerpo muerto de Cristo siguió 
siendo del Verbo, o segunda Persona de la Trinidad, que lo había unido 
consigo hipostáticamente. Por tanto, en el sepulcro su cuerpo muerto se 
asemejaba al nuestro, pero no era por completo igual al nuestro: separado 
de su alma, única que lo podía mantener incorrupto de modo natural, era 
la Persona divina que se había hecho carne la que impedía la corrupción de 
su cuerpo. El Inmortal (Athanatos) hizo incorrupto al cuerpo que asumió, 
aun sin mantenerlo vivo. Ésa es una de las diferencias del cuerpo muerto de 
Cristo con respecto a los nuestros.  

Es verdad, por tanto, que al morir Cristo dejó de ser «hombre perfecto», 
porque dejó de ser hombre, pero no porque dejara de ser perfecto. La 

                                                           
10 El alma de Cristo llevó la luz a las almas de los muertos del Primer Testamento que estaban en el Seno 
de Abrahán, y, en el último instante de la estancia en el sepulcro por parte del cuerpo, resucitó como hará 
al final de los tiempos con todos los hombres. 
11 Cfr. Tomás de Aquino, Summa Theologiae III, 50, 2 c; 51, 3 c. 
12 Sal 16 (15), 10; Hch 2, 31. 



14 
 

perfección de la humanidad de Cristo consistió en su obediencia integral al 
Padre, de manera que incluso muerta era perfecta para el fin que en su 
proyecto Dios Padre le había asignado. El sepulcro fue para el cuerpo de 
Cristo la continuación de la entrega hecha en el último instante de su vida, 
cuando encomendó su espíritu humano al Padre. Y, para hacerse como 
nosotros, no lo enterraron los ángeles, sino que a semejanza de lo que nos 
ocurre a todos los demás, lo hicieron otros hombres, porque nunca estuvo 
su humanidad (rota) tan desprovista de todo en la tierra como en el 
sepulcro, hasta el momento en que por fin resucitó. 

2.- La duración de la estancia del cuerpo de Cristo en el Sepulcro 

Esto supuesto, si Cristo tuvo poder para resucitar, podría haberlo hecho 
inmediatamente después de morir, o podría haberse quedado en el 
sepulcro mucho más tiempo, o, al menos, podría haberse quedado tres días 
completos, tal como parecía haber profetizado mientras estaba en vida13F

13. 
Por tanto, su elección del tiempo que estaría efectivamente en el sepulcro 
contiene un propósito que conviene indagar, pues es el propósito de la 
Sabiduría de Dios encarnada.   

Desde luego, que estuviera algún tiempo enterrado era imprescindible 
para que los hombres pudiéramos comprobar que en verdad había muerto. 
Lázaro de Betania estuvo cuatro días antes de ser resucitado por Cristo, y 
por el olor podía notarse que estaba ya muerto14F

14. Sin embargo, Cristo no 
quiso estar cuatro días en el sepulcro, sino tres, y, además, tres días 
contados no según los cánones del tiempo ordinario –tres días completos o 
72 horas–, sino de modo casero, según un criterio humano más relajado 
que mide los días de acuerdo con la luz del sol: la tarde-noche de un primer 
día, la mañana-tarde-noche del segundo día, y el primer amanecer del 
tercer día. Se puede decir que el cuerpo de Cristo estuvo el mínimo de 
tiempo en brazos de la muerte, tomando como medida el límite mínimo 
necesario para convencernos a nosotros de la verdad de su resurrección. 
Llama la atención que Dios haya querido medir así el periodo de tres días, y 
la razón de este acortamiento nos la da s. Pedro: “no era posible que ésta 
(la muerte) lo retuviera bajo su dominio”15F

15, «retener» ése en el que va 

                                                           
13 Mt 12, 40.  
14 Jn 11, 39. 
15 Hch 2, 24. Más adelante aportaré otra razón basada en Mt 24, 22, que apoya el sentido que le doy aquí. 



15 
 

sugerido el deseo vehemente de Cristo por resucitar, o sea, de volver a 
amar al Padre, y a nosotros, con su corazón de carne. 

De este modo, nos enseñó algo que nos da una gran esperanza: para los 
que mueran con Cristo –y no tengan que pasar, o hayan pasado ya, por el 
purgatorio–, el tiempo entre la muerte y la resurrección les será brevísimo. 
Aunque hayan de aguardar a resucitar muchos milenios, “mil años en tu 
presencia son como un ayer que pasó; una vela nocturna”16F

16. Es importante 
notar que ese versículo está precedido inmediatamente por este otro: “tú 
reduces el hombre a polvo, diciendo ‘Retornad, hijos de Adán’”. Es decir, la 
pertinencia de los versículos al tema que comento es completa: habla de la 
muerte y de la entrada en la presencia de Dios. Nosotros morimos por ser 
herederos del pecado de Adán, y Cristo murió para redimirnos de ese 
pecado y de los nuestros; pero si morimos con Cristo, por medio de Él 
entraremos en la presencia eterna de Dios, y, por eso, mil años serán, 
entonces, como un ayer que pasó o una guardia nocturna. No se trata sólo 
de que, una vez separada del cuerpo, el alma ya no esté sometida ni siquiera 
de modo indirecto al tiempo físico, sino de algo mucho más altamente 
positivo: “Hoy estarás conmigo en el paraíso”17F

17. El «hoy» a que se refería 
nuestro Señor con esas palabras era la presencia de Dios vista a través de 
Su alma (“conmigo”). Entre la muerte y la resurrección de los que vean el 
rostro de Dios, que es Cristo, la distensión temporal, por grande que fuere 
para su cuerpo, no contará apenas, mejor, será mínima, será como la 
estancia de nuestro Señor en el sepulcro, sólo el mínimo requerido. De 
modo semejante a como en algunas leyendas ciertos santos monjes se 
perdieron durante cientos de años contemplando a Dios en la naturaleza 
sin notar el paso del tiempo, así, pero realmente, a los que hayan muerto 
con Cristo la resurrección les llegará de modo casi inmediato, sin sensación 
de tardanza. Pero pensémoslo un poco más. 

Cristo estuvo poco tiempo en el sepulcro, mas durante ese corto periodo 
su alma humana estaba activa, tanto que inundó con ella lo más obscuro e 
impenetrable de todo. La estancia de Cristo en el sepulcro no implicó para 
Su alma una paralización18F

18, pues bajó a los infiernos, o sea, directamente al 

                                                           
16 Sal 90, 4. 
17 Lc 23, 43. 
18 Supuso sólo una paralización total de la vida de su cuerpo, y con ella cumplió el descanso sabático, para 
poder inaugurar con su resurrección el octavo e inacabable día de la creación, cfr. s. Agustín, De Genesi 
ad litteram, IV, c. 11, n. 21, y c. 13, n. 24. 



16 
 

seno de Abrahán y, en cierta medida, al purgatorio19F

19, llevando a esas 
situaciones la luz de su alma, reflejo de la luz del Verbo. Y eso mismo hace 
después de resucitado con los que mueren con Él: iluminarlos para que vean 
lo que ve Él. La enseñanza implícita que contiene lo anterior es que cuando 
nosotros muramos, si morimos con Cristo, nuestros cuerpos estarán 
muertos, pero nuestras almas no estarán abandonadas por Cristo. Si 
morimos con Él, nuestras almas estarán, tras la muerte, también en plena 
actividad, en una actividad muy superior a toda la que se pueda desarrollar 
en esta vida: contemplando y conociendo como somos conocidos –no ya 
individualmente, sino nuestras personas con Cristo–, tal como conoce Él, 
esto es, contemplando a la Trinidad Santa y su santísima voluntad. Vistos 
desde el tiempo presente, nosotros podremos estar muchos siglos 
esperando la resurrección, pero, como en el cielo la visión intelectual de 
Dios elimina el tiempo, tampoco para nuestras almas pasará «mucho 
tiempo» sin que resucite nuestro cuerpo. 

3.- El Santo Sepulcro como templo 

Dos fueron los sitios en que estuvo encerrado el cuerpo de Cristo de 
forma completa durante su existencia: el seno de María y el sepulcro. 
Ambos quedaron consagrados como templos por su presencia. En el seno 
de María Cristo fue introducido entre los vivientes de la tierra, tomando de 
ella nuestra naturaleza y su primer sustento corporal. Fue su lugar de 
entrada entre los hombres, una entrada que estuvo llena de vida, el mayor 
portento de todos los hechos por Dios: la unión (hipostática) del Verbo con 
la naturaleza humana. En el sepulcro, el cuerpo de Cristo fue depositado 
muerto, sin vida, pero sería el lugar en el que sucedería el único portento 
con que Cristo quiso demostrar de modo incontrovertible su divinidad: la 
resurrección20F

20. La resurrección es una obra de toda la Trinidad: el Padre le 
da a Cristo el poder de resucitar, y en ese sentido, lo resucita21F

21; el Espíritu 
Santo revivifica el cuerpo muerto, como dador de vida que es, y de ese 
modo también lo resucita22F

22; y el Verbo toma de nuevo su cuerpo, según el 

                                                           
19 Respecto de los justos, cfr. Tomás de Aquino, Summa Theol. III, 52, 5; respecto de los que estaban en el 
purgatorio, cfr. Summa Theol. III, 52, 8 ad 1. En cuanto al infierno de los condenados, en cambio, sólo bajó 
de modo indirecto, a saber, con su poder, cfr. Summa Theol. III, 52, 2 ad 1. 
20 Mt 12, 39. 
21 Hch 3, 26.  
22 Rom 8, 11. 



17 
 

poder que le había sido dado23F

23, de modo que al resucitar su cuerpo resucita 
el hombre Cristo Jesús.  

Al estar habitado por el Verbo que acompañaba y sostenía a su cuerpo 
muerto, el sepulcro fue ‒después del seno de María‒ el primer templo en 
que Dios estuvo personalmente. Los templos son lugares especiales en los 
que el hombre intenta entrar en relación con Dios. Tras haber sido 
expulsado del paraíso, por su pecado, el hombre no puede entrar en una 
relación normal y estable con Dios, su creador, y por eso procura siempre 
crear lugares especializados para relacionarse con Él. En los mitos ese lugar 
es un lugar de «comercio» en sentido estricto, porque se concibe a Dios 
como a un poder extraño al que hay que tener contento para evitar su ira, 
y al que hay que ganarse para obtener su favor. Pero Cristo, nuestro Señor, 
nos enseñó que Dios es padre misericordioso, no un poder arbitrario, y que 
el templo verdadero es nuestro propio espíritu. En concreto, nos enseñó 
que Dios misericordioso no está en un lugar más que en otro, sino en todas 
partes (esencia, presencia, potencia), pero con más intensidad en nuestras 
personas mismas, que somos obra de sus manos e imágenes de la Trinidad 
personal divina24F

24. Pero, aun siendo así, al humanarse, el Verbo también 
instauró un lugar en el que adorar a Dios y tratar con Él en directo: su propio 
cuerpo, o mejor, su humanidad, visible y tangible sólo a través del cuerpo. 

Tras morir Cristo, el primer y propio lugar físico de reunión del hombre 
con Dios siguió siendo Él, pero para saber dónde estaba era preciso localizar 
su cuerpo, por más que estuviera separado del alma, porque Dios seguía 
estando con él25F

25. Y como el cuerpo estaba en el sepulcro, éste quedó 
convertido en un templo físico del Altísimo en persona, en la persona del 
Verbo. En este sentido, el cristianismo no desechó por completo la 
tendencia del hombre post peccatum a erigir templos, sino que mantiene 
ambas cosas a la vez: nuestro trato con Dios está en nuestro espíritu, y, por 
tanto, se puede establecer en cualquier momento y lugar; pero si 
queremos, como hijos de Adán, estar cerca de Dios también local y 

                                                           
23 Jn 10, 18. 
24 Jn 4, 21 y 23-24: “Se acerca la hora en que ni en este monte ni en Jerusalén adoraréis al Padre… Pero se 
acerca la hora, ya está aquí, en que los verdaderos adoradores adorarán al Padre en espíritu y verdad, 
porque el Padre desea que lo adoren así. Dios es espíritu, y los que adoran deben hacerlo en espíritu y 
verdad”. 
25 La fórmula «Dios estaba con Él» fue usada por s. Pedro (Hch 10, 38), y aunque puede sonar mal, como 
si insinuara que Cristo no es Dios, en realidad lo que dice es que Dios Padre estaba con Él, lo mismo que 
en su bautismo (Lc 3, 21-22) o en el Tabor (Lc 9, 35).  



18 
 

físicamente podemos hacerlo acercándonos al cuerpo de Cristo, tanto en el 
Sacramento del Altar como en las iglesias, en donde se reúne la comunidad 
cristiana para celebrar la Santa Misa y los demás sacramentos, “porque 
donde dos o tres están reunidos en mi nombre, allí estoy yo en medio de 
ellos”26F

26. 

El Santo Sepulcro fue, por tanto, el primer templo físico inanimado del 
cristianismo. Había sido hecho por manos humanas, desde luego, pero fue 
consagrado por el cuerpo muerto de Cristo, y, en ese sentido, fue un templo 
excavado en la roca27F

27. El de «roca» es un apelativo constante de Dios en los 
salmos, porque las rocas en las montañas son un refugio para los que huyen 
de la persecución. Para nosotros la roca es Cristo, el cuerpo de Cristo, lo 
mismo que para Cristo –en cuanto que es hombre– la roca es el Padre. El 
Salmo 31 (30) lo repite con énfasis28F

28, y fue ése el salmo con que nuestro 
Señor salió de esta vida. Por eso, su enterramiento en la roca (del sepulcro) 
al poco de morir es un símbolo de su entrega en las manos del Padre 
providente. Con esa metáfora nos cerciora a nosotros, especialmente en los 
últimos momentos de nuestra vida, y a la Iglesia, en los momentos 
históricamente difíciles por los que ha pasado, pasa y pasará, para que 
confiemos como hijos en el Padre, y como hermanos en Él. 

En nuestro caso, el sepulcro de un cristiano, como el de Cristo, no es un 
sepulcro blanqueado, sino también excavado en la «roca», es decir, bajo la 
protección de Dios. No es un lugar de podredumbre, sino de respeto y a 
salvo de las inclemencias del tiempo: es lugar de dormición y paz. Y para el 
alma no es cárcel alguna: si Dios mantuvo a su Hijo incorrupto en su carne, 
aun muerto, a nuestras almas las mantendrá en las manos de su amor 
poderoso a la espera de la re-creación de nuestro cuerpo, o sea, de la 
resurrección, que sólo Dios puede conceder a los muertos, que, por cierto, 
para Él están vivos29F

29. 

 

 

                                                           
26 Mt 18, 20. 
27 Mt 27, 59-60. 
28 En los versículos 3 y 4. 
29 Mt 22, 32. ¿No podría entenderse esto como una confirmación indirecta de que, para los santos en el 
cielo, entre la muerte y la resurrección no hay apenas dilación? No se me malentienda: hablo de las almas 
de los santos, situadas fuera del tiempo y contempladoras del rostro de Dios. 



19 
 

4.- ¿Qué pasó en ese lugar y en ese corto periodo de tiempo? 

Conviene meditar bien qué es lo que ocurrió en el Santo Sepulcro. El 
Sepulcro fue el lugar de la transformación de la muerte en vida, o sea, de la 
resurrección. Es cierto que es el acto de la muerte de Cristo el que contiene 
el poder de la resurrección, porque es el acto de amor que incendia el 
mundo y del que sale el espíritu que revivificará su cuerpo en el momento 
señalado30F

30, pero ese poder se llevó a efecto en el Sepulcro.  

A diferencia de lo que será la nuestra, la resurrección de Cristo no fue 
una mera transformación de su cuerpo mortal en inmortal, sino un volver a 
tomar (iterum sumendi) la vida del cuerpo por parte del alma de Cristo31F

31. 
Nuestro cuerpo no resucitará tal como es ahora; será el mismo, pero no 
funcionará como ahora. En cambio, el cuerpo resucitado de Cristo es no 
sólo el mismo de la Encarnación, sino que funciona igual que funcionaba 
desde el instante de la Encarnación, descontado lo que voluntariamente 
hubiere querido Él ceder al entrar en el mundo32F

32.  

El cuerpo de Cristo encarnado era por sí mismo un cuerpo espiritual e 
inmortal, porque nada puede ser asumido personalmente por el Inmortal 
sin que se convierta también en inmortal33F

33. Que fuera un cuerpo espiritual 

                                                           
30 Lc 12, 49-50, y Mt 27, 50, respectivamente. 
31 Jn 10, 17-18: “Por esto me ama el Padre, porque yo entrego mi vida para poder recuperarla. Nadie me 
la quita, sino que yo la entrego libremente. Tengo poder para entregarla y tengo poder para recuperarla: 
este mandato he recibido de mi Padre”. 
32 No sabemos con certeza cuándo se hizo Cristo mortal. Es muy probable que fuera en el mismo instante 
de la Encarnación, cuando dijo: “Por eso, al entrar él en el mundo dice: Tú no quisiste sacrificios ni 
ofrendas, pero me formaste un cuerpo; no aceptaste holocaustos ni víctimas expiatorias. Entonces yo 
dije: He aquí que vengo —pues así está escrito en el comienzo del libro acerca de mí— para hacer, ¡oh 
Dios!, tu voluntad” (Heb 10, 5-7).  
33 El término «inmortal» es equívoco. Dios es inmortal (i) porque es eterno, no tiene comienzo ni fin, sino 
una intensidad de vida con plenitud absoluta. El alma del hombre es inmortal (ii) porque existe por encima 
del tiempo y porque recibe esa existencia desde la persona humana, que posee el futuro y un futuro que 
no se desfuturiza (está llamada a destinarse). El cuerpo de Adán, antes del pecado, era mortal –mortal 
significa que podía morir–, pero no moría, porque el alma, desde su atemporalidad, le comunicaba una 
perdurabilidad ilimitada en el tiempo. Al pecar, sin embargo, su cuerpo pasó de ser meramente mortal a 
tener que morir (morituridad). La persona de Cristo es inmortal (iii) en sentido divino (eterna), pero como 
ésta unió consigo hipostáticamente a una naturaleza humana, dotó a su alma, y –a través de ella– a su 
cuerpo, de una inmortalidad (iv) más alta, a saber, no según la inmortalidad del espíritu y alma humanos, 
sino según una inmortalidad donada por el Espíritu Santo. Y así, la humanidad de Cristo podía descender 
o abajarse y hacerse mortal donalmente, sin perder su propia altura, sino ganándola para nosotros, 
mientras que Adán sólo podía mantener o perder su altura, y, al desobedecer, la perdió para todos 
nosotros. La gracia de Cristo nos concede vivir ya ahora según la inmortalidad (v) donada por el Espíritu, 
pero sólo en nuestros espíritus y de modo que éstos no pueden comunicarla a sus respectivos cuerpos, 
cosa que podrán hacer, en cambio, cuando Él nos resucite al final de los tiempos, en cuyo caso seremos 
inmortales con la inmortalidad donal del Espíritu de Cristo también en el cuerpo (vi). 



20 
 

lo demuestra, primero, la virginidad de María en el parto. No se trató de un 
milagro especial, sino de que el cuerpo de Cristo era ya al nacer igual que 
sería después el de su resurrección, pudiendo atravesar puertas y paredes 
sin que le ofrecieran resistencia34F

34. Si al resucitar se removió la piedra del 
sepulcro, no fue para que Cristo pudiera salir, ya que Él podría haber 
atravesado su mole sin dificultad, sino como un signo para que soldados 
(incrédulos) y discípulos (débiles en la fe) tuvieran noticia visual del gran 
acontecimiento.  

Pero, si era inmortal, ¿cómo es que murió? Murió porque quiso35F

35, y esto 
significa que Cristo primero se hizo mortal porque quiso, después se hizo 
morituro porque quiso, y finalmente, perdió la vida porque quiso, 
obedeciendo a la voluntad del Padre. Lo mismo que Él se hizo hombre al 
encarnarse y porque quiso36F

36, de igual modo se hizo mortal y morituro 
cuando quiso y como quiso. Es posible que se hiciera morituro en 
Getsemaní cuando, al prever y aceptar la muerte de su cuerpo, entró en 
agonía y sudaba gotas de sangre37F

37. No es que dejara de ser un cuerpo 
espiritual, sino que precisamente por ser el cuerpo espiritual del Verbo 
pudo hacerse mortal y morituro, o sea, abajarse hasta nuestra condición. 
La obediencia del cuerpo de Cristo a su Persona era tal que podía hacer lo 
que es imposible para cualquier otra criatura: ser inmortal y, sin embargo, 
hacerse verdaderamente mortal. La clave está en el «hacerse». Si el Verbo 
se hizo hombre sin dejar de ser Dios, también su cuerpo se hizo mortal y 
morituro sin perder por completo su inmortalidad. No es que hiciera teatro: 
Dios no hace teatro ni lo necesita. Dios escribe la historia con personajes 
reales y nos enseña cuanto quiere con acontecimientos históricos de 
personas históricas, es decir, sin hacer teatro. Y también el Verbo de Dios 
encarnado se hizo mortal y morituro en su cuerpo y murió históricamente, 
perdiendo realmente la vida corporal, pero sin que su alma humana 
perdiera la potestad de volver a tomarlo. Desde luego, cuando lo retomó, 
pasó de la muerte a la vida, esto es, su cuerpo ganó de nuevo la vida, pero 
la vida que ganó fue la misma vida que tenía al entrar en el mundo, la vida 

                                                           
34 Jn 20, 19 y 26. 
35 Jn 10, 18. 
36 Heb 10, 5-7. 
37 Lc 22, 44. Morituro se distingue de mortal. Mortal es el que puede morir; morituro es el que tiene que 
morir.  



21 
 

de un cuerpo espiritual38F

38. Concuerda con eso el que, desde antiguo la Iglesia 
enseñe que Cristo es el hombre perfecto, sin distinguir en esa perfección 
entre la humanidad de Cristo antes de morir y la humanidad de Cristo 
después de resucitar39F

39.  

¿Qué ocurrió, pues, en el Santo Sepulcro? Allí ocurrió la siembra del 
cuerpo de Cristo para que diera mucho fruto; porque en los planes de Dios, 
mientras no cayera en tierra y muriera, la vida espiritual de su cuerpo 
permanecería aisladamente Suya40F

40, pero al compartir la muerte de los 
hombres –única cosa, junto con el nacimiento, en la que todos somos 
iguales– hizo posible que su muerte fructificara para todos los hombres en 
la forma de la posibilidad de morir y resucitar con Él.  

Es de notar que Cristo hará resucitar a todos los hombres, esto es, los 
transformará de mortales en inmortales –cosa que sucederá sin transitar 
por la muerte a los últimos que estén viviendo a la hora de Su segunda 
venida, y yo estimo que sucedió también a María nuestra Madre–, aunque 
no todos mueran con Él. He ahí un claro indicio de la voluntad salvífica de 
Dios, que quiere que todos los hombres se salven, y para eso los ha creado. 
Su voluntad de salvación universal afecta a todos los hombres de modo 
incondicionado al resucitarlos, aunque sólo resucitará a la Vida eterna (o de 
Dios) a los que, aceptando y ofreciendo su propia muerte al Padre, hayan 
muerto con Cristo. A los que no acepten la redención de Cristo –pidiéndole 
perdón de sus pecados y perdonando a cuantos les hubieren ofendido– la 
resurrección los llevará al infierno, que no es otra cosa que su propia 
persona aislada de Dios. 

5.- ¿Qué significa el Santo Sepulcro para la Iglesia? 

Por otra parte, los tres días en que estuvo nuestro Señor enterrado en el 
Santo Sepulcro fue el periodo de mayor (aparente) abandono y sufrimiento 
padecido por la Iglesia41F

41. Así lo había anunciado Él refiriéndose a los 

                                                           
38 Nosotros, en cambio, si morimos con Cristo, resucitaremos a otra vida distinta de la actual, dotada del 
mismo cuerpo con que fuimos creados, pero ya no más mortal, sino inmortal como el de Cristo. 
39 Cfr. Concilio de Calcedonia, H. Denzinger - A. Schönmetzer, Enchiridion symbolorum, Barcinone, Friburgi 
Br., Romae, Neo-Eboraci: Herder, 341967, n. 301; Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, n. 38.  
40 Jn 12, 24-25: “En verdad, en verdad os digo: si el grano de trigo no cae en tierra y muere, queda 
infecundo; pero si muere, da mucho fruto”.  
41 Podría cuestionarse si es pertinente llamar «Iglesia» a los primeros creyentes antes de recibir el Espíritu 
Santo. Pero ¿qué duda cabe de que ellos eran el germen de la Iglesia, fundada por Cristo, aunque todavía 
no gozara de la autonomía que le daría posteriormente la venida del Espíritu Santo? 



22 
 

discípulos: “Ya ayunarán cuando les falte el esposo”42F

42. El signo que durante 
Su vida preanunció simbólicamente ese abandono fue la tormenta que 
amenazó a la barca de s. Pedro en el lago, mientras Él dormía43F

43. Si la muerte 
es una dormición44F

44, entonces el periodo en que estuvo muerto Cristo se 
corresponde simbólicamente con el episodio de la barca. Fue un periodo 
corto, pero de terrible desesperanza para los discípulos. Ahora bien, lo que 
dijo nuestro Señor acerca de la tribulación de los últimos tiempos45F

45 vale, 
igualmente, para cualquier otro periodo de prueba: se acortarán aquellos 
días por causa de los elegidos, porque Dios no permitirá que sean probados 
por encima de sus fuerzas46F

46. Y eso mismo nos lo confirman los cortos tres 
días en que estuvo su cuerpo en el sepulcro. El ansia del Justo por resucitar, 
es decir, del alma humana de Cristo por reunirse con su cuerpo, y por volver 
a amar al Padre con su corazón humano, así como el deseo de reunirse con 
sus discípulos, cuya fe y esperanza estaba siendo tentada casi por encima 
de sus fuerzas –salvo María Santísima que sabía por fe que Él iba a 
resucitar–, abrevió esos tres días al máximo hasta reducirlos a unas 
cuarenta horas: un día entero más dos trozos de días distintos, el mínimo 
imprescindible para corroborar que estaba muerto, y el tiempo máximo de 
prueba a que quiso someter la fe de la primera Iglesia antes de enviarle el 
Espíritu.  

Para nosotros, la estancia del cuerpo de Cristo en el sepulcro, breve 
tiempo en que el esposo estuvo alejado de sus amigos, forma parte de la 
«puerta estrecha» que cierra nuestra vida (la muerte) y por la que hemos 
de pasar todos, queramos o no, para salvarnos47F

47. Esa puerta estrecha es 
Cristo crucificado, y para nosotros es el morir con Cristo. Al pasar por ella, 
bajo su umbral y como fruto inmediato de la victoria de nuestro Señor sobre 
la muerte, se nos ofrecerá la posibilidad de hacer nuestra, definitivamente, 
Su salvación, aceptando la muerte de modo donal, a semejanza de Cristo. 
                                                           
42 Mt 9, 15; Mc 2, 20; Lc 5, 35. 
43 Mt 8, 24. 
44 Mt 9, 24. 
45 Mt 24, 22: ”Y si no se acortaran aquellos días, nadie podría salvarse. Pero en atención a los elegidos se 
abreviarán aquellos días”. 
46 1 Co 10, 13. 
47 Jn 10, 9: “Yo soy la puerta: quien entre por mí se salvará y podrá entrar y salir, y encontrará pastos””. 
Lc 13, 23-24: “Uno le preguntó: «Señor, ¿son pocos los que se salvan?». Él les dijo: «Esforzaos en entrar 
por la puerta estrecha, pues os digo que muchos intentarán entrar y no podrán…». Mt 7, 13-14: “Entrad 
por la puerta estrecha. Porque ancha es la puerta y espacioso el camino que lleva a la perdición, y muchos 
entran por ellos. ¡Qué estrecha es la puerta y qué angosto el camino que lleva a la vida! Y pocos dan con 
ellos”. 



23 
 

Pero para nuestros cuerpos es también el comienzo de lo que puede ser 
una larga estancia, porque ya han pasado, y pueden pasar, siglos y siglos 
hasta su segunda venida.  

Precisamente, porque, salvo milagro divino, en el sepulcro nuestros 
cuerpos, a diferencia del de Cristo, sí se corromperán, los enterramientos 
cristianos son lugares sagrados que nos recuerdan a unos difuntos que no 
están muertos en su espíritu, sino vivos en Dios, y cuyos restos duermen a 
la espera de resucitar. De este modo, unos de los signos primitivos de 
humanización y que nos distinguen por completo de los animales, los 
enterramientos y cementerios, han sido convertidos en lugares de oración 
que no sólo conservan en el cristianismo su sentido original, sino que lo 
incrementan, pues nos ayudan a mantener la Communio sanctorum. Las 
modas actuales, inconscientes de tan profundas verdades, quieren hacer de 
la muerte un asunto baladí, incluso simpático, para que vivamos de 
espaldas a ella, olvidemos a nuestros difuntos, y sobre todo olvidemos a 
Cristo, que nos ha redimido con su muerte, y la ha transformado en camino 
de salvación. La devoción al Santo Sepulcro tiene una importancia capital 
para los cristianos: en él se consumó nuestra redención, el paso de la 
muerte a la vida, con toda la grandeza de la misericordia de Dios. Allí 
empezó la nueva vida para nuestros cuerpos y almas, una vida inmortal, 
participación de la vida del Hijo de Dios, y, por tanto, una vida como hijos 
adoptivos de Dios, una vida introducida en el seno de la Trinidad Santa y 
partícipe de las relaciones íntimas de las tres divinas personas, de la que 
gozamos por adelantado ahora, pero sólo en el alma y no plenamente. 

Con todo, nuestro Señor aceptó que, incluso en el sepulcro, en la 
situación más baja de su cuerpo, nosotros, los cristianos peregrinos, 
pudiéramos ofrecerle obras buenas. José de Arimatea, las santas mujeres y 
otros discípulos no sólo cuidaron de enterrarlo, también lo prepararon con 
aceites de buen olor. El buen olor lo dan las buenas obras, y eso lo quiso e 
incluso lo predijo Él, cuando salió en defensa de María de Betania, que había 
empleado un tarro de perfume para homenajearle48F

48. Cristo acepta nuestros 
homenajes a Él en su cuerpo, y los señala como especialmente apropiados 
para el sepulcro. Por supuesto, como Él mismo nos dijo que lo que 
hiciéremos con el más pequeño de sus hermanos a Él se lo hacíamos, 
también las buenas obras que hagamos a nuestros muertos, como 
                                                           
48 Jn 12, 3-7. 



24 
 

enterrarlos, respetarlos y rezar por ellos, a Él se las hacemos. Y como el 
sepulcro fue la situación de mayor prueba para sus discípulos, por razón de 
la obscuridad absoluta en que Su muerte los dejó, quizás nos esté indicando 
que la adoración y el culto a su humanidad concretado en su cuerpo sean 
muy apropiados en los momentos de grandes crisis de la Iglesia.  

Para la Iglesia la estancia del cuerpo de Cristo en el sepulcro simboliza, 
pues, los periodos de graves zozobras. En la historia de la Iglesia se han dado 
circunstancias parecidas a la que padecieron los amigos del novio, los 
discípulos, con la muerte y sepultura del Señor, como fueron: la Iglesia de 
las catacumbas a causa de las persecuciones; o el cisma de Occidente, en el 
que la inmensa mayoría de los fieles no sabían, durante un periodo de 
tiempo relativamente largo, a qué Papa debían su fidelidad; o, también, la 
escisión producida por la reforma protestante. Otra situación semejante 
parece que amenaza con ser la nuestra, en la que, ante todo, las grandes 
agitaciones del posconcilio, motivadas por las confusiones acerca de cuál 
era la manera adecuada de leerlo, pero, sobre todo, la presión de la 
impiedad circundante, acompañada por la ausencia de fe, incluso muy 
dentro de la Iglesia49F

49, están haciendo que los cristianos mismos no 
parezcamos saber quiénes somos50F

50, pues el estado de nuestra sociedad es 
tal que exige una repristinación de nuestro cristianismo51F

51. A esa situación 
de prueba interna se ha añadido circunstancialmente, en estos días, la 
pandemia (COVID-19) que nos ha obligado –a los que no nos ha llevado por 
delante– a permanecer meses encerrados en nuestras casas, como los 
Apóstoles y discípulos en el Cenáculo tras la muerte del Señor, y sin los 
sacramentos de la Eucaristía y de la Penitencia.  

 

 

                                                           
49 “Por otra [parte], uno percibe con mucha más fuerza la gravedad de las preguntas, la presión de la 
impiedad actual, la presión de la ausencia de fe, incluso muy dentro de la Iglesia…” (Benedicto XVI, Papa 
Emérito, Últimas conversaciones con Peter Seewald, trad. J.L. Lozano-Gotor, Edit. Mensajero, Bilbao, 2016, 
37). 
50 “No [nunca he tenido la gran duda cuando era joven], sólo más tarde, cuando el mundo se fragmentó 
de tal forma que el cristianismo, la Iglesia misma no parecía saber ya quién era” (Benedicto XVI, Últimas 
conversaciones, 255). 
51 “En la Iglesia siempre hay problemas por resolver, máxime en nuestra época, tras las grandes sacudidas 
del posconcilio, tras todas las confusiones acerca de cuál era la manera adecuada de leer el concilio. En 
conjunto, la situación de nuestra sociedad es tal que el cristianismo debe reorientarse, redefinirse y 
realizarse de nuevo” (Benedicto XVI, Últimas conversaciones, 237). 



25 
 

6.- ¿Cómo permite Dios tantos y tales males? 

A veces, los cristianos nos hacemos esa pregunta. Sin darnos cuenta, al 
hacerla, estamos olvidando que nuestra situación actual no es la definitiva, 
pues estamos en periodo de prueba, para merecer con nuestra fe y obras 
ser aceptados como hermanos de Cristo y adoptados como hijos de Dios 
Padre. El periodo de prueba no consiste únicamente en adquirir el dominio 
sobre nuestros defectos y tendencias, sino en obedecer a Dios, participando 
en una batalla campal con las fuerzas del mal52F

52. Tenemos todas las armas 
para vencer a las huestes enemigas, ya derrotadas por nuestro Señor, pero 
hemos de resistir sus embates y colaborar en la liberación de los cautivos, 
entre los que nos encontramos nosotros mismos.  

Nuestro Señor nos aclaró que era necesario que Él padeciera y muriera53F

53, 
y que así fuera (aparentemente) vencido por el demonio54F

54, pero ¿por qué? 
Él mismo nos dijo que eso era necesario para que el mundo conozca que Él 
ama al Padre, y que hace lo que le ordena55F

55. También nos advirtió de que no 
es el discípulo más que su maestro, de modo que, si a Él lo persiguieron, 
también lo harán con nosotros56F

56. Por tanto, también nosotros tenemos que 
mostrar al mundo que amamos a Cristo y hacemos lo que Él nos manda, 
participando así en la lucha contra el poder de las tinieblas. 

Pero ¿cómo podemos estar a la altura de altísima exigencia? Por 
supuesto, eso está muy por encima de nuestras posibilidades y de nuestra 
condición de pecadores. Pero creo que en esto pasa como en la Santa Misa. 
En efecto, siempre me llaman la atención unas palabras que pronuncia el 
sacerdote en la plegaria eucarística: “te damos gracias porque nos haces 
dignos de servirte en tu presencia”. Esas mismas palabras sugieren que no 
somos dignos, no estamos a la altura, pero la misericordia de Dios nos hace 
dignos de estar en su presencia. Me viene a la memoria la parábola de las 
bodas del hijo del Rey, en la que uno de los invitados no iba vestido con 
traje de boda –es decir dignamente–, y fue arrojado a las tinieblas 
                                                           
52 Ef 6, 12: “Porque nuestra lucha no es contra la carne y la sangre, sino contra los principados, las 
potestades, los dirigentes del mundo de estas tinieblas, y los espíritus del mal que están en el aire”.  
53 Lc 24, 44-46. 
54 Jn 14, 30; 12, 31; Lc 22, 52-53. 
55 Jn 14, 29-31: “Y os lo digo ahora, antes de que suceda, para que cuando suceda creáis. Ya no hablaré 
mucho con vosotros, porque llega el Príncipe de este mundo. En mí no tiene ningún poder; pero ha de 
saber el mundo que amo al Padre y que obro según el Padre me ha ordenado. Levantaos. Vámonos de 
aquí”. 
56 Jn 15, 20. 



26 
 

exteriores57F

57, y me asalta la pregunta: ¿cómo nosotros, todavía llenos de 
faltas y pecados, podemos ser hechos dignos de estar y servir ante la 
presencia real de Dios? Pero la Santa Madre Iglesia sabiamente me consuela 
un poco más adelante –poco antes de la comunión– cuando pone en boca 
del celebrante esta otra oración dirigida a Cristo presente: “no tengas en 
cuenta nuestros pecados, sino la fe de la Iglesia”. Según tales palabras, lo 
que Dios tiene en cuenta en nosotros, y, por tanto, lo que nos hace dignos 
de estar ante la presencia real de Dios, es el don de la fe. Pero ¿qué fe, la 
nuestra o la de la Iglesia? ¿Por qué se habla de «la fe de la Iglesia», si la 
Iglesia no es una persona? Evidentemente, la Iglesia no es una persona58F

58, 
por lo que esa expresión se ha de referir directamente a la fe que 
compartimos personalmente todos los católicos practicantes, y cuyo 
contenido es el que propone la Santa Madre Iglesia. De acuerdo con eso, lo 
que nos hace dignos de estar ante la presencia real de Dios no son nuestros 
méritos o deméritos, es el don de la fe, o sea, el don divino de creer y saber 
con certeza que bajo las especies de pan y vino están el cuerpo y la sangre 
de Cristo junto con su alma humana y su Persona divina, sin tener de ello el 
menor indicio sensorial. Es cierto que la fe no basta para comulgar, hace 
falta, además, estar en gracia de Dios, o sea, que nuestras obras sean 
concordes con aquélla, pero sí basta para poder estar en su presencia con 
una mínima dignidad. Y puesto que no cabe que haya fe sin creyentes, creo 
que con la aludida expresión «fe de la Iglesia» –además del contenido 
revelado, y propuesto por ella– se nos enseña que en la Iglesia siempre hay 
y habrá, por lo menos, un resto de firmes creyentes, pues de lo contrario, 
las puertas del infierno habrían prevalecido contra ella, cosa que el amor de 
Cristo no permitirá nunca59F

59. En consecuencia, la expresión «la fe de la 
Iglesia» reúne las dos dimensiones señaladas: (i) la fe de un núcleo de 
creyentes, un «resto», que mantienen vivo fielmente, a lo largo de los siglos, 
(ii) el contenido de la revelación cristiana. Uniendo nuestra fe a la de ellos, 
dejamos de ser por completo indignos de estar en Su presencia.  

En suma, la lucha contra el poder de las tinieblas no la mantenemos 
solos, la mantiene la Iglesia, es decir, todos los creyentes bautizados, de los 

                                                           
57 Mt 22, 1-14. 
58 “Así se manifiesta toda la Iglesia como ‘una muchedumbre reunida por la unidad del Padre, del Hijo y 
del Espíritu Santo’” (Concilio Vaticano II, Lumen Gentium, 2, B.A.C., 112). 
59 Mt 16, 18. 



27 
 

que, al menos, un resto conserva viva la tradición revelada de generación 
en generación.  

Esto supuesto, la cuestión pertinente sería: ¿y quiénes eran los firmes 
creyentes que mantenían la fe de la Iglesia mientras nuestro Señor estuvo 
en el sepulcro? Todos los apóstoles y discípulos se habían dispersado, y 
aunque muchos de ellos se volvieron a reunir en el cenáculo, su fe y su 
esperanza estaban tentadas de tal manera que no parece que pudiera 
decirse que en ese momento fueran firmes creyentes. Sin embargo, 
mientras estaba Él en el sepulcro había, al menos, una gran creyente, la 
mayor creyente: María Santísima, su Madre, que creía y sabía que su Hijo 
iba a resucitar. Pues, si el Señor anunció a sus discípulos su muerte y 
resurrección camino de Jerusalén, ¿cómo no iba a habérselo anunciado a 
su Madre, y mucho antes?  

En este periodo histórico de necesaria purificación y «desmundani-
zación»60F

60 en que vive la Iglesia de hoy, tiempo colmado de grandes 
tentaciones y perplejidades, los cristianos debemos creer y confiar en la 
promesa de Cristo –“estaré con vosotros hasta el final de los tiempos”61F

61– 
así como en el Espíritu Paráclito que nos ha enviado, y en la protección de 
María, que sigue haciendo de Madre de la Iglesia desde el Cielo.  

A toda esta nuestra situación sólo le da sentido el Rey de Reyes y Señor 
de la Historia62F

62, en el que creemos. Cristo es el primero en todo63F

63, pero no 
según el tiempo. No fue el primero que sufrió ni el primero que murió ni el 
primero que fue enterrado. Tampoco es temporalmente el último de los 
que sufren o mueren ni de los ajusticiados injustamente. Es ciertamente el 
alfa y la omega64F

64, mas no según el antes y después temporales. Es el 
primero en el amor del Padre, es decir, el primero de acuerdo con la 

                                                           
60 “Entweltlichung”, Discurso del Santo Padre Benedicto XVI en el Konzerthaus de Friburgo de Brisgovia 
(25/09/2011); cfr. Papa Francisco, Evangelii gaudium, nn.93-97. «Mundo» aquí no se refiere a la criatura 
de ese nombre ni siquiera estrictamente al mundo humano, sino al primero de los enemigos del alma (1 
Jn 2, 15-17). Cfr. L. Polo, Curso de Teoría del Conocimiento II, en Obras Completas de Leonardo Polo, Eunsa, 
Pamplona, 2016, vol. V, 55. 
61  Mt 28, 20. 
62 Ap 19, 16. “Igualmente, [la Iglesia] cree que la clave, el centro y el fin de toda la historia humana se 
hallan en su Señor y Maestro” (Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, n. 10, Biblioteca de Autores 
Cristianos (B.A.C.), Madrid, 21966, 222). Cfr. Catechismus Catholicae Ecclesiae, Libreria Editrice Vaticana, 
Cità del Vaticano, 1997, n. 450. 
63 Col 1, 18. 
64 Ap 1, 8. 



28 
 

predestinación65F

65 o plan eterno de Dios, porque todo fue hecho por y para 
Él66F

66; por tanto, es el primero según la prioridad del dar divino, que es 
aquella antecedencia jerárquica cuya actividad no quita ni hace perder 
nada. Y es también el último, porque Él es el fin de la humanidad y de la 
creación entera, o, lo que es igual, es la Verdad y la Vida, que nos hace ahora 
hijos de Dios y nos hará resucitar consigo a la vida eterna. Pero, además, Él 
se sitúa en medio de la historia, lo mismo que el Camino67F

67 se sitúa entre los 
puntos de partida y de llegada, porque es el único mediador entre el 
hombre y Dios68F

68. Él es el Camino, y nos lo ha abierto al ser el primero de los 
que mueren de modo donal69F

69, y el primero que fue enterrado en un 
sepulcro para resucitar, removiendo la losa (muerte) que nos cierra a los 
demás el paso hacia los cielos.  

Aun en el sepulcro, Cristo es la «roca» firme sobre la que está edificada 
la casa o Iglesia de Dios70F

70, y sobre la que está cimentada la fe que nos salva 
a todos los hombres a lo largo de la historia. Claro que la posibilidad de esa 
misma fe exige que ahora hayamos de ignorar cuándo y cómo lo irá 
haciendo Él en el antes-después temporal. Como sugirió el Papa Francisco 
en su homilía con ocasión de la Vigilia de la Pascua del año 2015, las santas 
mujeres hubieron de entrar en el sepulcro71F

71, es decir, en la obscuridad del 
misterio, para descubrir la gran noticia de la resurrección de Cristo, y todos 
hemos de entrar en el misterio del «paso» (Pascua):  

“Entrar en el misterio nos exige no tener miedo de la realidad: no 
cerrarse en sí mismos, no huir ante lo que no entendemos, no cerrar 
los ojos frente a los problemas, no negarlos, no eliminar los 
interrogantes... Entrar en el misterio significa ir más allá de las 
cómodas certezas, más allá de la pereza y la indiferencia que nos 
frenan, y ponerse en busca de la verdad, la belleza y el amor, buscar 
un sentido no ya descontado, una respuesta no trivial a las cuestiones 
que ponen en crisis nuestra fe, nuestra fidelidad y nuestra razón”72F

72. 

                                                           
65 Hch 3, 20; Rom 8, 29-30. Cfr. S. Agustín, Expositio in Ep. ad Romanos inchoata , n. 5. 
66 Col 1, 16-17. 
67 Jn 14, 6. 
68 1 Tim 2, 5. 
69 Jn 10, 17-18. 
70 Lc 6, 47-49. 
71 Mc 16, 5. 
72http://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-
francesco_20150404_omelia-veglia-pasquale.html 

http://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150404_omelia-veglia-pasquale.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150404_omelia-veglia-pasquale.html


29 
 

A «entrar en el misterio» es a lo que con este libro quisiera yo contribuir 
y ayudar en los actuales –y en otros futuros– tiempos de prueba, dedicando 
toda la atención a penetrar con la inteligencia y el corazón en la revelación 
cristiana, siempre, naturalmente, bajo la inspiración de su gracia y la guía 
de la autoridad de la Iglesia. Pues la obra que Dios nos reclama es que 
creamos en su Hijo73F

73, y le esperemos mientras vuelve, derramando el buen 
olor de las obras creadas por Él para nosotros74F

74.   

En definitiva, pues, el título de Conferencias del Santo Sepulcro no es 
inapropiado para este libro, porque todo él va dirigido a una Iglesia en 
situación de gran prueba, interna y externa, semejante a la que ella pasó 
durante el espacio entre la muerte y resurrección del Señor. Y, en especial, 
es apropiado porque habiendo obrado Cristo en esa situación el mayor de 
sus signos –el que había prometido como único para los incrédulos escribas 
y fariseos75F

75–, su meditación nos puede inspirar la esperanza de que 
también en nuestra época obrará los signos pertinentes para que creyentes 
e incrédulos volvamos hacia Él nuestro pensamiento y nuestro corazón. Si, 
cuando la Iglesia era muy pequeña como institución humana y la fe de la 
casi totalidad de los cristianos desfallecía, Él abrevió el tiempo de la prueba 
y volvió para socorrerlos resucitando, esa misma deferencia nos cerciora en 
la confianza de que también vendrá en nuestra ayuda, nos robustecerá en 
la fe durante las pruebas actuales, y nos las abreviará para que podamos 
perseverar hasta el final, mientras Él va preparando a la Iglesia para su 
segunda y definitiva venida. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
73 Jn 6, 29. 
74 Ef 2, 10. 
75 Mt 12, 38 ss. 



30 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


