


Julia Martel 
Im Zeichen von Kraft und Energie





Julia Martel

Im Zeichen von Kraft  
und Energie

Ästhetiken bei Herder, Nietzsche,  
Mynona, Einstein und Musil



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet

diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Wallstein Verlag, Göttingen 2023
www.wallstein-verlag.de

Vom Verlag gesetzt aus der Adobe Garamond
Umschlaggestaltung: Susanne Dunkel, München

ISBN (Print) 978-3-8353-5340-4
ISBN (E-Book, pdf ) 978-3-8353-8405-7



Inhalt

	 I.	 Einführung: Verstreute Kräfte  .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 7

Kraft/Energie .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 11
Ästhetische Konstellationen von Kraft und Energie  .   .   .   .   .   .   .   	 19

	II.	 Energetik I  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 27

1.	Vom Wandel der Kraft: anima/vis .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 27
2.	Leibniz’ Energetik: tote und lebendige Kräfte  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 37

2.1 Vitale Maschinen oder: die energetische Psychologie .   .   .   .   .  	 54
3.	Mensch-Maschine  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 69
4.	Experimentallehren: Krüger und Haller  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 82

	III.	 Herders Ästhetik der Kraft/Energie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 97

1.	 Sulzers »Physik der Seele«  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 97
2.	Ruhe und Bewegung  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 119

2.1	Bewegung/Leben  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 129
2.2	Energetische Anthropologie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 138
2.3	»Der Mensch gravitiert also gegen Alles« .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 152

3.	Dynamische Romantik  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 163

	IV.	 Energetik II .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 185

1.	 (An)ökonomie der Kräfte  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 185
2.	Auslösungen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 200
3.	Wille und Kraft  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 212
4.	Methodologische Fiktionen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 223

	V.	 Ästhetiken der Kraft/Energie: Mynona – Einstein – Musil  .   .   .   .   .  	 241

1.	 Salomo Friedlaender: Von der Äquilibristik des Willens  .   .   .   .   .  	 241
1.1	 Schöpferischer Indifferentismus .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 259
1.2	Medialität  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 281
1.3	 Äthermagie  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 302



2.	Carl Einstein: Von Funktion und Kraft .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 330
2.1	Totalität: Die Kraft der Kunst .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 351
2.2	Gestalt versus Begriff  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 373

3.	Robert Musil: Von der Lücke in der Kausalität .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 389
3.1	 Kräftewirbel  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 406
3.2	»Gefilz von Kräften« .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 420

VI. Bilanzierungen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 449

VII. Literaturverzeichnis  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 459

Dank  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 508



I. Einführung: Verstreute Kräfte 

Kräfte und Energien stehen nicht nur für Leben, Bewegung und Dynamik, sie 
unterhalten auch eine nicht abreißende Attraktivität als Kategorie der Künste, 
in denen sie wirken, etwas sichtbar machen und darüber hinaus einen engen 
Zusammenhang zwischen der Natur, dem Kunstschaffenden, dem Kunstwerk 
und dem Rezipienten1 herstellen und diese in eine dynamische Beziehung ent-
lassen. Sie konturieren insofern einen Zwischenort, der einen weitreichenden 
transgressiven Prozess zwischen Subjekt und Objekt, Geist und Materie, 
Mensch und Natur offenbart. Innerhalb dieses dynamischen Geschehens steht 
das Subjekt in Interaktion mit etwas, das außerhalb seiner selbst liegt, das als 
Außen jedoch nicht ohne eine Innenwelt besteht und zu einem Verhältnis der 
Berührung und Veränderung hin zwingt. In Hinblick auf die Künste rückt da-
her auch in den Vordergrund, was ihre Materialien und Medien von Kraft und 
Energie wissen, die Spuren zeitigen am Material wie am menschlichen Körper 
und als Intensitäten in die Erfahrung eingehen. Im Nexus von Kraft, Energie 
und Künsten vollzieht sich somit durchaus ein regressiver Akt der Subjektivität, 
der in ästhetischer Perspektive dazu zwingt, die Bedingungen der Wahrneh-
mung auf die darin eingehende Erfahrung von Intensitäten zu befragen, die mit 
den Vorstellungen von in Bewegung setzenden Kräften einhergeht und in ein 
Wahrnehmungsmilieu führt, in dem sich eine Aktivität der Sinne und der Ima-
gination, eine Fülle von Erregungen, Empfindungen und Eindrücken mit der 
Prozessualität einer nichtmenschlichen Welt überlagern. Sich einem Denken 
von Kräften und Energien zu nähern, steht immer auch im Zeichen des Men-
schen, der affiziert wird und affiziert. Wenn die Arbeit ebendiesem Verhältnis 
nachgeht, so gilt es weniger zu untersuchen, wie sich Kräfte und Energien mo-
tivisch in ästhetischen und literarischen Konstellationen niederschlagen, als 
vielmehr die ästhetischen wie poetologischen Implikationen auszuloten, die 
sich diese Relation zu Nutze machen. Über diese löst sich die strikte Trennlinie 
zwischen Subjekt und Objekt auf und eröffnet eine Innenperspektive auf das 
Leben, die sich – gegen eine Diktatur des Begriffs und des objektivierenden 
Denkens – als genuin ereignishaft versteht. 

Mit der Aufgabe, Ästhetiken im Zeichen von Kraft und Energie näher zu be-
leuchten, befindet sich die vorliegende Arbeit durchaus im Fahrwasser einer seit 
den letzten Jahren intensiveren Forschungsdiskussion unterschiedlicher Kon-

1	 Aus Gründen der Einfachheit und Berücksichtigung historischer Kontexte wird überwie-
gend das generische Maskulinum verwendet. Es bezieht sich zugleich auf männliche, 
weibliche und andere Geschlechteridentitäten, soweit es für die Aussage erforderlich ist. 



8 einführung

zepte von Kräften und Energien in den kultur- und literaturwissenschaftlichen, 
ästhetischen und kunstwissenschaftlichen Debatten.2 Von Max Jammer ist der 
Kraftbegriff (physik-)historisch von der Antike bis ins letzte Jahrhundert 
aufbereitet,3 der energetic turn, wie Anson Rabinbach ihn dem 19. bis frühen 
20. Jahrhundert attestiert, relativ gut untersucht.4 Dennoch stellt eine dezi-
dierte Analyse des Kraft- und Energiebegriffs um 1900, die zugleich seine histo-
rische Dimension berücksichtigt und neben Diskontinuitäten, die sich über 
den Paradigmenwechsel vom Kraft- zum Energiebegriff wie durch unterschied-
lich gelagerte semantische Aufladungen in diversen Wissensfeldern begründen, 
Kontinuitätsmomente aufzuzeigen verspricht, in den literaturwissenschaftli-
chen und ästhetischen Debatten noch immer ein Desiderat dar. Bisher richtet 
sich die Rede von der Kraft der Kunst zum einen auf Spezifika visueller Darstel-
lungsformen, wie jüngst in den bildtheoretischen Studien, die die Kraft der Bil-
der ins Zentrum der Aufmerksamkeit rücken. Diese bannende, faszinierende 
oder animistische Macht des Bildes, die oftmals noch magisch oder religiös 
konnotiert ist,5 lenkt den Fokus auf eine ganz eigene Dynamik und Wirkmacht 

2	 Vgl. neben der Arbeit von Anson Rabinbach, The Human Motor. Energy, Fatigue, and 
the Origins of Modernity, New York 1990; Dt.: ders., Motor Mensch: Kraft, Ermüdung 
und die Ursprünge der Moderne. Aus dem Amerikanischen von Erik Michael Vogt, Wien 
2001 auch Elizabeth R. Neswald, Thermodynamik als kultureller Kampfplatz. Zur Faszi-
nationsgeschichte der Entropie 1850-1915, Freiburg im Breisgau 2006. Zudem die Studien 
mit besonderem Fokus auf die wahrnehmungsästhetischen und -historischen Implikatio-
nen von Energie von Christoph Asendorf, Batterien der Lebenskraft. Zur Geschichte der 
Dinge und ihrer Wahrnehmung im 19. Jahrhundert, Gießen 1984; Ströme und Strahlen. 
Das langsame Verschwinden der Materie um 1900, Gießen 1989. Zu einer Ästhetik der 
Kraft aus philosophischer Perspektive vgl. Christoph Menke, Kraft. Ein Grundbegriff  
ästhetischer Anthropologie, Frankfurt a. M. 2008; Die Kraft der Kunst, Frankfurt a. M. 
22013. Zu den künstlerischen und kulturellen Modellierungen des Energiediskurses vgl. 
den Band von Barbara Gronau (Hg.), Szenarien der Energie. Zur Ästhetik und Wissen-
schaft des Immateriellen, Bielefeld 2013 und zu einer historischen, interdisziplinären Un-
tersuchung der Kräfte und Energien in der Kunst vgl. den Band von Frank Fehrenbach, 
Robert Felfe, Karin Leonhard (Hg.), Kraft, Intensität, Energie. Zur Dynamik der Kunst, 
Berlin/Boston 2018; jüngst erschienen auch ein Sammelband, der in der vorliegenden  
Arbeit aber leider nicht mehr berücksichtigt werden konnte: Frank Fehrenbach, Lutz 
Hengst, Frederike Middelhoff u. a. (Hg.), Form- und Bewegungskräfte in Kunst, Litera-
tur und Wissenschaft, Berlin/Boston 2022.

3	 Max Jammer, Concepts of Force. A Study in the Foundations of Dynamics. Cambridge/
Massachusetts 1957. 

4	 Vgl. Rabinbach, The Human Motor. 
5	 Vgl. Hans Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, 

München 1990; Hubert Burda/Christa Maar (Hg.), Iconic turn. Die neue Macht der Bil-
der, Köln 2004. 



9verstreute kräfte

des Bildes und einer agency der Bildkräfte.6 Zum anderen nimmt die Rede von 
der Kraft der Kunst, wie in den Studien Christoph Menkes, eine generalisie-
rende Perspektive ein, die indes keine Antwort darauf zu geben vermag, wie sie 
sich genau in literarische und künstlerische Formen übersetzt und geschichtlich 
entfaltet. 

Der Anspruch dieser Arbeit ist es allerdings ebenso wenig, eine Geschichte 
des Kraft- und Energiedenkens zu leisten noch seine Unschärfe restlos scharf zu 
stellen, gleichwohl in punktuellen und verknüpfenden Analysen Verbindungs-
momente eröffnet und sichtbar gemacht werden. Die Schwierigkeit eines sol-
chen Unternehmens läge sicher auch in der erforderlichen Interdisziplinarität,7 
ist doch nicht nur die Nomenklatur und Metaphorik eines Denkens von Kräf-
ten und Energien recht weit, sie speist sich auch aus verschiedensten Diskursen 
– von philosophischen und religiös-mystischen, naturwissenschaftlichen, phy-
siologischen und biologischen bis hin zu psychologischen und ästhetischen 
Modellen –, in denen Kräfte und Energien zirkulieren und sich transdisziplinär 
aufladen, was einen interdisziplinären wie diskursanalytischen Zugangsweg un-
umgänglich macht. Darüber stellt sich auch die Frage nach dem Verhältnis von 
Wissen und Literatur, wie sie in einer Poetologie des Wissens zentral wird,8 in 
einem anderen Licht dar, das nicht auf eine wechselseitige Bezugnahme fällt, 
entzieht sich die Untersuchung verstreuter Kräfte doch gerade einer fixierbaren 
Verortung und fordert dazu auf, der Zirkulation zwischen den Diskursen nach-
zugehen. In den Ästhetiken im Zeichen von Kraft und Energie, denen sich die 
Arbeit zuwendet, geht es darum, in einer engen Anbindung an naturwissen-
schaftliche und -philosophische Perspektiven die ästhetischen und poetologi-
schen Implikationen, die sich in einem immer auch darüber hinausweisenden 
Rekurs auf Kräfte und Energien ergeben, offenzulegen. Erst durch eine breitere 

6	 Vgl. Georges Didi-Huberman, Was wir sehen, blickt uns an. Zur Metapsychologie des 
Bildes, München 1999; Alfred Gell, Art and Agency. An Anthropological Theory, Oxford 
1998; Horst Bredekamp, Theorie des Bildaktes, Frankfurt a. M. 2010, v. a. der Abschnitt 
Bildleben und Enárgeia, S. 20-24 und in überarbeiteter Fassung ders., Der Bildakt, Berlin 
2015. Bredekamp hat aufgezeigt, dass gerade die Kunsttheorien der Renaissance für diese 
Eigendynamik der Bilder oftmals mit dem aus antiken Rhetoriktheorien entlehnten Kon-
zept der energeia/enargeia verknüpft sind, sie also als »Wirkungskräfte vis, virtus, facultas 
und dynamis« gelten, im Zuge der Aufklärung jedoch allmählich ihres magisch-religiösen 
Impetus wegen verdächtig wurden (Bredekamp, Der Bildakt, hier S. 30). 

7	 Zu einer interdisziplinären Begriffsgeschichte vgl. auch Ernst Müller, Falko Schmieder 
(Hg.), Begriffsgeschichte der Naturwissenschaften. Zur historischen und kulturellen Di-
mension naturwissenschaftlicher Konzepte, Berlin/New York 2008 und Ernst Müller, Art. 
›Energie‹, in: Annika Hand/Christian Bermes/Ulrich Dierse (Hg.), Schlüsselbegriffe der 
Philosophie des 19. Jahrhunderts, Hamburg 2015, S. 127-143, insbes. S. 127.

8	 Vgl. Joseph Vogl (Hg.), Poetologien des Wissens um 1800, München 1999. 



10 einführung

historische Dimension – von Leibniz bis zur Thermodynamik – gelingt es, den 
Begriff der Kraft und Energie und seine komplexen Verschlingungen in Ästhe-
tik und Literatur zu befragen und im Kontext wissensgeschichtlicher Umbrü-
che transparent werden zu lassen. Die Arbeit zeigt insofern, wie sich in den 
künstlerischen Überlegungen Vorstellungen von Kraft und Energie formieren, 
und zugleich auch, wie der Wandel von Kraftkonzepten in diesen Diskursen 
begleitet, geprägt und lesbar wird. 

In dem weiten Zusammenhang wird ein erster neuralgischer Zeitpunkt einer 
Konjunktur des Denkens im Zeichen von Kraft und Energie aufgesucht: Mit 
dem 18. Jahrhundert steht ein Zeitraum im Fokus, in dem sich die philosophi-
sche Ästhetik als eigene Disziplin etabliert und in deren Gründungstexten der 
Kraftbegriff bereits eine entscheidende Rolle einnimmt. Das Subjekt der Wahr-
nehmung wird zum zentralen Ausgangspunkt individueller Erfahrung sowie 
kreativer Prozesse, der Begriff der Kraft unterhält eine Anbindung an Bewusst-
sein und Sinnlichkeit. Orientiert zeigt man sich allerdings schon an diversen 
Kräftelehren, die sich in Folge einer weitreichenden Einlassung auf die Natur-
philosophie und die Naturkräfte des ausgehenden 17. Jahrhunderts ausbilden. 
Es zeigt sich so, wie ein Nachdenken über Kräfte seit der ersten Hälfte des Auf-
klärungsjahrhunderts in Philosophie, Psychologie, Physiologie und anthropo-
logisch affiner Medizin semantisch mitmodelliert und auf das Verhältnis von 
Psyche und Physis appliziert wird, das angesichts der noch nicht klar umrisse-
nen Konturierung einzelner Diskursfelder sowohl einen Gegenstand der Na-
tur- und Lebenswissenschaft als auch der Philosophie und Ästhetik bildet. Mit 
den Bestrebungen einer seelenphysikalischen Erkundung tritt dann im Ver-
bund aus mechanischer Philosophie, Medizin und Psychologie besonders in der 
Ästhetik die Vorstellung eines dynamischen Subjekts zum Vorschein. Die his-
torische Dimension der in den noch nicht profilierten Disziplinen verstreuten 
Kräfte, die den ersten und zweiten Teil der vorliegenden Arbeit ausmacht, ver-
sucht im weitesten Sinne eine Vorgeschichte offenzulegen, die von der Annähe-
rung von Naturwissenschaften und jenen des Lebens und der Ästhetik erzählt. 
Der dritte Teil wendet sich schließlich den ästhetischen Diskussionen und im 
Wesentlichen Johann Gottfried Herder als dem ersten Schwerpunkt einer  
Ästhetik im Zeichen von Kraft und Energie zu. Denn mit ihm zeigt sich nicht 
nur der Kraftbegriff dichtungstheoretisch aufbereitet, sondern in einer auf den 
Energiebegriff vorausweisenden Richtung umgearbeitet.



11verstreute kräfte

Kraft/Energie

Ein kraft- und energiesensibles Denken reicht weit zurück bis in das (natur)phi-
losophische Denken der Antike, wobei die Begriffe oftmals eine synonyme Ver-
wendung finden.9 Bei Platon findet es schließlich Eingang in eine Theorie der 
Kunst und dichterischen Begeisterung, die sich als Wirkkette von Kräften 
versteht;10 die antike Rhetorik bedient sich dieser Vorstellung wiederum im 
movere-Konzept als dem Vermögen der Rede den Zuhörer psychophysisch in 
Bewegung zu setzen. Bei Aristoteles nimmt der Kraftbegriff eine naturphilo
sophische Stellung ein – als ein bewegender Akt, nach dem jedes Werden als 
Übergang von der dynamis (Potenz) zur energeia (Akt) gekennzeichnet ist,11 was 

9	 Der vorwissenschaftliche Wortgebrauch des modernen Energiebegriffs entstammt dem 
spätlateinischen energia, der Kraft wie auch Wirksamkeit bedeutet und in alt- und neu-
testamentarischen Schriften die Kräfte Gottes oder der Dämonen bezeichnet. Zurückge-
führt werden kann das lateinische Substantivum auf das griechische energeia, das sich in 
den Testamenten durchaus im oben genannten Sinne aufgerufen findet und weniger in 
dem philosophischen Verständnis, wie es durch Aristoteles geprägt ist. Neben der Aristo-
telischen Bedeutung als ›Aktualität‹ tritt der Begriff zunehmend in der Bedeutung einer 
Aktivität auf, und findet sich unter dem energeia-Begriff in einem eher technischen 
Wortgebrauch in den biologischen und medizinischen Schriften von Claudius Galenus 
oder Heron von Alexandria als »Aktivität, Funktion oder Kraft«, etwa in der Funktions-
fähigkeit der Organe, fortgeschrieben. Ein kinetisches Verständnis von energeia ent
wickelt erstmalig Philoponus in seiner Lichttheorie im 6. Jh. n. Chr., es bezeichnet hier 
dasjenige, was vom leuchtenden Körper zum Auge des Betrachters ausgesendet wird. Ety-
mologisch geht es auf die Wortwurzel ergon, das ›Werk‹, zurück, womit es aus der grie-
chischen Wortwurzel erg wie der indogermanischen Wurzel uerğ    besteht, die schon früh 
mit der Bedeutung von Werk, Tun, Arbeit in Verbindung stehen. Im Mittelalter erfah-
ren die Begriffe dynamis und energeia in der lateinischen Übersetzung als potentia und als 
actus eine Bedeutungsverschiebung. In einem technischen Sinne wird potentia oftmals 
mit vis, virtus oder auch ictus, vigore wiedergegeben und ist dabei als Möglichkeit zu wir-
ken konnotiert. Grund dafür ist, laut Norbert Schirra, dass kein separater, eigener Begriff 
für die angespeicherte Aktionsfähigkeit eines bewegten Körpers im Mittelalter entwickelt 
wurde. Vgl. ausführlich Nobert Schirra, Die Entwicklung des Energiebegriffs und seines 
Erhaltungskonzepts. Eine historische, wissenschaftstheoretische, didaktische Analyse, 
Frankfurt a. M. 1991, S. 6-48. 

10	 Vgl. Platon, Ion, in: ders., Sämtliche Werke, übersetzt v. Friedrich Schleiermacher, hg. v. 
Karlheinz Hülser, Frankfurt a. M./Leipzig 1991, Bd. I., S. 23-59.

11	 Mit der erstmalig in der Physik getroffenen Unterscheidung in dynamis als latenter Mög-
lichkeit und energeia als Tätigkeit und Wirklichkeit eines bereits existierenden Dinges, 
also einer sich verwirklichenden dynamis, hat Aristoteles den Versuch unternommen, 
Prinzipien der Bewegung (kinesis) und qualitativer wie quantitativer Veränderungen (me-
tabole) aufzustellen. Sie muss daher vor der Folie von Prozessen des Entstehens und Ver-
gehens, von Bewegung und Zeitlichkeit gesehen werden. Entscheidend wird dieses Mo-

Sonderzeichen 
unter dem u als 
eigenen Textblock 
darunter gesetzt

˘



12 einführung

auch als Voraussetzung für die Vorstellung schöpferischer Kräfte dient. Lange 
Zeit wurde es der Philosophie überlassen, dem Wesen der Kraft auf den Grund 
zu gehen, wobei man sich auf die metaphysische Bedeutung eines ontologisch 
gefassten Kraftbegriffs als der Ursache von Veränderungen konzentrierte. Be-
reits im Verlauf des 18. Jahrhunderts mischen sich allerdings Konnotationen in 
den Kraftbegriff, die auf den Begriff der Energie vorausweisen. Dass die Arbeit 
mit jener doppelten Besetzung von Kraft und Energie operiert, ist also weniger 
dem Umstand geschuldet, dass die Begriffe häufig synonym verwendet werden, 
als vielmehr der Tatsache, dass der Energiebegriff, der eine semantische Setzung 
erst mit den thermodynamischen Sätzen in den 1840er Jahren – und damit in 
der historischen Mitte der vorliegenden Arbeit – erfährt, schon zuvor virulent 
wird. Während sich schließlich signifikant ein Paradigmenwechsel vom Kraft-
begriff zum Konzept der Energie abzeichnet, der den Wandel von einem meta-
physisch geprägten, substanziellen zu einem funktionalen Denken vollzieht, so 
zeigt sich dieses schon früher vorbereitet. Die Arbeit sucht aus diesem Grunde 
auch die historische Dimension des modernen Energiegedankens auf, die in die 
Naturphilosophien des 17. Jahrhunderts und, genauer, zu Gottfried Wilhelm 
Leibniz zurückführt. Wie bereits angemerkt wurde,12 antizipiert Leibniz, der 
Kraft wie auch Bewegung zu zentralen Themen seiner Philosophie macht, mit 
dem Konzept toter und lebendiger Kräfte den modernen Energiebegriff. 

Physikhistorisch lässt sich daher, ohne dies überstrapazieren zu wollen, eine 
Linie bis zu den Überlegungen Leibniz’ ziehen, die sein Konzept der toten und 

dell schließlich in der Metaphysik, die das Seiende explizit in den Fokus rückt. Nicht 
immer eindeutig ist dabei die Semantik von Bewegung und energeia – ist Letztere doch 
als etwas Vorhandenes charakterisiert. Aristoteles nimmt aber noch eine zusätzliche Dif-
ferenzierung zwischen einer unvollendeten Bewegung sowie vollendeten Handlung vor, 
als der wirklichen Tätigkeit des Seienden (enérgeia), die ein Ziel (telos) enthält und in der 
Verwirklichung bereits ihre Erfüllung impliziert. Eine auf ein Ziel gerichtete Bewegung 
aus eigenem Antrieb ist – diese Prämisse macht Aristoteles in der Metaphysik, in De 
anima/ Über die Seele wie auch in der Nikomachischen Ethik deutlich – ganz gleich dem 
Modellcharakter jener in der Physik getroffenen Unterscheidung nur Lebewesen und  
ihren Handlungen vorbehalten: Sie bedarf des Strebens und der Vorstellungskraft, einer 
vernünftigen Willens- wie Entscheidungsfähigkeit. Vgl. Aristoteles, Über die Seele, in: 
Aristoteles Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 13, hg. v. Helmut Flashar und übersetzt 
v. Willy Theiler, Darmstadt 1979. In seiner naturphilosophischen und ontologischen Be-
stimmung fasst Aristoteles den energeia-Begriff für die Künste schließlich als einen ener-
getischen Akt, in dem dynamis als ein Vermögen realisiert und in Wirkung gesetzt wird. 
Vgl. die Relation von enérgeia zur dynamis in den Beispielen im 9. Buch der Metaphysik, 
Aristoteles, Metaphysik, übersetzt v. Hermann Bonitz u. hg. v. Ursula Wolf, Reinbek bei 
Hamburg 42005, insbes. Kap. 3-4 (1047a, 1047b) und Kap. 6 (1048b).

12	 Vgl. für einen umfangreichen physikhistorischen Überblick zum Kraftbegriff von der 
Antike bis zur Gegenwart Jammer, Concepts of Force, insbes. zu Leibniz S. 158-160.



13verstreute kräfte

lebendigen Kraft im weitesten Sinne als Äquivalente moderner Termini poten-
zieller und kinetischer Energie lesbar werden lässt.13 Mit Leibniz findet sich 
schon das in den Vorstellungen der Mechanik seiner Zeit nicht denkbare Ver-
schwinden von Bewegung aufgehoben im Gedanken der Gleichwertigkeit von 
Ursache und Wirkung und der Erhaltung einer Gesamtkraft. Was er noch nicht 
theoretisch einholen konnte, war das Phänomen der Wärme, dem man sich erst 
langsam experimentell zuwendete, mit Versuchen, die zeigen konnten, dass 

13	 Dass Leibniz’ Erhaltungssatz, wenngleich immer wieder aufgerufen, im Laufe des 
18. Jahrhunderts in den Naturwissenschaften fast in Vergessenheit geriet, ist mehreren 
Umständen zugeschrieben worden. Erstens: Wenngleich die Erhaltung der Kraft schon 
länger ein fester Bestandteil eines physikalischen Wissens ist, so ringt man im 18. Jahr-
hundert um ein einheitliches Maß, wie es die Debatte zwischen Cartesianern und Leib-
nizianern um das wahre Kraftmaß belegt, – die von Samuel Clarke, Daniel Bernoulli, 
d’Alembert sowie Christian Wolff bis zu Kant reicht. Letztlich wird sie in dem Kompro-
miss aufgelöst, sowohl Descartes als auch Leibniz die Richtigkeit ihrer Untersuchungen 
mit jedoch jeweils unterschiedlichen Kraftwirkungen zu attestieren. (Zur Debatte um 
das wahre Kraftmaß vgl. für einen Überblick Schirra, Die Entwicklung des Energie
begriffs, S. 63-69 sowie Robert T. Clark, Herder’s Conception of »Kraft«, in: PMLA, 
Vol.  57, Nr. 3 (Sept. 1942), S. 737-752, insb. S. 740-741.) Zweitens: Weitere Untersuchun-
gen zum vis viva-Prinzip, wie sie in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts noch von Da-
niel Bernoulli und Leonhard Euler vorangetrieben wurden, stagnierten. Auf Seiten der 
am Empirismus Lockes ausgerichteten positivistischen Denker, wie etwa d’Alembert und 
Maupertuis, wurde Kritik laut, erschien ihrem wissenschaftlichen Selbstverständnis nach 
die Physik schließlich als Ort konkreter Kräfte, so dass sie sich an dem metaphysischen 
Zuschnitt der Naturphilosophie von Leibniz stießen und damit auch an einem metaphy-
sisch motivierten Erhaltungssatz. (Vgl. Schirra, Die Entwicklung des Energiebegriffs, 
S. 75-76.) Drittens: Zu Lebzeiten Leibniz’ und zu Beginn der klassischen Mechanik 
herrschte wenig Interesse an eingehenderen Energieberechnungen, weil diese generell 
einen geringen Wert für die theoretischen Überlegungen der Mechanik darstellten, die 
zu jener Zeit noch vorwiegend Bezug auf die Astronomie als einer Dynamik des Him-
mels nimmt und selbst noch in der klassischen Mechanik, der Mécanique analitique 
(1788) von Lagrange bleiben die Ansätze zum Energiebergriff unterrepräsentiert. Derweil 
überlässt man das Sujet der Energie, wie es Jammer festhält, der Philosophie, in der es  
dafür eine um so größere Aufmerksamkeit erfährt. Die Idee kinetischer Energie, die  
bei Aristoteles bereits angedeutet und in den naturphilosophischen Schriften von Leibniz 
signifikant wird und damit generell schon in der Philosophie beheimatet ist, findet sich 
auch bei dem Franziskanermönch und Philosophen Petrus Aureol – inklusive einer dis-
tinktiven Trennung von Kraft und Energie. In seiner Schrift Liber sententiarum aus dem 
Jahre 1596 nennt er bereits zwei Aspekte von Kraft und führt damit eine wichtige onto
logische Differenzierung ein, versteht er doch unter Kraft erstens eine die Geschwindig-
keit bestimmende Eigenschaft, zweitens ein Maß an Erschöpf barkeit, oder anders ge-
sprochen, Kraft als Leistungsfähigkeit bzw. endliche Ressource. (Vgl. Jammer, Art. 
›Energy‹, in: Donald M. Borchert (Hg), Encyclopedia of Philosophy, Vol.  3, Detroit 
22006, S. 225-234.) 



14 einführung

durch mechanische Reibung Wärme, aber auch Elektrizität entstehen kann.14 
Kursierten mithin zwar schon hypothetische Annahmen über das Wärmephä-
nomen, einmal als Stoff, ein anderes Mal als Bewegung, so erweist sich letztere 
Annahme zur Umwandlung mechanischer Energie in Wärmeenergie erst mit 
den Untersuchungen zum mechanischen Wärmeäquivalent als anschlussfähig. 
Während die Naturwissenschaft es über einen langen Zeitraum etwa in Hin-
blick auf das Elektrizitätsphänomen nicht vermochte, die »neuralgische Lücke« 
zu schließen, welche zwischen »abwesender Ursache und präsenter Wirkung« 
bestand, so fanden sich um 1800 insbesondere in der Literatur und ihren fik
tionalen Spielräumen eines imaginär Möglichen jene Lücken eines Nicht-Wis-
sens aufgezeigt und aufgefüllt.15 

Die Entdeckung, dass Kraft nicht vergeht, sondern in Wärme umgewandelt 
wird, manifestiert sich zu Beginn des 19. Jahrhunderts im Erhaltungsgedanken 
der Kraft/Energie. Mit dem sogenannten ersten Hauptsatz der Thermodyna-
mik etabliert sich ein Konsens über die Erhaltung einer universellen Energie-
menge bei stetiger Umwandlung der Zustände. Für Robert Julius Mayer glei-
chen die neuen Erkenntnisse einer Offenbarung: 

14	 Erste Ansätze zu einer Theorie der Wärme führen jedoch schon zurück in Leibniz’ Zeit, 
und zwar zur Entwicklung des Thermometers, einer Erfindung, mit der bereits Robert 
Boyle und Edme Mariotte – Zeitgenossen und Briefpartner Leibniz’ –, experimentierten. 
Ebenso wurden Anläufe zu einer kinetischen Wärmetheorie von Jacob Hermann und 
Daniel Bernoulli und später auch von Leonhard Euler unternommen, die sich auf Leib-
niz stützen und Wärme als »Erscheinungsform der vis viva« deuten, indem man das 
»Binden und Freisetzen von Wärme auf eine Art molekulare Arbeit reduziert«. Um 1800 
erreichen dann aber die Wärmestofftheorien von Joseph Black, Pierre Simon de Laplace 
und Antoine Laurent de Lavoisier einen wissenschaftshistorischen Höhepunkt, da man 
genauere Messmethoden entwickeln konnte, die die Quantität eines Wärmestoffs nach-
weisen konnten. Doch obgleich man zu dieser Zeit den Zusammenhang von Wärme und 
Arbeit berücksichtigt und auch die Kanonenrohrexperimente von Benjamin Thompson, 
bekannt als Graf Rumford, im Jahr 1790 schon nachweisen, dass mechanische Reibungs-
vorgänge eine endlose Wärmequelle bedeuten, hält man noch unbeirrt bis ins frühe 
19. Jahrhundert an der Wärmestofftheorie fest und argumentiert daher schlussendlich 
noch mechanisch. Vgl. den Abschnitt zur kinetischen Wärmetheorie und zur Wärme-
stofftheorie bei Schirra, Die Entwicklung des Energiebegriffs und seines Erhaltungskon-
zepts, S. 95-101, hier S. 100. 

15	 Michael Gamper, Wissen auf Probe. ›Verborgene Ursachen‹ in Elektrizitätslehre und Li-
teratur, in: Sabine Schimma/Joseph Vogl (Hg.), Versuchsanordnungen 1800. Ästhetik 
und Experiment zur Goethezeit, Zürich/Berlin 2009, S. 51-68, hier S. 56; umfassend auch 
ders., Elektropoetologie. Fiktionen der Elektrizität 1740-1870, Göttingen 2009. Ähnlich, 
zu den Fiktionalitätsmomenten moderner Wissenschaften, vgl. Sigrid Weigel, Das Ge-
dankenexperiment: Nagelprobe auf die ›facultas fingendi‹ in Wissenschaft und Literatur, 
in: Thomas Macho/Annette Wunschel (Hg.), Science & Fiction. Über Gedankenexperi-
mente in Wissenschaft, Philosophie und Literatur, Frankfurt a. M. 2004, S. 183-205. 



15verstreute kräfte

Jahrtausende lang war das Menschheitsgeschlecht zur Lösung einer immer-
wiederkehrenden Aufgabe: ruhende Massen mit den Hülfsmitteln der anor-
ganischen Natur in Bewegung zu setzen, fast ausschliesslich auf die Verwen-
dung gegebener mechanischer Effekte beschränkt. Einer neuen Zeit war es 
vorbehalten, den Kräften der alten Welt, der strömenden Luft und dem fal-
lenden Wasser, noch eine andere Kraft hinzuzufügen. Diese dritte Kraft, de-
ren Wirkungen unser Jahrhundert mit Bewunderung erblickt, ist die Wärme. 
Die Wärme ist eine Kraft; sie lässt sich in mechanischen Effekt verwandeln.16 

Verbunden ist damit ein Wechsel von der Vorstellung der Welt als Maschinerie 
eines göttlichen Uhrwerks zum neuen Dispositiv der Dampfmaschine, die 
selbstregulierend die Verwertung von Brenn- bzw. Kraftstoff in Wärme und 
dieser in mechanische Arbeit überträgt und keines äußeren Antriebs mehr be-
darf.17 Diese Vorstellung zeigt sich flankiert von dem im Verlauf des 18. Jahr-
hunderts steigenden Interesse für das Leben als solches und Organismustheo-
rien, die um 1800 vor allem auch in Literatur und Philosophie thematisch 
werden. Während sich das Zeitalter der Thermodynamik vor allem an einer Lo-
gik der Messbarkeit orientiert, treten zugleich aber die im Kraft- und Energie-
gedanken selbst angelegten Ambivalenzen zum Vorschein. Denn nicht nur ist 
er mit einer unendlich gleichbleibenden Umverteilung verbunden, sondern 
auch mit einer zunehmenden Auflösung stabiler Ordnungen. Die Umvertei-
lungen und -wandlungen scheinen nicht allein nur kalkulierbar, sondern gehen 
auch mit einer Zerstreuung von Kräften, einer Entwertung und Erschöpfung 
einher, wie sie im Wesentlichen mit dem zweiten Hauptsatz der Thermodyna-
mik ins Bewusstsein rücken.18 Insofern kann die Thermodynamik auch als 
»kultureller Kampfplatz«19 bezeichnet werden, wie es Elizabeth R. Neswald ein-
gehend gezeigt hat. Vielfältige Diskurse werden dort ausgetragen, die das Ver-

16	 Robert Julius Mayer, Die organische Bewegung in ihrem Zusammenhang mit dem Stoff-
wechsel [1845], in: ders., Die Mechanik der Wärme. Sämtliche Schriften, in Zusammen-
arbeit mit dem Stadtarchiv Heilbronn hg. v. Hans Peter Münzmayer, Heilbronn 1978, 
S. 41-156, hier S. 51-52. 

17	 In diesem Wechsel von der Idee des ersten Bewegers hin zur erzeugten Bewegung liege, so 
Michel Serres, das paradigmatische Moment einer neuen transformierenden Kraft als 
»Transformationsmotor«, welcher eine neue Weltsicht befördert. Michel Serres, Hermes 
IV. Verteilung, hg. v. G. Rösch und aus dem Frz. übersetzt v. M. Bischoff, Berlin 1993, 
hier S. 48; vgl. auch Jammer, Concepts of Force, Kap. 10 und 11. 

18	 Zu dieser Komplementarität des Kraftbegriffs als Paradigma zwischen 1800 und 1900 in 
den Kontexten von Physik und Physiologie, Ökonomie, Politik sowie Ästhetik, Psycho-
logie und Philosophie vgl. den Sammelband von Thomas Brandstetter/Christof Wind-
gätter (Hg.), Zeichen der Kraft. Wissensformationen 1800-1900, Berlin 2008.

19	 Für einen guten Überblick zu den Wechselwirkungen und Implikationen an der Schnitt-
stelle von Natur- und Kulturwissenschaften, insbesondere zu den kosmologisch-theolo-



16 einführung

hältnis von Mensch und Natur neu austarieren – angesichts einer im wissen-
schaftlichen Weltbild sich abzeichnenden Unordnung und einer nicht nur dem 
Wärmetod zustrebenden Verfallsgeschichte der Kräfte, sondern auch kulturell 
wirksamen. 

Eingespeist in die Kräftezirkulation von mechanischen, elektrischen und che-
mischen Vorgängen unterliegen auch körperliche Bewegungen und Regungen, 
die auf ihren ursächlichen Zusammenhang mit psychischen Prozessen befragt 
werden, zunehmend einem kräfteökonomischen Denken. Die Experimental-
studien dieses Jahrhunderts reichen von psycho-physiologischen Reiz-Reaktions-
Messungen bis hin zu einer komplex apparativ-verfahrenden Wahrnehmungs-
psychologie und Denkphysiologie zu Beginn des 20. Jahrhunderts.20 In jenen 
Überlegungen sammelt sich ein naturwissenschaftliches Begriffsinventar an, 
welches Begriffe wie Kraft, Energie, Dynamik und Bewegung nicht auslässt, wie 
es im Rahmen dieser Arbeit immer wieder exemplarisch deutlich werden wird. 
Neben einer experimentellen Physiologie zeigt sich im Verlauf des 19. Jahrhun-
derts durch Wahrnehmungs- und Sinnesphysiologie wie auch Psychologie ein 
Weg geebnet für eine erfahrungswissenschaftliche, experimentelle Ästhetik,21 
die unter Weiterentwicklung einer wissenschaftlich basierten Methodik psycho-
logische und ästhetische Phänomene eingehend erforscht.22 Mit der erhöhten 
Aufmerksamkeit auf das Ästhetische, wie es vielfach in einfühlungs- und pro-
jektionstheoretischen Konzepten modelliert wird, unterzieht man schließlich 

gischen, physiologischen und sozioökonomischen Debatten jener Zeit vgl. Neswald, 
Thermodynamik als kultureller Kampfplatz. 

20	 Vgl. neben der Studie von Rabinbach (Motor Mensch) und dem Sammelband von 
Brandstetter/Windgätter (Zeichen der Kraft) auch stellvertretend für zahlreiche Studien 
den Band von Philip Sarasin/Jakob Tanner (Hg.), Physiologie und industrielle Gesell-
schaft. Studien zur Verwissenschaftlichung des Körpers im 19. und 20. Jahrhundert, 
Frankfurt a. M. 1998 sowie Henning Schmidgen, Die Helmholtz-Kurven. Auf der Spur 
der verlorenen Zeit, Berlin 2009. 

21	 Für einen allgemeinen Überblick vgl. Christian G. Allesch, Geschichte der psychologi-
schen Ästhetik. Untersuchungen zur historischen Entwicklung eines psychologischen 
Verständnisses ästhetischer Phänomene, Göttingen/Toronto/Zürich 1987, zu Johann 
Friedrich Herbart als einem frühen Wegbereiter um 1800 insbes. S. 254-259. 

22	 Zum Konzept und der Forderung einer »Ästhetik von unten«, wie sie mit Gustav Theo-
dor Fechner verbunden ist, sowie dazu, dass dieses experimentell-ästhetische Unterneh-
men von unten oftmals als eine Ästhetik von oben betrieben wird, weil man in Zeiten 
einer impressionistischen und avantgardistischen Malerei an der klassisch tradierten  
ästhetischen Formsprache festhält, vgl. Paul Ziche, ›Ästhetik von unten‹ von oben, in: 
Marie Guthmüller/Wolfgang Klein (Hg.), Ästhetik von unten. Empirie und ästhetisches 
Wissen, Tübingen/Basel 2006, S. 325-350, hier S. 327-328. 



17verstreute kräfte

auch die transzendentale Ästhetik Kants einer Empirisierung.23 Während die 
Lebenswissenschaften den Weg einer zunehmenden Verwissenschaftlichung 
einschlagen, werden von Seiten der Lebensphilosophien allerdings kritische 
Töne gegen die einseitige Betonung der Rationalität in der Frage nach dem Le-
ben und dem Menschen laut, der mit den Philosophien von Arthur Schopen-
hauer, Friedrich Nietzsche und schließlich Henri Bergson eine ganzheitlichere 
Perspektive entgegentritt. Gegen ein quantifizierendes Denken, welches nun 
auch ein Körperwissen einer experimentalwissenschaftlichen Logik der Zahl 
unterstellt, werden Einwände vorgetragen, die sich über Vorstellungen von 
einer Verschwendung und Verausgabung als eine Anökonomie von Kräften ge-
bären und insbesondere Eingang finden in das künstlerische Denken. 

Dafür mitverantwortlich, dass Energiegleichungen Eingang in psycho-phy-
siologische Vorstellungen finden, ist kein Geringerer als Robert Mayer, der 
nicht nur den Energieerhaltungssatz entwickelt, sondern mit seinem Auslö-
sungsbegriff Naturprozesse in ihrem unkalkulierbaren Ausmaß in den Blick 
nimmt. Er formuliert somit ein Entladungsmodell von Kräften, das für Explo-
sionsphänomene wie für Physiologie und Psychologie gleichermaßen von Be-
lang wird. Für Nietzsche bildet dies unter anderem die Initialzündung seiner äs-
thetischen Überlegungen zu deregulativen Kräften und seiner willenskritischen 
Wende, die nicht länger über ein ökonomisches Kräftedenken und den Grund-
satz der Energiekonstanz organisiert scheint, sondern einer Ökonomie in Über-
schüssen und Mängeln folgt, welche auch die Befreiung gebundener Kräfte in 
den Mittelpunkt rückt. Zum Energieerhaltungssatz gesellen sich somit neben 
Zuständen der Zerstreuung und Erschöpfung Explosions- und Entladungs-
kräfte wie eine Kräftigungs- und Steigerungsemphase, die poetologisch aufge-
griffen werden und ihren Nachhall in der Ästhetik finden. Begriffe wie Kraft, 
Energie, Bewegung, Dynamik und Intensität gehören dann selbst keinem ge-
nuin systematischen Feld mehr an, sondern streuen sich in die verschiedensten 
Diskurse und zirkulieren zwischen diesen. Die stabilisierende Rolle, die dem 
Kraftbegriff im Naturgeschehen in Bezug auf ein kausales Denkschema zu-
nächst zukam, von dem eine metaphysische Weltsicht und ein Kausalitäts- und 
Substanzialitätsdenken mitgetragen wurde, findet sich im Laufe des 19. Jahr-
hunderts kritisch hinterfragt. Die Energie erwächst schließlich zu einem Sig-

23	 Vgl. dazu Sabine Mainberger, Experiment, Linie. Künste und ihre Wissenschaften um 
1900, Berlin 2010, S. 98-103; zu den Projektionstheorien vgl. Jutta Müller-Tamm, Abstrak-
tion als Einfühlung. Zur Denkfigur der Projektion in Psychophysiologie, Kulturtheorie, 
Ästhetik und Literatur der frühen Moderne, Freiburg im Br. 2005. Auf den Zusammen-
hang zwischen psychologischer Ästhetik und Herders ästhesiologischer Ästhetik hat Ge-
org Braungart verwiesen, vgl. Georg Braungart, Leibhafter Sinn. Der andere Diskurs der 
Moderne, Tübingen 1995, insbes. S. 192-216. 



18 einführung

num der Moderne, in dem man sich von vorherigen Konzepten der Substanz 
und Identität verabschiedet, um stattdessen Wirklichkeit als ein prozessuales 
Relationsgeschehen zu fassen, wie es vor allem im vierten Teil der Arbeit aus-
führlich gezeigt wird. 

Die signifikante Neuausrichtung, die der naturwissenschaftliche Kraftbegriff 
erfährt, fordert weitreichende epistemologische Konsequenzen. Während das 
vorthermische Jahrhundert die Welt als ein geschlossenes System von Körpern 
begreift, das in sich stets die gleiche Kraft erhält und, auf Figuren und Bewe-
gungen reduziert, die Formen der Erscheinung und ihre Oberfläche noch un-
berührt lässt, so bringen die Untersuchungen zum physikalischen Wärme
phänomen entscheidende Veränderungen ontologischer Art mit sich. Denn der 
Versuch, diese Kräfte einzufangen, wird keineswegs auf einem Niveau der Form 
arrangiert. Mit einer veränderten Beziehung von Form und Materie ändert sich 
der Status des Objekts, was auch den des Subjekts nachhaltig verändert. Stabile 
Ordnungsschemata werden unterlaufen und Formen in einen bloß noch tem-
poräreren Zustand aufgelöst, worüber sich entscheidende epistemologische 
Umbrüche auftun, die zu Modellen des Dynamischen, Transitorischen und 
Flüchtigen führen, in denen das Weltverhältnis des Subjekts radikal neu befragt 
wird. Dieser Paradigmenwechsel schlägt sich schon unmittelbar in Werken der 
bildenden Kunst um 1800 nieder, wie es Michel Serres anhand der beiden 
englischen Künstler George Garrard und William Turner anschaulich dargelegt 
hat. Schon bei Turner wird die Kette des Zusammenhangs von Ruhe und Be-
wegung, wie sie in Garrards Darstellungen von Menschen-, Pferde- und Was-
serkraft als sichtbaren Forminstanzen noch distinkt zum Ausdruck gelangen, 
regelrecht verflüchtigt. In seinen Naturdarstellungen von Feuer, Wolken, Was-
ser und Dampf zeigt sich das Materielle der phänomenalen Welt in Umwand-
lungsprozessen begriffen, mit denen eindeutige Formen der Repräsentation 
aufgelöst scheinen.24 Was hier konzise zum Ausdruck gelangt, schlägt sich in 
tiefgreifenden Veränderungen nieder, die den Bereich der Wahrnehmung und 
Darstellung von Wirklichkeit in der Moderne betreffen und die das Subjekt 
über eine stetige Selbstbefragung hinzwingen auf ein Fixieren des Augenblicks, 
der in der Intensivierung wie auch Zerstreuung der Geistesgegenwart zuneh-
mend verunsichert. Die Welt begibt sich in einen unendlichen Umverteilungs-

24	 Den Ausgangspunkt von Serres’ Überlegungen bilden die Gemälde The warehouse of 
Samuel Whitbread (1784) von George Garrard und William Turners The Burning of the 
Houses of Parliament (1835), aber auch Snow Storm – Steam-Boat off a Harbour’s Mouth 
making Signals in Shallow Water, and going by the Lead von 1842. Zur Frage der 
Repräsentation in Naturwissenschaften und Künsten vgl. v. a. das Kapitel Turner trans-
lates Carnot in Michel Serres, Hermes. Literature, Science, Philosophy. Edited by 
J. V. Harari and David F. Bell. Baltimore 1982, S. 54-64.



19verstreute kräfte

prozess, in dem das Verständnis der Relation einer Kraft zu anderen Kräften in 
den Mittelpunkt rückt und ein unendliches System von Umverteilungen und 
neuen Zusammenhängen offenbart – zerstreut in Funktionen und Relationen, 
mit denen nun auch Materie nicht länger belebt werden muss, sondern Kräfte 
besitzt, die der Kraft des Subjekts gegenübertreten. Insofern zeichnet sich hier 
schon eine Art Vorgeschichte ab, zu jenen Theorien, die unter dem Stichwort 
eines neuen Materialismus firmieren.

Ästhetische Konstellationen von Kraft und Energie

Dass der Begriff der Kraft bereits in der frühen Entwicklungsphase der Ästhe-
tik eine bedeutende Rolle einnimmt, hat unlängst Christoph Menke unter be-
sonderer Berücksichtigung von Herders Konzeption eines ästhetischen Spiels 
der Kräfte für das 18. Jahrhundert herausgearbeitet und damit eine präsubjek-
tive, »dunkle Kraft« des Menschen im Unterschied zum Vermögen des Subjekts 
eingelesen, wie es durch Alexander Gottlieb Baumgarten in die Ästhetik ein-
geht.25 Herders Kraft ist, wie Menke hervorhebt, nicht mechanisch oder bio
logisch, sie kennt »weder Gesetz noch Zweck«, sondern ist eine »ästhetische 
Kraft«,26 die den Ausgangspunkt für eine Ästhetisierung des Subjekts bildet, 
mit der die Kunst zum Ausdruck eines unwillkürlichen Kräftespiels werde, in 
der sich die Kräfte eines natürlicheren Subjekts frei entfalten.27 Die Kraft der 
Kunst zeigt sich für Menke in erster Linie in ihren Wirkungen als eine Begeis-
terung (enthousiasmós) im Sinne von Platons fremder und höherer, göttlicher 
Kraft (dynamis) oder aber einer dem Menschen unbekannten und unverfüg
baren, dennoch eigenen Kraft im Zustand des Rausches, wie bei Nietzsche.28 
Der Kraftbegriff dient hier in rezeptions- wie produktionstheoretischer Hin-
sicht für Kunst allgemein, wie sie wirkt und was ihren schöpferischen Produk-
tionsprozess anbelangt, wobei eine eingehendere Differenzierung der Künste 
nicht Gegenstand der philosophischen Analyse wird. Im Rahmen der vorlie-
genden Arbeit werden allerdings mit Blick auf die vielfältigen Bezüge, aus de-
nen sich Herders Denken speist, sowohl seine Beschäftigung mit als auch Ab-
grenzung zu mechanistischen Konzepten als auch biologische Konnotationen 
nicht unberücksichtigt bleiben. Ebenso wird seine Differenzierung der Künste 

25	 Vgl. Menke, Kraft. Ein Grundbegriff, passim, hier S. 54 sowie ders., Das Wirken dunk-
ler Kraft: Baumgarten und Herder, in: Rüdiger Campe/Anselm Haverkamp/Christoph 
Menke (Hg.), Baumgarten-Studien. Zur Genealogie der Ästhetik, Berlin 2014, S. 73-115. 

26	 Menke, Kraft, S. 54 und S. 62.
27	 Vgl. Menke, Die Kraft der Kunst, S. 36.
28	 Vgl. ebd., S. 23-24 und S. 34-35.



20 einführung

in den Fokus gerückt, an der er seinen Kraftbegriff konturiert. Kraft, wie sie in 
der Vermögenspsychologie in traditionell philosophischem Gebrauch erscheint, 
wird spätestens seit der Mitte des 18. Jahrhunderts für eine schleichende Kate-
gorisierung jenes unbestimmbaren Bereichs des Bewusstseins als ein inneres Be-
wegungsprinzip sinnlicher Vorstellungen mit neuen Eigenschaften und Funk
tionalisierungen ausgestattet. Auch unter Berufung auf Leibniz wandert der 
Kraftbegriff durch die Ästhetikdebatten des 18. Jahrhunderts, die sich an Kraft 
und Energie als leitenden Begriffen messen werden und eine anthropologische 
Ausrichtung einnehmen. Der Energiebegriff taucht im deutschen Sprachraum 
schon früh bei dem pietistischen Denker Nikolaus Ludwig von Zinzendorf 
auf,29 findet aber ebenso in Denis Diderots und Jean Baptiste d’Alemberts viel 
rezipierter Enzyklopädie (1755) Eingang als ein Synonym zur »Kraft«, das aber  
in der Bedeutung noch darüber hinausweise,30 wie es schließlich auch Johann 
Georg Sulzer mit seinem seelenphysikalischen Ausflug für die Ästhetik hervor-
hebt, in dem diese, gleichwohl noch rhetorisch verankert, schon um den Begriff 
der Energie erweitert wird. 

Herders Ästhetik der Kraft zeigt sich in Abgrenzung zu Baumgarten weniger 
an einer sinnlichen als an einer gefühlten Erkenntnis interessiert, für die der 
Begriff der Bewegung ein konstitutives Merkmal ästhetischer Darstellung wird. 
Dies begründet sich über eine stärker anthropologische Ausrichtung, wodurch 
die ästhetische Kraft einer physiologischen Grundierung unterliegt, mit der 
sich eine allmähliche Verschiebung andeutet. Von mimetischen Absichten ab-
lassend leitet diese von einem figurativen Wahrnehmungsprinzip zu einem der 
Empfindung und des Gefühls über. Der Begriff der Bewegung, wie er für Her-
der nicht nur in ästhetischer Hinsicht konstitutiv wird, war seit der Mitte des 
Jahrhunderts verschiedentlich ins Bewusstsein gerückt. Zum einen durch das 
rhetorische movere-Konzept präsent, dem von der Ästhetik ausgehenden Fokus 
auf Sinnlichkeit und Versinnlichung sowie einer grundlegenden Wendung zu 
intensiveren Darstellungsformen31 in Literatur wie Philosophie, zum anderen 
aber durch den stärkeren Einfluss der Naturwissenschaft und ihrer Bewegungs-
gesetze sowie das wachsende anthropologische Interesse, wobei Bewegung dann 
diverse Phänomene wie »Veränderung, Prozessualität, Dynamik oder das Leben 

29	 Vgl. Georg Schoppe, Wortgeschichtliche Studien II, in: Mitteilungen der Schlesischen 
Gesellschaft für Volkskunde, hg. v. Theodor Siebs. Mit einer Sprachkarte, Bd. XIX (Ers-
tes und zweites Heft), Jahrgang 1917, Breslau 1917, S. 215-247; zum Begriff »Energie« 
S. 224.

30	 Vgl. Schirra, Die Entwicklung des Energiebegriffs, S. 5-6. 
31	 Vgl. Erich Kleinschmidt, Die Entdeckung der Intensität. Geschichte einer Denkfigur im 

18. Jahrhundert, Göttingen 2004. 



21verstreute kräfte

als solches«32 konzeptualisiert. Ernst Cassirer hat diesbezüglich für das Aufklä-
rungsjahrhundert die These geprägt, dass die gesamte philosophische Disziplin 
sich kinetischer Schemata bediene, dass sie ihr Denken als ein bewegliches ver-
stehe, denn »Vernunft« fasse sie »nicht als einen festen Gehalt von Erkenntnis-
sen, von Prinzipien, von Wahrheiten als vielmehr als eine Energie; als eine Kraft, 
die nur in ihrer Ausübung und Auswirkung völlig begriffen werden kann.«33 Ihre 
»wichtigste Funktion«, so Cassirer, bestehe »in ihrer Kraft zu binden und zu lö-
sen. […] Diese zweifache geistige Bewegung ist es, wodurch sich der Begriff der 
Vernunft erst vollständig bezeichnen läßt: als Begriff nicht von einem Sein, 
sondern von einem Tun.«34 Wenn darin der Versuch bestehe, sich auf diese 
Kräfte einzulassen, so komme es aber darauf an, ihnen eine Richtung zu verlei-
hen, sie nutzbar zu machen, »man will nicht bloß in den Strudel und Wirbel 
der neuen Gedanken eintauchen, sondern selbst das Steuer ergreifen und die 
Fahrt des Geistes nach bestimmten Zielen hinlenken.«35 Der Geist um 1800 ist 
selbst in seiner Hingabe an unwillkürliche, geistige Kräfte – die immer auch mit 
Kräften und Bewegungen zusammenhängen, die der Körper hervorbringt – in-
tegrativ einem Ich zuzurechnen. Der spielerische Umgang mit einem Selbst 
lässt sich so noch als Indiz für eine »Produktivitätssteigerung des gesellschaftli-
chen Ganzen«36 werten. 

32	 Für einen Überblick, wie Bewegung im 18. Jahrhundert anthropologisch, temporal, ästhe-
tisch und poetologisch in den Blick gerät, vgl. Dirk Oschmann, Bewegung als ästhetische 
Kategorie, in: Matthias Buschmeier und Till Dembeck (Hg.), Textbewegungen 1800/1900, 
Würzburg 2007, S. 144-164, hier S. 145. Für einen historischen Überblick zum Bewegungs-
begriff in der Philosophie vgl. Friedrich Kaulbach/G. Meyer, Art. ›Bewegung‹, in: Joa-
chim Ritter (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 1: A-C, S. 863-879 sowie 
Joseph Meurers, Die Idee der Bewegung als geistesgeschichtliche Erfahrung, in: Philoso-
phia naturalis 3 (1956), S. 447-483; in anthropologischer Perspektive vgl. Gunter Gebauer, 
Bewegung, in: Christoph Wulf (Hg.), Vom Menschen. Handbuch Historische Anthropo-
logie, Weinheim/Basel 1997, S. 501-516 und zu einer Kulturgeschichte der Bewegung vgl. 
August Nitschke, Körper in Bewegung. Gesten, Tänze und Räume im Wandel der Ge-
schichte, Stuttgart 1989.

33	 Ernst Cassirer, Die Philosophie der Aufklärung, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 15, hg. 
v. Birgit Recki, mit Anmerkungen v. Claus Rosenkranz, Hamburg 2003, S. 13 (Hervorh. 
im Original; dies gilt auch für alle weiteren Hervorhebungen, sofern nicht anders ver-
merkt).

34	 Ebd.
35	 Ebd., S. 14. 
36	 Anja Lemke, Ästhetische Erziehung als Arbeit am Selbst. Schillers Bildungsprogramm 

aus der Perspektive postfordistischer Kontrollgesellschaften, in: Bettine Menke/Thomas 
Glaser (Hg.), Experimentalanordnungen der Bildung, Exteriorität – Theatralität – Lite-
rarizität, Paderborn 2014, S. 131-146, hier S. 145.



22 einführung

Im Bewusstseinshorizont des beschleunigten und zugleich volatilen Lebens-
rhythmus, wie ihn hingegen das industrielle Zeitalter mit all den Konsequenzen 
einer Dynamisierung, Mobilisierung und Beschleunigung37 hervorbringt, wird 
der Bewegungsbegriff zur Universalie des modernen Lebens wie ein konstitu
tives Merkmal der künstlerischen Moderne. Charles Baudelaire reflektiert dies 
schon früh als einen Aspekt des modernité-Begriffs38 und noch Georg Simmels 
kritische Zeitdiagnose um 1900 erkennt den Menschen nun eingelassen in ein 
»ewiges Fließen und Pulsieren, das die Individuen verkettet, […] – all die tau-
send von Person zu Person spielenden momentanen oder dauernden, bewußten 
oder unbewußten, vorüberfliegenden oder folgenreichen Beziehungen«.39 Kon-
frontiert mit einem neuen Zeitbewusstsein und der Erfahrung von Flüchtigkeit 
und Kontingenz, kristallisiert sich fast zwingend ein Bewusstsein dafür heraus, 
dass jenes Steuer der in den Strudel geratenen geistigen Kräfte nicht mehr ein-
deutig in eine Richtung zu lenken sei. Was bei Herder noch im Rahmen eines 
harmonischen Weltbilds erscheint, wird sich in dem im Laufe des 19. Jahrhun-
derts sich niederschlagenden energetischen und damit auch funktionalen Den-
ken, in eine Fragmentarisierung von Wirklichkeit verwandeln, in der sich Be-
wegung als erratisches Kräftegeschehen offenbart. Wenn mithin die ästhetische 
Intensität über Versuche psycho-physikalischer Energien in ihrer Relevanz für 
künstlerische Schöpfungsprozesse befragt wird, zeigt sich die individuelle Er-
fahrung aber vor allem über die Annahme apersonaler Kräfte und Energien ge-
lenkt, die ein souveränes Subjekt verabschieden und darüber den anthropologi-
schen Standpunkt, zumindest im Sinne einer Anthropozentrik, verlassen. Mit 
der Willensphilosophie Nietzsches, aber auch über den Empiriokritizismus 
Ernst Machs trägt sich eine Auflösung in Kräfterelationen in das kulturelle Be-
wusstsein ein. Für eine weitere Konjunktur der Ästhetiken im Zeichen von 
Kraft und Energie werden mit dem Zeitraum um 1900 die Entwürfe dreier Au-
toren den Ausgangspunkt im fünften Teil der vorliegenden Untersuchung bil-
den, die sich in ihren literarischen Schriften nicht nur auf die Naturwissen-
schaften und die lebensphilosophischen Implikationen ihrer Zeit einlassen, 

37	 Vgl. Hartmut Rosa, Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstruktur in der Moderne, 
Frankfurt a. M. 2005; Hermann Lübbe, Im Zug der Zeit. Verkürzter Aufenthalt in der 
Gegenwart, Berlin/Heidelberg/New York 32003. 

38	 In seinem kunstkritischen Essay kennzeichnet modernité »das Vergängliche, das Flüch-
tige, das Zufällige, die eine Hälfte der Kunst, deren andere Hälfte das Ewige und Unwan-
delbare ist«, so Charles Baudelaire, Der Maler des modernen Lebens [1863], in: ders., 
Sämtliche Werke und Briefe in acht Bänden, Bd. 5: Aufsätze zur Literatur und Kunst 
1857-1860, hg. v. Friedhelm Kemp und Claude Pichois, München/Wien 1989, S. 213-258, 
S. 226.

39	 Georg Simmel, Grundfragen der Soziologie (Individuum und Gesellschaft) [1917], Ber-
lin 31970, S. 13.



23verstreute kräfte

sondern sich zugleich mit einem stark erkenntnistheoretischen und ästheti-
schen Interesse den Konzepten einer wahrnehmungstheoretischen Einschrei-
bung von Kräften und Energien widmen. 

Den Auftakt bildet der jüdische Philosoph und Schriftsteller Salomo Fried
laender. Mit zahlreichen Essays und Kritiken im Berliner Kulturbetrieb seiner 
Zeit kein Unbekannter, ist er noch immer ein Desiderat der literaturwissen-
schaftlichen Forschung zur ästhetischen Moderne. Dies nicht nur im Fokus der 
vorliegenden Arbeit, sondern in mehrfacher Hinsicht. Unter seinem Pseudo-
nym Mynona für seine literarischen Grotesken bekannt, wird er explizit vor 
dem Hintergrund seiner Projektionsphilosophie einer schöpferischen Indifferenz 
und mit seinem Filmroman Graue Magie (1922) im Fokus stehen. Denn Fried-
laender modelliert eine ästhetische Subjektkonstitution, die sich im Zeichen 
von Kraft und Energie sowohl von Mayer informiert zeigt als auch die begriffs-
kritische Wende Nietzsches produktiv macht und in literarischen Dekonstruk-
tionen reflektiert. Bei ihm zeigt sich in besonderer Weise, wie mit den medien-
technischen Neuerungen seiner Zeit der Körper als Urmedium neu in den 
Blick gerät und nicht bloß organologisch, sondern energetisch gefasst wird. 
Während aus philosophischer Perspektive unternommene Deutungen zu Fried-
laenders Werk nahezu monolithisch um sich selbst kreisend, selten bis kaum 
die literarischen Arbeiten Mynonas in den Blick nehmen, konzentriert sich die 
Literaturwissenschaft bislang weitgehend auf die literarischen Texte und ist, 
was die theoretischen Beiträge Friedlaenders angeht, eher zurückhaltend. Das 
mag damit zusammenhängen, dass seine als philosophisch ausgewiesenen Texte 
ein erhebliches Maß an »Übersetzungsleistungen, stringenzbildende Auswahl-
akte und hermeneutische Anstrengungen« erfordern, was allerdings nicht dazu 
führen sollte, sie nicht ernst zu nehmen, vor allem, wenn, hier »Literatur an die 
Stelle der Philosophie tritt, die Philosophie literarisch«40 wird, wie es Jutta Mül-
ler-Tamm zu Recht betont hat. 

Dieser Aspekt ist auch stichwortgebend für Carl Einstein und Robert Musil, 
die beiden weiteren Autoren, denen sich die Analyse widmet. Mit ihnen zeigt 
sich eine weitreichende Kritik an einer zeichenhaften Konstruktion, einem ver-
objektivierenden Denken und verstellenden Psychologisierungen, die jenen 
Weg zu einem ereignishaft singulären Weltzugang abschneiden, als einer Welt 
der Ambivalenzen und Widersprüche, wie sie die hier vorgestellten Autoren  
gerade literarisch als eine Innenperspektive auf das Leben zu durchdringen su-
chen. Was Müller-Tamm für Mynona wie im Übrigen auch für Einstein fest-
gehalten hat, die neue Formen der Erkenntnis und des Ausdrucks aufsuchen, 
die sich in einem grotesk-phantastischen, irritierenden Sprechen niederschla-

40	 Vgl. Müller-Tamm, Abstraktion als Einfühlung, S. 381-382, hier S. 381.



24 einführung

gen – und Einsteins zu Lebzeiten als »Denk-Epos«41 rezensierter Debütroman 
Bebuquin (1912) legt gewiss ein Zeugnis davon ab –, zeigt sich auf wieder andere 
Weise bei Musil. Sein Anspruch einer Reflexionsprosa, wie sie mit seinem Ro-
manprojekt Der Mann ohne Eigenschaften (1930/32) noch immer Seinesgleichen 
sucht, schlägt sich als erkenntniskritischer Impetus bereits in seinem Romande-
büt Die Verwirrungen des Zöglings Törleß (1906) nieder. Eingehender im Fokus 
stehen wird hier die erste Erzählung aus dem Novellenkomplex Vereinigungen 
(1911), in dem Musil eine von Kräften durchzogene Wirklichkeitserfahrung na-
hezu seismographisch in ihrer Intensität aufsucht und darüber hinaus eine 
Textkonstitution entwirft, die sich mit ihrer volatilen Bilderlogik selbst als Li-
teratur nicht mehr gewiss scheint. Während Friedlaender/Mynona noch einem 
wenngleich nicht mehr souveränen, aber dennoch über alle Widersprüchlich-
keiten erhabenen Subjektbegriff verpflichtet bleibt, der jene Kräfte und Ener-
gien noch zu kanalisieren weiß, so schlägt sich der Gedanke der Auflösung in 
dieser ästhetischen Einlassung auf Kräfte am radikalsten in Einsteins Entwurf 
eines modernen Schreibens nieder. An den Grenzen der Repräsentation bricht 
sich ein diffuses Erregungspotential Bahn, über das die latenten Schichten des 
Seins aufgesucht werden, wobei Literatur selbst durchaus auch eine auslösende 
Wirkung besitzen kann.

Die Spezifika eines modernen Schreibens, die es darin aufzuzeigen gilt, ent-
wickeln sich vor allem vor dem Hintergrund jener visuellen Dispositive, wie sie 
sich durch die neuen Medien, die Fotografie und den Film nochmals stärker in 
den literarischen Diskurs eintragen und nicht nur eine neue Fremdheit objek-
tiver Wirklichkeit offenbaren, sondern auch den Konstruktionscharakter der 
Wahrnehmung medienästhetisch offenlegen. Bedingt zeigt sich dadurch nicht 
zuletzt das Bedürfnis nach einem Realwerden des Fiktionsgeschehens Wirklich-
keit, mithin eine Entgrenzung der Wahrnehmung, die auch als Antwort auf die 
mit dem Film erfahrene Mediendifferenz zu werten ist, welcher nahezu das Le-
ben selbst sein könnte. In unterschiedlicher Weise zeigt sich bei ihnen die mo-
derne Subjektkonstitution in ihrer Einlassung auf Kräfte befragt und über 
wahrnehmungspoetologische Überlegungen Repräsentation als ein schöpferi-
scher Akt konstituiert, mit dem sich nicht das Leben wiederholt, sondern in 
dem eine Epiphanie jener Kräfte wirksam wird. Wenn hier einer Konstellation 
des Denkens von Kräften und Energien nachgegangen wird, bedeutet dies zum 
einen vor der Folie philosophischer und wissenschaftlicher Traditionen, histo
rischer Umstände und allgemein ideengeschichtlicher Entwicklungen um 1900, 
zum anderen wird aber den Gemeinsamkeiten in den durchaus differenten 
Ausgestaltungen nachzugehen sein, die es am Ende zu bündeln gilt. Dass die 
Arbeit nicht die unmittelbar im Umfeld der thermodynamischen Erkenntnisse 

41	 Max Hermann-Neiße, Carl Einstein, in: Die weißen Blätter, 3 (1916), S. 88-90, hier S. 89. 



25verstreute kräfte

stehenden literarischen Strömungen aufsucht, ist nicht als kategorischer Aus-
schluss zu verstehen, sondern mit dem leitenden Interesse verbunden, welches 
sich in den drei Fallbeispielen der Autoren widerspiegelt. Wenngleich sich die 
Literatur der klassischen Moderne grundsätzlich schon von einer wesentlichen 
Kritik an einer kausalen Erzählweise geprägt zeigt,42 die sich gegen das Mime-
sis-Postulat des Naturalismus stellt und in den Texten des Symbolismus und 
Ästhetizismus deutlich weniger mimetisch-deskriptive Tendenzen erkennen 
lässt, so bleibt man dennoch größtenteils einer kausal organisierten Erzählweise 
verhaftet. Mit den hier gewählten Autoren, die in je unterschiedlicher Weise die 
Moderne geprägt haben und denen bei vielerlei Zuschreibungsversuchen ein 
solitärer Status anhängt, rücken jedoch literarische Entwürfe einer komplexe-
ren Subjekt- und Erkenntniskonstitution ins Zentrum, in der eine ausgegrenzte 
qualitative Dimension von Kräften produktiv gemacht wird. Insofern werden 
mit den theoretischen und literarischen Texten Friedlaender/Mynonas, Ein-
steins und Musils solche in den Vordergrund gerückt, die eine Kräftephysik des 
Wirklichen reflektieren, Nietzsches willenskritische Kurswende in sich aufneh-
men und sich ebenso beeinflusst zeigen von einer Kritik der Wirklichkeitserklä-
rung in den Leitmodellen der Naturwissenschaft und Philosophie, womit sie 
die Grenzen einer dichotomischen Subjekt-Objekt-Logik einreißen und den 
Blick hinlenken auf jene unbeleuchteten Flecke erkenntnistheoretischer Vor-
aussetzungen. 

42	 Vgl. exemplarisch Eberhard Lämmert, Hartmut Eggert, Karl-Heinz Hartmann u. a. 
(Hg.), Romantheorie. Dokumentation ihrer Geschichte in Deutschland seit 1880, Kö-
nigstein 1984, S. 122-145.





II. Energetik I 

1. Vom Wandel der Kraft: anima/vis

Dass allen Dingen in der Natur eine Seele innewohne, weshalb sie von innen 
bewegt seien, ist eine prägnante Vorstellung, die noch bis in die frühe Neuzeit 
als Modell der Naturanschauung dient. Vielfach finden sich auch im Bereich 
der Wissenschaften Analogien, welche die Phänomene des Lebens stets auf 
Grundlage eines anthropomorphen und metaphysischen Formbegriffs zu erklä-
ren suchen und sich weniger auf ein physisches Sein konzentrieren. Grund da-
für ist vor allem, das sich das aristotelische Erbe von Form und Materie in den 
scholastischen Traditionen fortschreibt: Nichts bewegt sich von allein, alles Be-
wegte erfordert schlussendlich einen Beweger. Vorstellungen von der Ewigkeit 
eines kosmischen, gleichmäßigen Kreislaufs durch einen göttlichen Impetus 
stehen dabei der Unmöglichkeit einer endlosen mechanischen Bewegung alles 
Irdischen gegenüber, die auch die Annahmen eines perpetuum mobile ausschlie-
ßen. Lange Zeit halten die Erklärungsversuche für Erscheinungen, die wieder-
holt und geordnet abzulaufen scheinen, an einem Modell planetarischer Bewe-
gungsabläufe und damit an dem aristotelischen Paradigma des zwangsläufig 
ersten bzw. unbewegten Bewegers fest, demnach alle Bewegungserscheinungen 
von etwas anderem bewegt und beseelt sein müssen.1 Mit dem Beginn der mo-
dernen Naturwissenschaft aber wendet man sich zunehmend gegen ebenjene 
Vorstellung, dass die Natur ein Kosmos aus zielstrebig handelnden Wesen sei. 
Die oftmals synonyme Begriffsverwendung von Seele und Kraft im Sinne einer 
animistischen bzw. anthropomorphistischen Auffassung findet sich dabei auf-
gebrochen durch die neue mathematisch-formale Ausrichtung des Kraftbegriffs 
im Umfeld der mechanistischen Wende der Philosophie im 17. Jahrhundert.2 
Mechanischen Denkmodelle lösen seelentheoretische Modelle von der Vorstel-
lung einer Beseelung und Belebung der Welt durch ein göttliches Lebewesen ab 

1	 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, 12. Buch, insbes. Kap. 6-10, S. 315-329.
2	 Etwas zugespitzt ließe sich festhalten, dass noch in nahezu allen Wissensbereichen der frü-

hen Neuzeit, sowohl in theoretisch-wissenschaftlichen wie ästhetischen Leitvorstellungen 
der Naturbetrachtung Einigkeit herrscht über die Vorstellung von Intelligenzen, Geistern 
oder Engeln, auf die alle Bewegung und Veränderung der Welt zurückzuführen sei,  
weshalb nach Ernst Cassirer, diese Annahmen vor der Folie des Denkens von »›Formen« 
und »geistigen Wahrheiten« streng genommen als ein »Spiel der ästhetischen Phantasie« 
erscheinen. Vgl. Ernst Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissen-
schaft der neueren Zeit. Erster Band, in: ders., Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe, 
Bd. 2, hg. v. Brigit Recki, Hamburg 1999, hier S. 295 und S. 296.



28 energetik i

und ersetzen es durch das Bild des göttlichen Uhrwerks: Materie muss nicht 
länger belebt werden, sondern besitzt eigene Kräfte, die dem Menschen nun ge-
genübertreten. Der physikalische Kraftbegriff umfasst dabei sowohl Kraft als 
eine Eigenschaft des Köpers, als auch den Grund von Bewegung.  

Eine erste wirkmächtige Distinktion für die zumeist ungenaue Verwendung 
des Begriffspaars von Seele und Kraft findet sich in den astronomischen Model-
len, genauer, in den Überlegungen des Mathematikers und Astronomen Johan-
nes Kepler, der an die Stelle von anima den Begriff vis setzt.3 Statt des Seelen-
begriffs verwendet er also dezidiert den Begriff der Kraft und führt mit dieser 
Trennung von geistiger und natürlicher Wirkung die distinkte Bedeutung einer 
Seelen- und einer Naturkraft ein. Getragen von der Zuversicht an eine vom 
Menschen mathematisch beschreibbare Struktur und Erfassung des Univer-
sums4 gilt es, die bewegungshervorbringende Ursache der Himmelsbewegun-
gen nicht länger auf eine Beseelung, sondern auf Kräfte zurückzuführen, die 
der physikalischen Natur körperlicher Phänomene entsprechen. Kepler er-
forscht somit in seiner Verbindung von Astronomie und Physik die astronomi-
schen Erscheinungen mit dem Begriff der Naturkraft in einem frühen mecha-
nischen Sinne. Aristotelische Himmelstheologie und -metaphysik wie auch 
eine rein phoronomische Astronomie lässt er hinter sich und entwirft in seiner 
Astronomia Nova (1609) eine Arithmetik der Kraft, die ausgehend von natür
lichen und magnetischen Kräften die Planetenbewegung nicht länger nach der 
metaphysisch motivierten Idee der harmonischen Kreisbewegung bestimmt, 
sondern – und dabei durch Newtons Gravitationstheorie bestätigt – als Be
wegung in elliptischen Bahnen.5 Mit seinem Wissen über die experimentell an-

3	 Johannes Kepler: »Wenn man anstatt Seele (anima) das Wort Kraft (vis) setzt, hat man ge-
nau das Prinzip, worauf die Physik des Himmels in den Marskommentaren (d. h. in der 
Astronomia Nova) aufgebaut ist.« Johannes Kepler, Das Weltgeheimnis (Mysterium Cos-
mographicum), übersetzt und eingeleitet v. Max Caspar, München/Berlin 1936, hier 
S. 129 und vgl. ders., Neue Astronomie, übersetzt u. eingeleitet v. Max Caspar, München/
Berlin 1929, I. Teil, Kap. 6, S. 82-100. 

4	 Zur Einschreibung eines mystischen Wissens bei Kepler, genauer, zur pythagoreisch-pla-
tonischen Weltanschauung und Keplers religiöser Überzeugung vgl. E. J. Dijksterhuis, 
Die Mechanisierung des Weltbildes, ins Deutsche übertragen v. Helga Habicht. Mit 47 
Abbildungen, Berlin/Göttingen, 1956, S. 337-359.

5	 Kepler an Johann Georg Brengger: »Trado enim unà philosophiam seu physicam Coeles-
tem, pro Theologia coelestj, seu Metaphysica Aristotelis. Utinam prius te legere meque 
monere possis, quam edantur. Excudentur apud Vaegelinum Heidelbergae. Exemplarium 
distractione mihi à Caesare interdictum. In qua physica simul novam arithmeticam  
doceo, computandj non ex circulis, sed ex facultatibus naturalibus et magneticis.« Brief an 
Johann Georg Brengger, [Prag], 4. Oktober 1607, in: Kepler, Gesammelte Werke, Band 
XVI: Briefe 1607-1611, hg. v. Max Caspar. München 1954, Nr. 448, hier S. 54; vgl. dazu den 
Nachbericht, in: ebd., S. 415-416. Keplers Entdeckung ist zu jener Zeit ein Novum, da die 



29vom wandel der kraft

gelegten Studien De magnate (1600) seines Zeitgenossen William Gilbert ent-
wickelt er eine an magnetische Kräfte angelehnte bzw. bereits die Vorstellung 
von Attraktionskräften antizipierende Theorie des Planentensystems, die das 
Verhalten der Himmelskörper magnetenähnlich und in ihrer Schwere wechsel-
seitig zueinanderstrebend versteht.6 Vom Mittelpunkt der rotierenden Sonnen-
kugel strahlt Kraft zentrifugal aus, womit die Planetenbewegungen aufgrund 
der ätherischen Luft relational bedingt sind durch die polarisierten Planeten-
körper und ihrer Nähe und Ferne zur Sonne. In diesem heliozentrischen Ver-
ständnis gleicht die gesamte himmlische Materie, die die Planeten umgibt, 
einer sich stetig drehenden, wirbelnden Materie.7 Bewegung dringt also nicht 
länger im aristotelischen Sinne von außen ein, sondern erfolgt aus der Mitte des 
Universums heraus.

Bei der Betrachtung der planetaren Bahnen rücken die Proportionen, die Di-
stanz zur Sonne und der Weg, der in einer bestimmten Zeit zurückgelegt wird, 
in den Fokus, wie es Kepler paradigmatisch in seinen Kommentaren zur Mars-
bahn in der Neuen Astronomie zusammenfasst. Die daraus entwickelten ersten 
beiden Gesetzmäßigkeiten bieten einen frühen Ansatz einer dynamischen Er-
klärung und kinematischen Beschreibung, die für die Planentenbahnen nicht 
länger eine kreisförmige, sondern elliptische Bewegung konstatiert, und zeigen 
zudem eine neue Darstellungsmöglichkeit für eine relative Bestimmung von 
Weg, Zeit und Geschwindigkeit auf. Im Kraftbegriff fand Kepler schließlich 
ein Konzept, um Geschwindigkeitsveränderungen planetarer Bewegungs
abläufe mit Distanzveränderungen in Verbindung zu setzen. Seine Hypothese, 
an Modellen von Hebel und Ruder entwickelt, entnimmt den Weg als einen 
Teil der bogenförmigen Strecke des Planeten und das Zeitmaß aus dem Radius 
von Sonne und Planet.8 Diese »Relationierung von Weg, Zeit und (variabler) 
Geschwindigkeit« enthält, wie festgehalten wurde, eine erste Antwort für die 
Lösung des »Widerspruch[s] zwischen Kontinuum und Punkt«, berücksichtigen 

Kreisbewegung eine fundamentale Rolle in den alten Planetentheorien einnimmt, ist sie 
doch seit der Antike die Vereinigung von Ruhe und Bewegung, seit Aristoteles die einzig 
dauernde, den Weltlauf erhaltende Bewegung und damit Garant eines stabilen Verlaufs. 
Vgl. dazu Max Caspar, Die Planetentheorien vor Kepler, in: Kepler, Neue Astronomie, 
S. 7-17, S. 8. 

6	 Vgl. Kepler, Neue Astronomie, S. 19-35, insbes. S. 34. Zur Analogie der Sonne und der Pla-
neten als Magnete vgl. ebenso den Abschnitt Aufbau und Beurteilung der Astronomia Nova 
in dieser Ausgabe, S. 36-59. 

7	 Kepler greift insofern auch auf die Wirbeltheorie von Descartes voraus, siehe dazu Max 
Caspar, Aufbau und Beurteilung der Astronomia Nova, in: Johannes Kepler, Neue Astro-
nomie, S. 54-55.

8	 Vgl. Kepler, Neue Astronomie, insbes. III. Teil, Kap. 33-39, 40, 44 und 53; sowie im IV. 
Teil, Kap. 57-60 und im V. Teil, Kap. 63. 


