


Felicísimo Martínez Díez

¿Ser cristiano hoy?
Jesús y el sentido de la vida



¡Qué gran nube de testigos Mis padres, mi hermana, mis
hermanos, mis sobrinos...  y sus familias.  Dominicas y

dominicos de todos los continentes   haciendo el mismo
camino.  Tantos creyentes de acá y de allá con los ojos fijos

en Jesús,  el que inicia y consuma nuestra fe.  Y tantos no
creyentes que buscan en Él sentido y salvación.  Su fe y sus

búsquedas están detrás de estas páginas   y las han
inspirado.  Su compañía a lo largo de mi vida ha sido un

estímulo.  Esa nube de testigos me merece perpetua
memoria   y eterna gratitud



 

Prólogo
 
Mis padres siempre me han reclamado: «Pero, hijo, ¿por qué
no escribes libros que podamos entenderlos nosotros y
personas como nosotros?». Ellos son personas sencillas y
creyentes. Tienen la formación de la escuela rural y la
sabiduría natural que la vida les ha enseñado. Su formación
religiosa ha sido la de una parroquia rural de las montañas
de León, recibida a través de la catequesis de la infancia y a
través de la predicación dominical.

Yo también me he propuesto muchas veces escribir
teología de forma que la entiendan ellos y personas como
ellos. Pero casi nunca lo he conseguido, no por falta de
voluntad, sino por falta de talento o por falta de acierto a la
hora de escoger las palabras, las expresiones, el estilo...
¿qué sé yo? O quizá porque no he sido capaz de romper con
esas exigencias académicas que a veces nos hacen
confundir lo complicado con lo profundo. Todas las personas
tenemos alguna deformación profesional. Y lo siento de
verdad, porque ¿para qué sirve la teología, la exposición de
la fe cristiana, si no la entienden ni los fieles ni los infieles?
¿Sólo para que los teólogos hablen y discutan entre ellos?
Esta incapacidad para escribir de forma sencilla e inteligible
para los sencillos ha sido parte de mi cruz en esta
profesión. 

Hace unos meses la Editorial Verbo Divino tuvo el coraje
y la osadía de publicar un grueso volumen de cristología, lo
cual agradezco sinceramente. Decir que es un volumen de
«cristología» es decir que trata sobre Jesucristo y la vida
cristiana. ¡Hasta el nombre de ese tratado sobre Jesucristo y



la vida cristiana es complicado! El primer ejemplar se lo
regalé a mis padres, pero consciente de que mi madre me
iba a reclamar lo mismo de siempre: «Pero, hijo, si nosotros
no entendemos lo que dices en los libros». Así fue, me lo
reclamó nada más leer unas líneas al azar allá por la mitad
del libro. De nuevo me causó dolor escuchar un reclamo tan
acertado y tan justo. Me tocó el orgullo y me dije: «Voy a
intentarlo de nuevo». Es lo que estoy haciendo. No sé
adónde me llevará este nuevo intento: quizá lo único que
consiga sea fracasar nuevamente y ahondar la herida que
lleva supurando tantos años. 

Las reacciones ante ese grueso volumen no terminan ahí.
Las ha habido más pintorescas y hasta cómicas. Le entregué
un ejemplar a un hermano de mi comunidad y marchó todo
entusiasmado. Ingenuamente pensé que se pondría a leerlo
de inmediato. No habían pasado diez minutos y regresó con
el siguiente mensaje: «Pesa exactamente un kilo y
cuatrocientos cincuenta gramos». Fue una forma muy
original de calcular el valor de la obra. Otro gran amigo mío
lo recibió también como regalo. La confianza es grande
entre nosotros y, para obligarle a leerlo, me atreví a
amenazarle con un examen sobre el contenido del libro
después de algunos meses. Se lo pensó un poco y con toda
la seriedad del mundo me dijo: «Y si te lo pago, ¿me
dispensas de leerlo?». Sospecho que mi amigo había
tomado la lectura de un volumen tan grande como un
castigo o una penitencia. Anécdotas como éstas se han
sucedido hasta ahora, y me temo que aún no ha tenido
lugar la última. Casi todas ellas hacen alusión al exagerado
volumen del libro. 

Es cierto, para escribir un libro sobre Jesucristo y la vida
cristiana no hacen falta 1.000 páginas. Hay tamaños más
razonables. Mi madre suele decir que cuando lee libros tan
largos, al llegar al final no se acuerda del principio. Tampoco
es necesario que pese más de un kilo. Escuché una vez a un



librero muy experimentado la siguiente afirmación: «para
que un libro llegue al gran público tiene que ser
cómodamente manejable, es decir, que se pueda leer en el
metro por las mañanas con comodidad para el lector y para
los vecinos de viaje». Es fácil imaginar que el librero es un
habitante de la gran ciudad. Pero lo que dice vale también
para la pequeña ciudad, para las villas y las aldeas. Con
este mismo criterio, los editores de la obra ya mencionada
me aconsejaron escribir otra obra sobre el mismo tema pero
con un tamaño más razonable, con un peso más ligero, con
un estilo más sencillo. 

Voy a intentarlo, porque el tema vale la pena, sobre todo
para los creyentes y quizá para muchos no creyentes. 

En este intento he buscado algunas ayudas, y otras me
han llegado sin buscarlas. Marisa, Lucía, Montse, Ángel...
han leído el original y con un marcador fosforescente han
subrayado palabras, frases, párrafos que no les dicen nada
o que incluso les resultan incomprensibles y sin sentido. Por
ejemplo, la palabra «escatología» tan utilizada por los
teólogos le resultó sumamente extraña a Ángel, que es
médico. A esas cuatro personas agradezco de forma
especial su ayuda. Alguien incluso me dijo: «el capítulo 6 ni
lo entiendo ni me interesa». Comprendo perfectamente la
reacción. ¡Es el capítulo que se refiere a los grandes
debates sobre la naturaleza humana y la naturaleza divina
de Cristo y sobre la unidad de su persona! Pero francamente
no doy más de mí y no encuentro forma de decir las cosas
de manera más sencilla. ¿Será que el misterio es tan grande
que no es posible expresarlo de forma completamente
comprensible? Llegados a ese punto, quizá hay que
encomendarse a la fe. 

A Felipe, que es crítico en materias de religión e Iglesia,
le tenía asignada la misma tarea de leer los originales. Pero
el día que se los llevaba lo encontré en una situación
familiar tan dolorosa y preocupante, que discretamente



regresé con los papeles en mi mochila. Ni siquiera le hablé
del asunto. Agradezco su amistad. Muchas veces, al repasar
el texto, me he imaginado cuál hubiera sido su reacción y
qué hubiera hecho con el marcador fosforescente. 

También me ha ayudado el simple recuerdo de muchas
personas que han pasado por mi vida y, sobre todo, por mi
trabajo pastoral, la mayoría con nombres propios y algunos
con rostros anónimos. Mientras escribía algunas páginas me
venían a la memoria rostros de aquella parroquia del Ángel
en Venezuela y otras parroquias, de aquel barrio de Hong
Kong y de otros barrios asiáticos, del barrio madrileño de
San Blas, entre otros, de mi propio pueblo, de mi propia
gente, de mis hermanos y sobrinos... Pensaba: «¿Tendrá
sentido para esas personas lo que estoy escribiendo?» En
todo caso, el recuerdo de todas esas personas ha sido un
estímulo. Por eso, mi gratitud es grande.



 

I
Hablar sobre Jesucristo y sobre la vida

cristiana
 

1.    Jesús de Nazaret, siempre actual
Vale la pena hablar sobre Jesús de Nazaret, ese personaje
que vivió hace 2.000 años. Es uno de los grandes
personajes de la historia. Vale la pena preguntarse quién fue
ese hombre; qué vieron en Él quienes creyeron en Él y le
siguieron por los caminos de Galilea, de Samaría, de
Judea...; qué han visto y qué vemos en Él quienes seguimos
creyendo en Él, quienes confesamos que está vivo, quienes
decimos que Él es nuestro salvador, que en Él está la
salvación.

Jesús de Nazaret no pierde actualidad. Para muchas
personas dejará de ser el Cristo o quizá nunca lo haya sido,
pero no deja de ser un personaje que suscita interés y hasta
entusiasmo. ¿Por qué sigue suscitando tanto interés y
entusiasmo después de 20 siglos, en circunstancias tan
distintas, en personas creyentes y no creyentes, cristianas y
no cristianas? ¿Por qué sigue suscitando interés y
entusiasmo incluso en muchas personas que no miran muy
bien a las iglesias cristianas? ¿Por qué a muchas personas
les interesa tanto Jesús y les interesa tan poco el
cristianismo? 



Jesús ha sido objeto de admiración y seguimiento para
unas personas, y ha sido objeto de rechazo, mofa y
persecución para otras. Pero nadie quedó indiferente ante
su persona y su mensaje. Preguntándose por la figura de
Cristo, Franz Kafka inclinó la cabeza y dijo: «Es un abismo
lleno de luz. Hay que cerrar los ojos para no despintarse».
Jesús arrastró tras de sí a seguidores radicales y también a
perseguidores encarnizados, mártires y verdugos. Su
recuerdo consoló a unos e indignó a otros. Él se convirtió en
motivo de división entre amigos, familiares,
conciudadanos... miembros de una misma sangre y una
misma raza. Se le ha llamado el hebreo, el humanista, el
burgués, el revolucionario, el maestro, el marginal... 

Jesús suscitó interés y rechazo en los líderes de este
mundo. Por eso ha habido persecuciones a los no cristianos
y a los cristianos. Así, Jesús, el manso y humilde de corazón,
se convirtió o lo hemos convertido en bandera de división y
fuente de violencias sin cuento contra disidentes y herejes,
contra paganos y ateos, contra judíos y musulmanes, contra
los pobres y los grupos minoritarios o marginados... 

Jesús también ha suscitado interés y rechazo entre los
representantes del arte, de las ciencias, de la filosofía, del
pensamiento. S. Weil era una enamorada del Cristo
Crucificado, al que contemplaba como el «silencio de Dios».
Su amor a Cristo le hizo exclamar: «Hubiera hecho falta otro
Cristo para tener piedad del Cristo desgraciado». El mismo
K. Jaspers, ya en pleno siglo XX, sitúa a Cristo entre los
«hombres decisivos». 

Hoy necesitamos volver a Jesús de Nazaret para buscar
sentido a nuestra vida. Muchas personas andan
desesperadamente detrás de la belleza, de la bondad, de la
verdad. Necesitamos encontrar sentido para nuestras vidas.
¿Podremos encontrar respuesta en Jesús de Nazaret? 



El interés y el entusiasmo por Jesús no se dan sólo entre
los cristianos, sino también entre los fieles de otras
religiones e incluso entre personas no creyentes. En nuestra
época personajes de distintas culturas y religiones alaban y
admiran a ese personaje. Mahatma Gandhi admiraba a
Jesús de Nazaret y llegó a decir que las bienaventuranzas
son una de las páginas más bellas de la historia de la
humanidad. R. Tagore admiraba a Jesús y no tanto al
cristianismo. «Hay que hacer todo el esfuerzo posible –
escribía– para liberar a Cristo de las manos sectarias de los
cristianos». Khalil Jibram profesó una profunda admiración
por Jesús y hasta escribió una especie de vida de Jesús
siguiendo los evangelios. 

Jesús no es propiedad de los cristianos. Es patrimonio
común de todas las culturas y de todas las religiones. Es
patrimonio de toda la humanidad. 

Muchos judíos quieren rescatar la figura de Jesús, el
profeta de Nazaret. M. Buber afirma que desde niño vio a
Jesús como «su hermano mayor». Y Ben Chorin se propone
devolver la persona de Jesús al pueblo judío, «repatriarlo».
Estos intentos ayudan a eliminar ese largo enfrentamiento
entre judíos y cristianos a causa de Jesús, de su vida, de su
pasión y de su muerte. Unos y otros hemos tenido nuestra
parte de culpa en esta polémica: los judíos por negarse a
reconocer la misión profética y mesiánica de Jesús; los
cristianos por haber fomentado el antisemitismo. La política
ha influido mucho en este asunto. 

Los musulmanes también se han interesado por Jesús.
Mahoma tuvo noticias de Jesús a través de los cristianos de
Siria. En el Corán Jesús es presentado como un profeta,
precursor de Mahoma, que es «el profeta definitivo». El
Islam no acepta más que un solo Dios, Alá, y por eso no
puede aceptar la divinidad de Jesús. 



Y muchas personas, que ni siquiera son creyentes, han
quedado fascinadas por la persona de Jesús. M. Machovec
escribió un libro titulado Jesús para ateos. El autor, que se
declara ateo, muestra una profunda simpatía por la
personalidad de Jesús, y llega a decir: «Si tuviera que vivir
en un mundo que pudiese olvidar por completo “la causa de
Jesús”, no querría vivir». Otro autor no creyente, E. Bloch,
dice de Jesús: «Aquí aparece un hombre bueno con todas las
letras, en toda la extensión de la palabra, algo que no había
ocurrido nunca». Muchos otros agnósticos y no creyentes
ven en Jesús un hombre singular, un modelo de humanidad,
una revelación de lo que las personas podemos y debemos
llegar a ser. 

Todas las manifestaciones de la cultura se han interesado
por Jesús. Se han escrito muchos libros y muchas novelas
sobre la figura de Jesús. Pintores, escultores y toda clase de
artistas han intentado plasmar el rostro o los rostros de
Jesús y las escenas de su vida. Se le ha convertido en el
centro de óperas rock y de musicales de los más distintos
géneros: Godspell (1973), Jesus Christ Superstar (1974)...
También se han hecho muchas películas, de todo tipo, sobre
la persona y la historia de Jesús. 

En definitiva, la persona de Jesús sigue suscitando mucho
interés, dentro y fuera de la Iglesia. En Él buscan el sentido
de la vida muchas personas creyentes y no creyentes. Y en
Él buscan respuesta a muchas preguntas e interrogantes
que acosan al hombre y a la mujer de hoy y de todos los
tiempos.

2.    ...Y la vida cristiana
Detrás de Jesús quedaron sus discípulos y discípulas, sus
seguidores y seguidoras. Detrás de Jesús quedó la vida
cristiana. Si hoy nos interesamos por Jesús en la Iglesia es



porque nos interesa la vida cristiana. Hoy vale la pena
preguntarnos: «¿En qué consiste ser cristiano?».

Esta pregunta parece muy sencilla. Su respuesta parece
evidente. Y sin embargo, no lo es tanto. Después de tantos
siglos, aún tenemos que preguntarnos qué cosas son
esenciales en la vida cristiana, y qué cosas son
accidentales. Porque a la vida cristiana se le han ido
añadiendo muchas cosas secundarias que nos impiden ver,
practicar y disfrutar lo más esencial del cristianismo. 

Por ejemplo, hay personas cristianas que dan mucha
importancia a creencias secundarias, y sin embargo apenas
conocen los artículos centrales de la fe cristiana. Andan
preocupadas por cualquier creencia sobre los ángeles y los
demonios y olvidan la fe en Jesucristo Resucitado. Hay
personas muy preocupadas por algunas normas sobre el
ayuno y la abstinencia, pero olvidan la importancia central
del amor, la justicia, la misericordia y el perdón en la vida
cristiana. Hay personas muy preocupadas por determinadas
devociones, pero olvidan la oración y la participación en la
eucaristía. Esto no es bueno para la vida cristiana, e incluso
la desacredita. A consecuencia de estas desviaciones, hay
personas que desconfían del cristianismo o creen que la
vida cristiana no es seria. Por eso, algunos creyentes han
abandonado silenciosamente la Iglesia y otros se mantienen
en ella con escaso entusiasmo. 

En estas circunstancias es necesario buscar lo que
verdaderamente es esencial en la vida cristiana. Hoy es
necesario restaurar el retablo de la vida cristiana. Todos lo
hemos podido observar a lo largo de nuestra vida. Los
retablos de algunos templos no sólo tienen polvo. En ese
caso bastaría darles un repaso con una aspiradora gigante
para que quedaran limpios. Lo que sucede es que algunos
de ellos tienen las piezas muy desordenadas, por eso
necesitan una restauración a fondo. En algunos ni siquiera
aparecen el Dios Padre, ni el Hijo Jesucristo Crucificado y



Resucitado, ni el Espíritu Santo. O están colocados en
cualquier rincón marginal. En los paneles del centro
podemos encontrarnos con cualquier ángel o arcángel, o
con un santo patrón desconocido. Para restaurar estos
retablos, es preciso volver a colocar en el centro las figuras
centrales de la fe cristiana: Dios Padre, Jesucristo, el Espíritu
Santo. Y es preciso representar en sus paneles los misterios
centrales de nuestra fe. 

Algo parecido debemos hacer con nuestra fe y con
nuestra vida cristiana. Hemos de preguntarnos qué es lo
esencial e imprescindible de la fe y de la vida cristiana. Esta
búsqueda no consiste en hacer altas especulaciones sobre
los misterios de la fe cristiana. Ni consiste tampoco en
prescindir de todas las creencias, de todos los ritos, de
todas las normas... que arropan la fe y la vida cristiana.
Consiste, sobre todo, en buscar e identificar aquello sin lo
cual ni las creencias, ni los ritos, ni las normas... son ya
cristianas, aunque sigan pareciéndose. 

Para acertar con lo más importante de la vida cristiana,
hemos de «fijar los ojos en Jesucristo, el que inicia y
consuma nuestra fe», como dice el autor de Hebreos (12,2).
Sólo Él nos puede revelar en qué consiste ser cristiano, ser
seguidor de Jesucristo. 

Jesucristo no es un simple personaje del pasado. A los
cristianos no nos basta preguntarnos quién fue Jesucristo,
como podemos preguntarnos quién fue Alejandro Magno.
Tenemos que preguntarnos también qué significa Jesucristo
para nosotros hoy. Y la mejor forma de saber qué significa
Jesucristo para nosotros hoy es vivir como cristianos, vivir
de acuerdo con el Evangelio, imitar la vida de Jesús. El
propósito de toda meditación sobre Jesucristo no ha de ser
sólo conocerle mejor, con la inteligencia y especialmente
con el corazón, sino también y, sobre todo, seguirle o
imitarle con más fidelidad. Pero sí, conviene conocerle bien
y no confundirle con cualquier cosa. 



Quien recorre el mismo camino de Jesús, terminará
conociéndolo y amándolo, y sabrá qué significa Jesús para
las personas. Cuando los cristianos se acercan a los pobres,
a los enfermos, a los excluidos, a los que sufren; cuando
practican la caridad, la misericordia, la reconciliación;
cuando trabajan por la paz y la justicia... están en el camino
correcto para conocer mejor y amar más a Jesús.
Conocemos a Jesús en la medida que descubrimos y
experimentamos en Él salvación, curación, sanación de
todas nuestras dolencias; cuando nos acercamos al prójimo
herido y él mismo experimenta salvación, curación y
sanación. Es lo que nos sucede con muchas personas a lo
largo de nuestra vida: cuando pasamos por sus propias
situaciones de gozo o de sufrimiento, exclamamos: «Ahora
te comprendo». Lo mismo sucede con Jesús: cuando
hacemos su mismo camino podemos exclamar: «Ahora te
conozco mejor, Señor, ahora te comprendo». 

Es bueno conocer la historia de Jesús de Nazaret, sus
enseñanzas, su vida, pasión y muerte. Pero no es suficiente.
Como ha dicho el dominico A. Nolan, «nuestra preocupación
no ha de ser salvar a Jesús del ataque de los enemigos;
pues Él es capaz de salvarse a sí mismo». Somos nosotros
los que necesitamos ser salvados por Él. Porque Jesús no es
sólo un personaje importante para los hombres y mujeres
de su tiempo; es también importante para nosotros hoy y
para los hombres y mujeres de todos los tiempos. Es
necesario descubrir en Él nuestro salvador. Lo importante no
es sólo conocer a Jesús, sino también saber qué repercusión
tiene este personaje en nuestra vida, si es nuestro salvador,
si es saludable para nosotros. 

«La vida de los cristianos constituye el quinto evangelio»
(E. Schillebeeckx). Nuestra vida es o debiera ser un
evangelio, un relato de la vida cristiana, para quienes nos
contemplan. En el evangelio de san Marcos el ángel anuncia
la resurrección de Jesús a las mujeres que van de



madrugada al sepulcro en los siguientes términos: «No os
asustéis. Buscáis a Jesús de Nazaret, el Crucificado; ha
resucitado, no está aquí. Ved el lugar donde le pusieron.
Pero id a decir a sus discípulos que irá delante de vosotros a
Galilea; allí le veréis como os dijo» (Mc 16,6-7). El ángel les
dice que vayan a Galilea, si quieren encontrarse con Jesús.
¿Por qué a Galilea? Aquí Galilea no es sólo una provincia o
una región de Palestina. Es el símbolo de la vida cristiana,
del seguimiento de Jesús. Por eso, mandar a las personas ir
a Galilea es invitarles a seguir a Jesús, a llevar un estilo de
vida que les permita conocer a Jesús, encontrarse con el
Resucitado y reconocerlo. 

Galilea era una provincia situada en el norte de Palestina.
El ángel manda a los discípulos y discípulas de Jesús que
regresen a Galilea, para encontrarse con el Resucitado y
reconocerlo. Galilea es, en el evangelio de Marcos, el
símbolo o la imagen del «seguimiento de Jesús». Allí los
discípulos fueron llamados por el Maestro; allí le siguieron;
allí convivieron, comieron y bebieron con Jesús; allí
compartieron la vida con Él, escucharon su predicación y
fueron testigos de sus milagros y acciones salvadoras. El
ángel les viene a decir que sólo se encontrarán con el
Resucitado y lo reconocerán en la medida que continúen
siendo fieles en el seguimiento, en la medida que sigan en
su vida el mismo camino de Jesús. Un autor dice esto mismo
con mucho ingenio: «El camino de Cristo nace bajo los pies
de aquellos que lo recorren. Entrar en el camino de Cristo
significa creer en Él» (J. Moltmann). 

Vamos concluyendo ya esta introducción. No podemos
hablar bien sobre Jesucristo sin hablar al mismo tiempo de
la vida cristiana. Su persona, su vida, su muerte y su
resurrección tienen una gran importancia para los hombres
y mujeres de su tiempo, del nuestro y de todos los tiempos.
Pero hay que descubrir esa importancia. Su vida es un
modelo de vida para los cristianos, para quienes creemos en



Él y queremos seguir sus huellas. Si hablamos de Jesucristo
es para desentrañar el modelo de vida que nos ha revelado
la persona de Jesús de Nazaret, la vida que Dios quiere de
nosotros y que a nosotros nos conviene. Hablar de Jesús o
de Jesucristo es hablar también de la vida cristiana, de la
vida en Cristo, como diría san Pablo.

3.    Y el mal y el sufrimiento de los inocentes
Si hablamos de Jesucristo no es por pura curiosidad; es para
responder a muchas preguntas que nos preocupan, para
intentar explicarnos muchos dramas y muy dolorosos que
hay en nuestra vida y en la de quienes nos rodean,
creyentes y no creyentes. Hay demasiada injusticia y
demasiado sufrimiento en la sociedad. ¿Tendrá el
cristianismo algo que decir a los hombres y mujeres de
nuestro tiempo? ¿Tendrá Jesús, al que los cristianos
llamamos Salvador, algo que ofrecer a esta humanidad
doliente y a veces injusta e inhumana?

Si hablamos de Jesucristo, es porque hay muchas
víctimas que siguen clamando justicia y salvación. El clamor
de las víctimas es un reclamo que Dios hace a los cristianos
y seguidores de Jesús. La injusticia es un escándalo para la
fe. El sufrimiento es una pregunta constante para los
creyentes y no creyentes. Las víctimas se multiplican en
nuestro mundo a la luz del día y a la vista de todos para
vergüenza y sonrojo de la humanidad. ¿Tiene algo que decir
Jesucristo? ¿Tienen algo que decir los cristianos? El
problema del mal siempre ha sido un escándalo para la fe.
De hecho, muchas personas han abandonado la fe a causa
de una injusticia, de una desgracia, de un mal padecido sin
causa. Pero, para los creyentes, el problema del mal no es
sólo un escándalo. Es también una invitación a luchar contra
él. 



Ante el sufrimiento injusto del inocente, es necesario
mantenerse firmes en la fe, pero es difícil. En estos
momentos los creyentes tienen que luchar a brazo partido
con el mismo Dios, como Jacob (Gn 32,23-30) o como Job.
Job es inocente, y sin embargo le llueven las desgracias y el
sufrimiento. Sin embargo, se mantiene firme en la fe y en la
confianza en Dios. El problema del mal y, sobre todo, el
sufrimiento de los inocentes mantienen siempre viva y
encendida la pregunta sobre Dios. ¿Estará bien hecha esta
creación? ¿Será Dios tan bueno y tan poderoso? ¿Dónde
están su justicia y su providencia? 

El problema del mal es más escandaloso cuando no se
trata de simples catástrofes o desgracias naturales, sino del
sufrimiento de los inocentes causado por otros seres
humanos. Esos inocentes son las víctimas más víctimas. El
mal que verdaderamente pone a prueba la fe en Dios y en
la humanidad es el sufrimiento del inocente, el sufrimiento
de las víctimas, aquel que unas personas causan a otras
libre e intencionadamente. Aún más, el mal que pone a
prueba nuestra fe es el mal y el sufrimiento de los
inocentes, del cual hacemos responsable a Dios. 

Este problema del mal y del sufrimiento de los inocentes
lo expresa muy bien el texto de Jossel Rockower. El texto se
pone en boca de un judío del gueto de Varsovia.
Supuestamente escribió estas reflexiones poco antes de
morir, después de haber visto morir a su mujer con un hijo
de siete meses en brazos, a todos sus hijos y a los doce
camaradas. Las escribió sobre los cadáveres aún calientes
de éstos. Su largo relato termina con esta profesión de fe
escalofriante: «Dios de Israel, yo me he escapado hasta aquí
para poder servirte sin que nadie me lo estorbara, para
cumplir tus mandamientos y santificar tu nombre. Pero tú
has hecho cuanto has podido para que no crea en ti. Si es
que piensas que vas a conseguir apartarme de mi camino,
yo te digo, Dios mío y Dios de mis padres: no lo vas a lograr.



Tú puedes golpearme, puedes quitarme lo mejor y más
querido que tengo en el mundo, puedes atormentarme
hasta la muerte, pero yo creeré siempre en ti. ¡Yo te querré
siempre a pesar de ti! Y éstas son las últimas palabras que
te dirijo, mi Dios colérico: ¡no lo vas a lograr! ¡Has hecho
todo lo posible para que no crea en ti, para que me
desespere contigo! Pero yo muero exactamente como he
vivido, en una fe en ti firme como una roca.» Aquí la fe
triunfa sobre el escándalo. Se parece mucho a la fe de Job. 

El escándalo del mal y el clamor de las víctimas terminan
a veces en la protesta contra Dios y en el abandono de la fe.
Otras veces terminan en una confesión de fe escalofriante,
como la de Job o la de Jossel. A veces las víctimas se aferran
a la fe en Dios contra toda razón y contra toda evidencia.
Pero esta confesión de fe no quita gravedad al mal y a la
injusticia. El sufrimiento sigue siendo duro. Si algunas
víctimas se mantienen firmes en la fe es porque revisan su
imagen de Dios, porque Jesús les revela otra imagen de Dios
que les permite superar el escándalo. 

Hoy las víctimas son muchas. Tenemos una tecnología
tan poderosa, que hasta somos más poderosos para hacer
el mal. Pero también crece en muchas personas la
capacidad para hacer el bien, para luchar por la justicia. Hay
muchos delincuentes. Pero también hay muchas personas
que son más sensibles, más humanas, más compasivas,
más solidarias, más justas... Nunca la humanidad había
tenido en sus manos tantas capacidades para hacer el bien
y para hacer el mal. 

Además, los modernos medios de comunicación nos
permiten conocer mejor el mundo, ver las catástrofes
naturales, las guerras, los holocaustos, las víctimas de
nuestro mundo. Cada telediario es un rosario de desgracias.
Esto nos hace más difícil permanecer ajenos e indiferentes
ante el sufrimiento de tantas víctimas inocentes. Con
frecuencia nos ha hecho más sensibles a su clamor. Y nos



ha permitido superar esa actitud tan frecuente y tan
riesgosa ante la injusticia: la tentación de conformarnos con
buscar culpables. Es necesario identificar a los culpables,
porque no todo da igual. Pero esto no resuelve el problema
de las víctimas. Todos hemos de ser responsables y
solidarios para aliviar el dolor de las víctimas, aunque no
seamos culpables. Todos somos responsables de las
víctimas, aunque no seamos directamente culpables. Nos lo
muestra bien la parábola del buen samaritano. 

¿Podrá ayudarnos nuestra fe en Jesucristo a enfrentar el
problema del mal y del sufrimiento de los inocentes? El Dios
cristiano se caracteriza por estar siempre atento al clamor
de las víctimas, al clamor de quienes sufren, sobre todo si
sufren injustamente. En la Cruz de Cristo Dios mismo fue
hecho víctima. En la carne del Hijo Crucificado Dios
experimentó todo el peso de sufrimiento y de muerte que
acarrean el pecado, la mentira y la injusticia. Allí se
identificó con la víctima inocente más emblemática de la
historia de la humanidad, el Cristo Crucificado. En su Hijo
Crucificado Dios experimentó el propio abandono. Es como
si Dios se dijera a sí mismo: «Dios mío, Dios mío, ¿por qué
me has abandonado?». En la carne de su Hijo Crucificado
Dios Padre se vio incapaz de parar el poder destructor del
pecado, el mal uso de la libertad humana. El clamor de las
víctimas nos invita a mirar a la Cruz de Cristo. Porque Él es
una de las víctimas más destacadas de la historia de la
humanidad. Mirando a Jesús comprendemos mejor a las
víctimas; mirando a las víctimas comprendemos mejor la
historia de Jesús.

4.    Que Él ilumine nuestras vidas
Hay, pues, razones suficientes para reflexionar sobre la
persona de Jesucristo. La primera obligación de los
cristianos es conocerlo y amarlo, imitarlo y seguirlo,



anunciarlo a toda la humanidad... Es necesario «fijar los ojos
en Jesús, el que inicia y consuma nuestra fe» (Heb 12,2),
para clarificar la vida cristiana y sus exigencias, para saber
a ciencia cierta en qué consiste ser cristiano, qué lleva
consigo ser discípulo o discípula de Jesús. Y es necesario
volver la mirada al Crucificado-Resucitado, para que no se
nos olviden las víctimas y los excluidos, o, mejor dicho, para
que no se nos olvide practicar la justicia y la solidaridad que
les devuelva su dignidad y que nos devuelva la nuestra.
Todas estas cosas están en juego cuando meditamos y
hablamos sobre Jesucristo.

Pero, además, la persona de Jesucristo ilumina todos los
demás misterios de la fe cristiana: el misterio de Dios, el
misterio del Espíritu Santo, el misterio de la Iglesia y los
sacramentos, el misterio de la vida, de la muerte, de la
resurrección, del mundo futuro. Cuando se ilumina el rostro
de Jesús se iluminan todos los artículos del credo cristiano.
Porque Jesús es el faro de luz que lo ilumina todo. Él es el
revelador que nos descubre todo, incluso nos descubre a
nosotros mismos. En Él se nos ha revelado el rostro de Dios
como Padre-Madre. En Él se nos ha revelado el Espíritu
Santo. En Él se nos ha revelado en qué consiste el Reinado
de Dios o la soberanía de Dios sobre este mundo y esta
historia. En Él se nos ha revelado el ser humano, la «nueva
humanidad», en qué consiste ser verdaderamente humanos
y actuar humanamente. 

¡Ojalá abunde esta iluminación y esta revelación para los
hombres y mujeres de hoy y de siempre, para los cristianos
y los no cristianos, para los creyentes y los no creyentes!
Esto nos permitirá entablar un diálogo con cristianos y no
cristianos, con creyentes y no creyentes, con todas las
personas. A esto se le llama diálogo ecuménico. ¡Y es tan
necesario después de siglos de peleas y luchas entre los
mismos cristianos! Porque el mayor deseo que Jesús



expresó en su despedida fue muy claro: «Que todos sean
uno para que el mundo crea» (Jn 17,21).



 

II
¿Quién eres tú, Jesús de Nazaret?

 

1.    Aquel hombre llamado Jesús de Nazaret
A Jesús de Nazaret hoy le llamamos «Jesucristo». Pero éste
es un nombre compuesto de Jesús y Cristo. Es decir, es un
nombre que se refiere a Jesús de Nazaret, al que la fe
cristiana confiesa como el Cristo, el Mesías. Decir
«Jesucristo» es decir que «Jesús es el Cristo». Y esto se dice,
sobre todo, del Resucitado.

Pero, ¿quién fue Jesús de Nazaret? ¿Qué dicen de Él los
evangelios? ¿Por qué se le llama Cristo? ¿Quién fue ese
personaje del que decimos que murió, fue resucitado y está
sentado a la derecha del Padre? ¿Existió este personaje?
Son pocas las personas que lo dudan, pero hay algunas.
¿Fue una persona real o es simplemente un invento de los
cristianos? Algunas personas no creyentes se hacen estas
preguntas. Algunas incluso gustan de inventar cuentos y
fantasías sobre Jesús. Basta leer algunas novelas recientes o
ver algunas películas sobre ese personaje. Pero la mayor
parte de las personas, creyentes o no creyentes, son o
somos más sobrias. No llegamos a creernos esos cuentos y
esas fantasías. Preferimos hacernos otras preguntas. ¿Quién
fue Jesús de Nazaret? ¿Dónde vivió, cuándo, cómo? ¿Qué
tipo de persona era? ¿Qué enseñaba? ¿Qué hacía? ¿Qué
decía la gente de él? ¿Qué decía Él de sí mismo? ¿Cómo



terminó su vida? ¿Por qué? ¿Aporta sentido y salvación a la
humanidad? 

Es impresionante el gran número de libros escritos sobre
este personaje. No lo he comprobado, pero tengo entendido
que cada año se escriben en todo el mundo unos 2.000
(¡dos mil!) libros sobre Jesús de Nazaret. 

Todas esas preguntas nos invitan a estudiar la historia de
Jesús. No es tarea fácil. Muchos estudiosos han intentado
escribir una vida de Jesús, pero se han dado cuenta de que
no se puede escribir la vida de ese hombre como se escribe
la de Alejandro Magno o Carlos V. Hace mucho tiempo que
vivió, veinte siglos. Además, los testimonios que tenemos
acerca de su vida están escritos, en su mayoría, por sus
discípulos. Son testimonios de personas que creyeron en Él
a pies juntillas y, por consiguiente, pueden ser testimonios
interesados. Les interesa más hacer una profesión de fe en
Jesucristo que contar minuciosamente los pequeños detalles
de su vida. 

En escritos de autores no cristianos hay algunos
testimonios sobre la vida de Jesús. Son pocos, pero
suficientes para probar que existió. La mayor parte de los
testimonios sobre la vida de Jesús proceden de ambientes
cristianos y de personas creyentes. 

Hay unos escritos que hablan sobre Jesús y se llaman
«apócrifos», porque no han sido reconocidos oficialmente
por la Iglesia ni forman parte del Nuevo Testamento. Hablan
sobre Jesús y ofrecen algunas informaciones de interés
sobre su vida y su persona. Además tienen un
inconveniente: abusan de la imaginación y la fantasía para
rellenar algunos huecos de la vida de Jesús. Por ejemplo,
algunos de esos escritos se entretienen inventando escenas
referentes a la infancia y la adolescencia de Jesús. Nos
dicen, por ejemplo, que Jesús abusaba de su poder divino
para vencer en los juegos a sus compañeros. Era, pues, un



peligro público y esto planteó no pocos problemas a María y
José. ¿Se puede creer esto? ¿No será fruto de la
imaginación? 

La mayor parte de los datos que tenemos sobre Jesús
proceden de los evangelios que se llaman «canónicos», es
decir, de los cuatro evangelios reconocidos oficialmente por
la Iglesia: Mateo, Marcos, Lucas y Juan. También san Pablo
nos ofrece algunos datos de la vida de Jesús, pocos. Pero la
intención primera de los evangelistas no es hacer una
crónica o un diario de la vida de Jesús, o escribir su
biografía. En primer lugar, están escritos unos 50 años
después de la muerte de Jesús, aunque recogen lo que las
comunidades cristianas habían transmitido durante aquellos
años. Su propósito es dar una catequesis a las comunidades
cristianas sobre la persona de Jesús y su obra salvadora. No
intentan informar sobre los pequeños detalles de la vida de
Jesús. Se proponen alimentar y sostener la fe de las
comunidades cristianas. No hay que interpretarlos al pie de
la letra, como si todo lo que dicen fuera tal cual la vida de
Jesús. Por ejemplo, ¿será verdad que un día Jesús dijo casi
todas las parábolas, una detrás de otra, como aparecen, por
ejemplo en el capítulo 13 del evangelio de Mateo o en el
capítulo 15 del evangelio de Lucas? No. Es verdad que Jesús
hablaba con frecuencia en parábolas, pero no que las dijera
todas seguidas en un día. Pero, estudiando los evangelios,
se puede llegar a conocer algunos hechos y dichos del
propio Jesús, y conocer la existencia de Jesús y algunos
aspectos esenciales de su vida, enseñanza, prácticas,
pasión y muerte. No es poco. A esto lo llaman los estudiosos
«el núcleo histórico» de los evangelios. 

La existencia de este hombre es absolutamente
necesaria para acreditar la fe de los cristianos. Si Jesús no
existió, todo el cristianismo es un sueño o un invento de
unos cuantos fanáticos. Para que la fe cristiana sea creíble
tiene que estar segura de que Jesús existió y también de



que el Resucitado es la misma persona que murió en el
Gólgota. La historia de Jesús es esencial para la fe cristiana,
aunque algunos estudiosos no le hayan dado mayor
importancia. Dicen que lo importante es la fe en Jesucristo,
lo que la comunidad cristiana primitiva cree acerca de Jesús,
no lo que el Jesús terreno dijo e hizo. Esto no es toda la
verdad. Es cierto que a los cristianos no nos basta creer en
el Jesús terreno que vivió en Palestina; tenemos que creer
en Jesucristo, el que fue resucitado de entre los muertos.
Ésta es la verdadera y auténtica fe cristiana. Si nos
contentamos con conocer solamente la historia de Jesús, no
podemos decir que hemos llegado a la fe en Jesucristo. Si
prescindimos de la historia de Jesús, nuestra fe sería una
experiencia subjetiva o una falsa ilusión, un sueño, una
fantasía... sin ningún fundamento. Pero, para fundamentar
nuestra fe, no es necesario tener una biografía completa de
Jesús. Sólo necesitamos tener seguridad de que cuando
confesamos nuestra fe en Jesucristo nos referimos a una
persona real con una historia real, en la cual Dios se ha
revelado y ha intervenido para salvar a la humanidad. 

Jesús existió, sin duda. Pero, ¿qué relación hay entre el
Jesús que vivió en Palestina y el Jesucristo que los cristianos
confesamos cuando rezamos el credo? Los estudiosos
llaman a esto el problema de la relación entre «el Jesús de
la historia» y «el Cristo de la fe». ¿Es la misma persona? ¿Es
el mismo el que fue Crucificado y el que fue Resucitado?
¿Quién nos salva: el Jesús terreno o el Jesucristo resucitado?
¿Cómo pasaron los primeros cristianos de creer en el Jesús
terreno a creer en Jesucristo resucitado? ¿Cómo pasaron del
simple recuerdo del Jesús terreno a la fe en Jesucristo
resucitado? 

La fe de los discípulos de Jesús tuvo una dura prueba
cuando éste murió crucificado. Pero los discípulos se
recuperaron cuando comprendieron que Dios lo había
resucitado. Entonces comenzaron a creer de forma



definitiva. Aún más, la fe en el Resucitado y el encuentro
con Él hizo que los discípulos recordaran más vivamente la
historia de Jesús, con el que habían convivido en Palestina.
Entonces comprendieron el sentido de muchas enseñanzas
y muchos gestos de Jesús que antes no habían
comprendido. A partir de la fe en el Resucitado la vida del
Jesús terreno adquiere una luminosidad especial. Ahora los
discípulos comprenden la relación estrecha entre el Jesús
que vivió en Palestina y el que fue resucitado por Dios. Es la
misma persona. A partir de aquí avivan sus recuerdos del
Jesús terreno y de la convivencia con Él.

2.    ¿Qué dijeron los no cristianos sobre Jesús?
La existencia de Jesús de Nazaret apenas es puesta en duda
hoy por ninguna persona de buena voluntad. Tenemos
testimonios de personas que no eran cristianos. En ellos se
afirma que existió un tal Jesús de Nazaret, llamado el Cristo.
Son escasos, pero son importantes. No intentan catequizar a
nadie. La mayor parte de ellos se refieren directamente a la
vida de los primeros cristianos que siguieron a Jesús. Sólo
indirectamente hablan de Jesús. Recordemos algunos de
ellos.

Varios de estos testimonios no cristianos pertenecen al
mundo romano. Jesús fue judío, pero vivió en Palestina, que
era colonia del imperio romano. Y, sobre todo, se trata de un
judío que fue origen de importantes conflictos para las
autoridades romanas. «Padeció bajo Poncio Pilato». También
sus seguidores entraron pronto en conflicto con las leyes del
imperio romano. Por eso en el mundo romano encontramos
algunos testimonios sobre los cristianos y sobre Jesús. 

Éste es el testimonio romano de Tácito (61-117) en sus
Anales, en el que culpa a los cristianos del incendio de
Roma en tiempo de Nerón: «Para acabar con este rumor,
Nerón tachó de culpables y castigó con refinados tormentos



a esos que eran detestable abominación y que la gente
llama cristianos. Este nombre les viene de Cristo, que había
sido entregado al suplicio por el procurador Poncio Pilato
durante el principado de Tiberio. Reprimida de momento,
esta detestable superstición surgía de nuevo no sólo en
Judea, donde había nacido aquel mal, sino también en
Roma, donde desemboca y encuentra numerosa clientela
todo lo que hay de más criminal y vergonzoso en el
mundo». 

Suetonio ofrece otro testimonio en su obra La vida de los
Césares: «(Nerón) ...persiguió a los cristianos, linaje de
hombres entregados a una superstición nueva y maléfica».
Y en la vida de Claudio nos ofrece el siguiente texto: «Como
los judíos se soliviantaban continuamente, instigados por un
tal Crestos, (Claudio) los echó de Roma». ¿Se refiere a Cristo
o a un tal Crestos agitador judío residente en Roma? 

Plinio el Joven (62-113) ofrece un testimonio en una carta
que escribió al emperador Trajano, consultando sobre la
forma de comportarse con los cristianos. Dice así: «Por de
pronto, respecto a los que están delatados como cristianos,
he seguido el procedimiento siguiente... A los que negaban
ser o haber sido cristianos y lo probaban invocando, con
fórmula por mí propuesta, a los dioses y ofreciendo incienso
y vino a su estatua, que para este fin mandé traer al
tribunal las imágenes de las divinidades, y maldiciendo por
último a Cristo –cosas todas que se dice ser imposible forzar
a hacer a los que son de verdad cristianos– juzgué que
deberían ser puestos en libertad. Otros, incluidos en la lista
del delator, dijeron sí ser cristianos, pero inmediatamente lo
negaron; es decir, que lo habían sido, pero habían dejado de
serlo, unos hacía tres años, otros desde más, y aún hubo
quien desde veinte. Éstos también, todos, adoraron tu
estatua y las de los dioses y blasfemaron de Cristo. Ahora
bien, afirmaban estos que, en suma, su crimen o, si se
quiere, su error se había reducido a tener por costumbre en



días señalados reunirse antes de rayar el sol y cantar,
alternando entre sí a coro, un himno a Cristo como Dios...» 

En una carta de Adriano se hace referencia a Cristo: «Los
que adoran a Serapis hacen como los cristianos; aunque
aquellos que llevan el título de obispos de Cristo veneran a
Serapis. El mismo patriarca se ve obligado por algunos a
adorar a Serapis, por otros a postrarse ante Cristo. No hay
más que un solo dios para todos ellos». 

Y un estoico sirio envía una carta a su hijo Serapión, en la
que relaciona al «rey sabio de los judíos» (Cristo) con la
muerte de Sócrates: «¿De qué les aprovechó a los
atenienses el hacer morir a Sócrates, si pagaron aquella
ejecución con el hambre y la peste? ¿Y a los de Samos
quemar a Pitágoras, si su país se vio en un instante
sepultado por completo por la arena? ¿Y a los judíos matar a
su rey sabio, si a partir de entonces se vieron despojados de
su reino? Porque Dios en su justicia vengó a estos tres
sabios». 

Entre los testimonios de origen judío, el más famoso es el
de Flavio Josefo en Las Antigüedades. Un primer testimonio
dice así: «Anano reunió al sanedrín de los jueces e hizo
comparecer ante ellos a Santiago, el hermano de Jesús,
llamado el Cristo, así como a algunos otros». Pero el más
conocido es el llamado «testimonio Flaviano», que dice así:
«En aquel tiempo apareció Jesús, un hombre sabio, si
verdaderamente se le puede llamar hombre. Porque fue
autor de hechos asombrosos, maestro de la gente que
recibe con gusto la verdad. Y atrajo a muchos judíos y a
muchos de origen griego. Él era el Mesías. Y cuando Pilato, a
causa de una acusación hecha por los hombres principales
entre los nuestros, lo condenó a la cruz, los que antes le
habían amado no dejaron de hacerlo. Porque él se les
apareció al tercer día, vivo otra vez, tal como los divinos
profetas habían hablado de estas y otras innumerables
cosas maravillosas acerca de él. Y hasta este mismo día la



tribu de los cristianos, llamados así a causa de él, no ha
desaparecido». 

A pesar de que Jesús era judío, nació y vivió en Palestina,
los testimonios judíos sobre Él son pocos y discutidos. Son
tardíos y tienen carácter polémico. Presentan a Jesús como
un mago, seductor, hechicero, agitador político y, en
general, pretenden justificar su condena y ejecución. El
testimonio más conocido dice así: «La tradición refiere: las
víspera de la Pascua colgaron a Jesús. Un heraldo fue
delante de él durante cuarenta días diciendo: “Será
lapidado por haber practicado la magia y haber engañado y
extraviado a Israel. Que los que conozcan algún medio de
defenderlo vengan y atestigüen en su favor”. Pero no hubo
nadie que atestiguara en su favor y por eso se le colgó la
víspera de la Pascua». 

El libro del Corán se refiere a la muerte de Jesús, aunque
niega su crucifixión. «Ellos dicen: “Ciertamente, nosotros
hemos matado al Mesías, Jesús, hijo de María, enviado por
Dios”; pero no lo mataron ni lo crucificaron, sino que a ellos
se lo pareció. Quienes discuten y están en duda acerca de
Jesús no tienen conocimiento directo de él: siguen una
opinión, pues ciertamente no lo mataron».

3.    ¿Y qué dicen los cristianos?
Por supuesto, los cristianos nunca han dudado de la
existencia de Jesús. Pero últimamente se discute mucho
sobre qué detalles de los evangelios son verdaderamente
históricos y cuáles son explicaciones de la fe cristiana. Esta
discusión es más bien reciente, propia de la Edad Moderna.
Hasta este momento no sólo la existencia de Jesús estaba
fuera de toda duda, sino que muchos de los relatos
evangélicos eran tenidos como relatos históricos.

Es comprensible. La primera generación de cristianos ni
dudaba de la existencia de Jesús ni se preguntaba sobre



muchos aspectos de la vida de Jesús acerca de los cuales
hoy discutimos. Tenían vivo el recuerdo de la convivencia
con Él, o tenían a mano testigos oculares de la vida terrena
de Jesús a quienes se podía preguntar, en caso de duda.
Aún vivían María, Juan, Pedro, Santiago... Los primeros
cristianos estaban más preocupados por confesar su fe en
Jesucristo que por probar la existencia de Jesús de Nazaret.
Les preocupa sobre todo saber quién era ese hombre y cuál
era su misión para la humanidad, cuál era su relación con
Dios y su relación con la humanidad. 

Pasados los siglos, la espiritualidad y la piedad popular se
preocuparon cada vez más por conocer la vida de Jesús, los
misterios de su vida terrena. Se buscaba en Jesús el
maestro, el modelo de conducta para los cristianos. Por eso,
se daba mucha importancia a los relatos evangélicos, como
si fueran crónicas de la vida de Jesús o un relato histórico de
sus palabras y sus hechos, de sus enseñanzas y de sus
acciones. Se atribuía valor histórico a casi todos los textos
evangélicos. Y se hacía una interpretación literal de esos
textos. 

En la Edad Moderna las cosas cambiaron. Por varias
razones. En primer lugar, porque unos filósofos llamados
racionalistas negaban de raíz todos los fenómenos
sobrenaturales. Por consiguiente, había que dudar de todos
los relatos evangélicos que cuentan cosas tan maravillosas
como la curación de un ciego de nacimiento y otros
milagros. Esos autores no dudan de la existencia de Jesús ni
discuten que fuera un personaje singular y ejemplar, un ser
humano extraordinario, lleno de sabiduría y de excelencia
moral. Pero niegan que sea un ser divino y que haga cosas
divinas. Y en segundo lugar, porque los estudiosos se han
convencido y nos han convencido de que los cuatro
evangelistas no tenían la intención de escribir la historia de
Jesús, sino de escribir unas catequesis sobre la fe cristiana o
sobre el significado de aquel personaje para la salvación de


