


Heilige Schriften in der Kritik



Veröffentlichungen der  
Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie  
(VWGTh)

Band 68

Die Reihe wird verantwortet vom Erweiterten Vorstand
der Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie:

Konrad Schmid (Vorsitzender), Friederike Nüssel (Stellvertretende Vorsit­
zende), Daniel Cyranka (Schatzmeister), Christine Gerber (Schriftführerin)

in Verbindung mit den Fachgruppenvorsitzenden

Corinna Körting (Altes Testament), Angela Standhartinger (Neues Testa­
ment), Andreas Müller (Kirchengeschichte), Dirk Evers (Systematische 
Theologie), Michael Domsgen (Praktische Theologie) sowie Claudia Jahnel 
(Religionswissenschaft und Interkulturelle Theologie)



Konrad Schmid (Hrsg.)

Heilige Schriften  
in der Kritik

XVII. Europäischer Kongress für Theologie  
(5.–8. September 2021 in Zürich)

EVANGELISCHE VERLAGSANSTALT
Leipzig



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten
sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2023 by Evangelische Verlagsanstalt GmbH · Leipzig
Printed in Germany

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne 
Zustimmung des Verlags unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für 
Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Das Buch wurde auf alterungsbeständigem Papier gedruckt.

Cover: Kai-Michael Gustmann, Leipzig
Satz: Samuel Arnet, Ittigen bei Bern
Druck und Binden: Hubert & Co., Göttingen

ISBN Print 978-3-374-07227-9 // eISBN (PDF) 978-3-374-07228-6
www.eva-leipzig.de

http://dnb.dnb.de
http://www.eva-leipzig.de


Inhaltsverzeichnis

Konrad Schmid
Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  11

A. �Hauptvorträge

Jörg Lauster
Licht und Staunen
Das uneingelöste Versprechen der historischen Kritik heiliger Schrift  . . . . . . .  19

I. �Schriftkritik und religiöse Kultur

Albrecht Beutel
Aufgeklärte Bibel – biblische Aufklärung
Analyse und Gebrauch der Heiligen Schrift im »Zeitalter der Kritik«  . . . . . . . .  37

René Bloch
Jüdische Bibelkritik in Antike und Mittelalter
Von Philon von Alexandrien bis Spinoza  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63

Martina Kumlehn
Zwischen kritischer Rekonstruktion und existenzieller Refiguration
Biblische Traditionen in religiösen Bildungsprozessen im Spannungsfeld 
von Hermeneutik, Exegese und Narratologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  77

II. �Schriftkritik im interkulturellen Vergleich

Claudia Jahnel
»Das Biest aus dem Süden«
Schriftkritik als kultureller Aushandlungsprozess  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  95



6	 Inhaltsverzeichnis

Predrag Dragutinović
Schrifthermeneutik im Kontext der Orthodoxie des 21. Jahrhunderts
Entwicklungen und Aussichten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113

Sonia Kwok Wong
Signifying the Empire against the Empire
Doing Historical Criticism with Postcolonial Theories  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125

III. �Schriftkritik als theologisches Problem

Manuel Vogel
Wie in einem Spiegel?
Reflexionen zum Analogieprinzip  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  145

Andreas Schüle
Von der Kritik zur Hermeneutik
Die Beschreibung von »Wirkpotenzialen« als Aufgabe der Exegese  
des Alten Testaments  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163

Christiane Tietz
»Theologische Genügsamkeit« (Hans-Georg Gadamer)
Historische Kritik und Verstehen der Schrift  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185

B. �Fachgruppenvorträge

I. �Altes Testament

Sonja Ammann
Das Schicksal des Volkes
Transformationsprozesse alttestamentlicher Geschichtserzählungen  
am Beispiel der babylonischen Eroberung Jerusalems  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  207

Jan Dietrich
Grenzen ziehen, Begriffe bestimmen und kritische Fragen stellen
Zum Umgang mit Traditionen in späten alttestamentlichen Texten  . . . . . . . . .  219

Harald Samuel
Schriftwerdung
Kritische Anmerkungen zum Verhältnis von Text-, Literar-  
und Sprachgeschichte  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  237



	 Inhaltsverzeichnis� 7

Joachim J. Krause
Amos und das Erdbeben
Das prophetische Wort bewährt sich in seiner Auslegung  . . . . . . . . . . . . . . . .  251

II. �Neues Testament

Paul-Gerhard Klumbies
Texte mit Gottesbezug
Der Gegenstand neutestamentlicher Exegese  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  275

Jörg Frey
Was heisst es, einen Kommentar zu schreiben?
Reflexionen im autobiographischen Horizont  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  287

Silke Petersen
Audiatur et altera pars
Hermeneutik und Perspektivenwechsel  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  307

Mark A. Seifrid
Noch eine Kritik der historischen Kritik
Erwägungen zur neueren anglo-amerikanischen Hermeneutik  . . . . . . . . . . . .  321

III. �Kirchengeschichte

Holger Strutwolf
Kelsos und Origenes
Die Anfänge der Schriftkritik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  333

Roland M. Lehmann
Ist die Bibel nach der Moral oder die Moral nach der Bibel auszulegen?
Die Bibelhermeneutik Immanuel Kants  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  351

Gisa Bauer
Die Kritik an der Schriftkritik
Präevangelikale und evangelikale Positionen zur Schrifthermeneutik  . . . . . .  367

IV. �Systematische Theologie

Johannes Zachhuber
Bibelexegese als Problem der Systematischen Theologie
Historische Kritik und Hermeneutik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  383



8	 Inhaltsverzeichnis

Folkart Wittekind
Tradition – Autorität – Wahrheit
Zur religiösen Funktion der (heiligen) Schrift  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  399

Gregor Etzelmüller
Biblisch-theologischer Realismus
Vom Zutrauen der Systematischen Theologie zu den  
biblischen Überlieferungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  415

Frederike van Oorschot
Die Schrift als »Interface«
Medientheoretische Überlegungen für eine Schrifttheologie  
im digitalen Wandel  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  431

V. �Praktische Theologie

Birgit Weyel
De/Sakralisierung
Textgebrauch und Lebensdeutung anlässlich von Bestattungen  . . . . . . . . . . .  447

Harald Schroeter-Wittke
Die Schrift entHeiligen
Praktisch-theologische Überlegungen zum Bibelgebrauch  
als Transformation des Heiligen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  457

Karlo Meyer
Heilige Schrift(en)? Da geht noch mehr!
Eine Problemanzeige zur Weitung religionsdidaktischer Horizonte  . . . . . . . .  473

Wolfgang Beck
Im Risiko des Uneindeutigen
Zur Rolle historisch-kritischer Bibellektüre für risikoaffine 
ekklesiogenetische Suchprozesse  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  491

VI. �Religionswissenschaft und Interkulturelle Theologie

Rüdiger Braun
Kritik und Krisis
Anverwandlungen moderner Schrifthermeneutik  
in der zeitgenössischen Koranexegese  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  503



	 Inhaltsverzeichnis� 9

Thorsten Wettich
Kanon oder nicht?
Religiöse und kulturelle Aspekte der Verschriftlichung  
der heiligen Texte des Yezidentums  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .529

C. �Vorträge der interdisziplinären 
Fachgruppentreffen

I. �Altes Testament und Systematische Theologie

Friedhelm Hartenstein
Orientierung und Irritation
Zur ethischen Relevanz des Alten Testaments im Licht von Exegese  
und Hermeneutik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  547

Christine Schliesser
Orientierung und Irritation im Kontext Öffentlicher Theologie
Response auf Friedhelm Hartenstein  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  563

Ulrich H. J. Körtner
Die Liebe ist erfinderisch
Autorität, Hermeneutik und Kritik alttestamentlicher Ethik  
im Kontext Systematischer Theologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  569

Rainer Kessler
Reflektierte Aufnahme des Alten Testaments ohne  
Abgrenzungszwang und Überlegenheitsgestus
Response auf Ulrich H. J. Körtner  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  587

II. �Neues Testament und Praktische Theologie

Ursula Ulrike Kaiser
Exegese und Homiletik
Wege zum Text, im Text – und über ihn hinaus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  595

Wilfried Engemann
Wege zum Text, im Text, mit dem Text – und aus ihm heraus
Zwölf literaturwissenschaftlich-hermeneutische Thesen  
zum homiletischen Umgang mit biblischen Texten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  605



10	 Inhaltsverzeichnis

Gudrun Guttenberger und Tanja Gojny
Wild im Wald: Heger und Jäger
Neutestamentliche Wissenschaft und Religionspädagogik  
im Gespräch über das Neue Testament  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  615

III. �Kirchengeschichte und Religionswissenschaft / 
Interkulturelle Theologie

Yan Suarsana
Aristokratie der Buchreligionen?
Heilige Schriften aus religionswissenschaftlicher Perspektive  . . . . . . . . . . . .  643

Frieder Ludwig
Bibelübersetzungen, Bibelauslegungen und Bibelkritik im  
kolonialen Kontext
Forschungsansätze und Fallbeispiele  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  659

Klaus Koschorke
Bibelrezeption und religiöse Emanzipation
Zur Genese missionsunabhängiger Bewegungen im christlichen Asien und 
Afrika des 19. und 20. Jahrhunderts – eine Skizze  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  673

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  687

Bibelstellenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 691
Gesamtregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 693



Konrad Schmid

Einleitung

Im Rahmen der universitären christlichen Theologie ist die historisch-kritische 
Interpretation der Bibel fest etabliert. Es besteht ein allgemeiner Konsens, dass die 
Bibel wie jedes andere Buch auch auszulegen ist und dass ihre Texte historische, 
kulturelle, politische und soziale Prägungen aufweisen, die sich ihren jeweiligen 
Entstehungszeiten verdanken. Diese grundlegenden Überzeugungen wie auch die 
konkreten Resultate der biblischen Exegese spielen allerdings in den nichtbibel-
wissenschaftlichen Disziplinen der Theologie eine untergeordnete Rolle. In den 
kirchlichen Vollzügen sind sie oft nur umrisshaft erkennbar. In amtskirchlichen 
Texten ist nicht selten eine Neigung zur Harmonisierung und zur Reduktion des 
Störpotentials historischer Befunde festzustellen, insbesondere im Bereich ethi-
scher Themen. Umgekehrt ist in den biblischen Disziplinen der Status der Zu-
gehörigkeit der historisch-kritischen Exegese zur Theologie sowie ihr Bezug zur 
kirchlichen und religiösen Praxis oft ungeklärt, und die Rezeption von aktuellen 
Forschungsergebnissen aus den nichtbiblischen Disziplinen der Theologie ist mög-
licherweise verbesserungsfähig.

Blickt man über die akademische Theologie der westlichen Welt hinaus in 
die unterschiedlichen Strömungen des globalen Christentums, so wird vollends 
deutlich, dass kritische Zugangsweisen zur Bibel in Theologie und Kirche kei-
neswegs dominieren: Evangelikale Bibelauslegungen bestimmen viele christliche 
Gemeinschaften, auch befreiungstheologische oder postkoloniale Interpretationen 
der Bibel werden breit gepflegt. Während diese Vielfalt das Christentum prägt, 
sind aus der Sicht der Theologie die verschiedenen Zugangsweisen aber daran 
zu messen, ob sie willens sind, sich mit wissenschaftlicher Reflexion zumindest 
auseinanderzusetzen.

Das Aufkommen der historischen Bibelkritik in der frühen Neuzeit sicherte 
der Theologie – mit Ausnahmen – ihren Ort an der Universität, da sie außerwissen-
schaftliche Standards für die Interpretation der Bibel weder duldete noch forderte. 
Sie ermöglichte zudem ein argumentativ geklärtes Nebeneinander von Theologie 
und Naturwissenschaften. Die kosmologischen Aussagen der Bibel etwa sind zeit-
verhaftet: sie beschreiben den Stand der Wissenschaft ihrer Zeit und nicht den der 
Neuzeit. Doch gleichzeitig führte die historisch-kritische Interpretation der Bibel 
dramatisch vor Augen, dass Exegese und Systematische Theologie nicht auf die 
Etablierung eines einheitlichen Lehrgebäudes hinauslaufen. Ja, innerhalb der Ex-
egese zerfiel die biblische Theologie alsbald in die alt- und die neutestamentliche 



12	 Konrad Schmid

Theologie, die sich ihrerseits in die Theologien der verschiedenen Schriftkomplexe 
auflösten. Im Bereich der Systematischen Theologie führten im 20. Jahrhundert 
die kritischen Erkenntnisse aus den Bibelwissenschaften und die Vernunftkritik 
der Aufklärung an den traditionellen Dogmenbeständen zunächst zu einer anti-
historistischen Wende und später zu einer Pluralisierung theologischer Ansätze, in 
denen in unterschiedlicher Weise auf die neuen Herausforderungen reagiert wird. 
Auch in der Praktischen Theologie lässt sich eine weitreichende Differenzierung 
ihrer Vollzüge und Reflexionen als Folge der kritischen Erkenntnis der Vielschich-
tigkeit und der Vielstimmigkeit der Bibel erkennen.

Innerhalb der christlichen Theologie stellt die historische Bibelkritik so ein 
durchaus spannungsvolles Element im Gesamtzusammenhang ihrer Disziplinen 
dar, das nie wirklich zu einer vollen Integration in das theologische Denken außer-
halb der Bibelwissenschaften gefunden hat. Dieser Befund gilt in gesteigertem 
Maße für die kirchliche und religiöse Praxis. Die jüdischen und islamischen Theo-
logien befinden sich in einer vergleichbaren, vielleicht sogar noch schwierige-
ren Situation: Breite Stränge des Judentums und des Islams sind nicht bereit, 
historische Kritik an ihren heiligen Schriften zuzulassen oder gar aktiv selbst 
zu fordern. Anstelle des in der akademischen christlichen Theologie etablierten 
Grundsatzes, dass die Auslegung der Heiligen Schrift nicht anders zu geschehen 
hat als diejenige anderer Literaturen auch, gilt in den traditionellen Strömungen 
des Judentums und des Islams das Gegenteil: Die Heilige Schrift sei eine Größe sui 
generis und dürfe nicht auf die Ebene »weltlicher« Texte heruntergezerrt werden. 
Allerdings stehen dieser Position auch Bestrebungen einer kritischen Wahrneh-
mung der Hebräischen Bibel, des Korans und weiterer als autoritativ angesehener 
Schriften gegenüber, die sich in unterschiedlichen institutionellen Kontexten zu 
entwickeln beginnen.

Wie steht es genau um den Stellenwert der historischen Bibelkritik innerhalb 
der Theologie und der Kirchen? Wie lassen sich entsprechende Rezeptionsdefizite 
beheben und Interferenzen verbessern? Lässt sich empirisch erfassen und be-
schreiben, inwiefern historisch-kritische Zugänge zur Bibel sich in den religiösen 
und theologischen Vollzügen des Christentums niedergeschlagen haben bzw. in-
wiefern sie wirkungslos geblieben sind? Wie lassen sich der Stellenwert und der 
Vollzug der Kritik an heiligen Schriften im interreligiösen Vergleich zwischen 
Judentum, Christentum und Islam und in ihren unterschiedlichen Strömungen 
näher bestimmen? Welche religiösen Kulturen und Verhaltensweisen ergeben sich 
aus kritischen oder nichtkritischen Wahrnehmungen heiliger Schriften? Welche 
Chancen bieten sich einer historisch besser informierten religiösen und kirchli-
chen Praxis? Eröffnen sich Möglichkeiten einer integralen Berücksichtigung eines 
aufgeklärten Umgangs mit heiligen Schriften nicht nur im Christentum, sondern 
auch im Judentum und im Islam?

Diesen Fragen wandte sich der XVII. Europäische Kongress für Theologie zu, 
der vom 5. bis 8. September 2021 unter dem Thema »Heilige Schriften in der Kritik« 
in Zürich stattfand und von der Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie aus-
gerichtet wurde und dessen Beiträge in diesem Band dokumentiert sind. »Heilige 



	 Einleitung� 13

Schriften in der Kritik« ist ein genuin theologisches Thema, wenn man Theologie 
als Form kritischer Reflexion über Religion definiert. Im Zentrum der monothe-
istischen Weltreligionen stehen Schriften, die als heilig angesehen werden, und 
wenn man diese heiligen Schriften kritisch betrachtet, so betreibt man Theologie. 
Theologie geht nicht in Schriftkritik auf, sie ist mehr und anderes als das; aber 
Schriftkritik ist ein unabdingbarer Bestandteil akademischer Theologie, wie sich 
dies etwa jüngst in der Diskussion um die Frage der universitären Institutionali-
sierung islamischer Theologie in Deutschland, Österreich und der Schweiz gezeigt 
hat. Diese Debatten sind der christlichen Theologie alles andere als fremd. Sie 
werden in ihr einfach schon seit längerem geführt: Die christliche Theologie als 
Wissenschaft ist zwar so alt wie die Institution der Universität überhaupt, doch 
ebenso wie die Universität ihre Wissenschaft als kritische Wissenschaft zualler-
erst entwickeln musste, so galt dies auch für die Theologie. Eine besondere Rolle 
spielte dabei das Zeitalter der Aufklärung. Dazu äußern sich in diesem Band der 
Eröffnungsvortrag des Kongresses von Jörg Lauster (München) sowie der Beitrag 
von Albrecht Beutel (Münster) näher. Doch es wäre falsch zu meinen, dass die 
Kritik an den heiligen Schriften von Judentum, Christentum und Islam erst mit der 
beginnenden Neuzeit an diese herangetragen wurde – sie ist in gewisser Hinsicht 
so alt wie diese Schriften selbst. Das hat etwa die Bibelwissenschaft mittlerweile 
als sichere Erkenntnis etablieren können: Die Bibel enthält zahlreiche innerbibli-
sche Auslegungen, die sich auf vorgegebene, andere biblische Positionen kritisch 
beziehen und so Schriftkritik in der Schrift betreiben. Das ändert sich auch für die 
nachbiblische antike und mittelalterliche Bibelkommentierung nicht grundsätz-
lich, wie der Beitrag von René Bloch (Bern) zur jüdischen Bibelauslegung zeigt.

Man kann also die Entstehung der Bibelkritik schon in der pluralen und theo-
logisch mehrstimmigen Selbstorganisation der Bibel selbst erkennen, die in über 
1000 Jahren an verschiedenen Orten von verschiedenen Personen mit unterschied-
lichen Positionen und Überzeugungen geschrieben worden ist. Selbstverständlich 
erhielt die Bibelkritik dann einen entscheidenden Schub durch die Begegnung 
mit der griechischen Philosophie und später vor allem mit dem Aufkommen des 
kritischen Bewusstseins in der frühen Neuzeit, für das die Reformation nicht allein 
verantwortlich war, woran sie aber einen entscheidenden Anteil hatte.

Umgekehrt ist es eine offene Frage, inwieweit denn die Bibelkritik und ihre 
Erkenntnisse ihren Weg überhaupt in die Religionsgemeinschaften und in die 
Kirchen gefunden haben. Ist die Bibelkritik ein wissenschaftliches Projekt ge-
blieben? Die Frage und Notwendigkeit der hermeneutischen Erschließung und 
Weiterentwicklung kritischer Zugänge zur Bibel ist das Thema des Beitrags von 
Martina Kumlehn (Rostock), die sich aus religionspädagogischer Perspektive dem 
Erbe der Bibelkritik nähert. Die Texte von Albrecht Beutel, René Bloch und Mar-
tina Kumlehn sind unter der Überschrift »Schriftkritik und religiöse Kultur« (I.) 
zusammengestellt.

Die nächste Gruppe der Hauptvorträge wendet sich der »Schriftkritik im inter-
kulturellen Vergleich« (II.) zu. Das Christentum ist die größte und am schnellsten 
wachsende Weltreligion, vor allem in der Subsahara in Afrika und in Ostasien, 



14	 Konrad Schmid

und die Bibel ist mit Abstand das am weitesten verbreitete Buch der Weltliteratur. 
Claudia Jahnel (Bochum) wirft einen differenzierten Blick auf den globalen Süden 
und fragt, inwieweit die übliche Wahrnehmung eines mehrheitlich unkritischen 
Bibelverständnisses in diesen Ländern zutrifft. Aus serbisch-orthodoxer Per
spektive diskutiert Predrag Dragutinović (Belgrad) mögliche Situierungen ortho
doxer Bibelhermeneutik zwischen Kritik und Tradition. Sonia Kwok Wong (Hong 
Kong) kann zeigen, wie postkoloniale Zugänge nicht nur traditionelle, historisch-
kritische Interpretationen biblischer Texte ergänzen oder ersetzen können, wie 
dies in den vergangenen Jahrzehnten oft gehandhabt und verstanden wurde, 
sondern dass sie ebenso geeignet sind, die historische Bibelkritik selbst weiter-
zuentwickeln, da zahlreiche Bibeltexte im historischen Kontext antiker Imperien 
entstanden sind und insofern selber kolonial oder post-kolonial geprägt sind. Eine 
letzte Gruppe von Hauptvorträgen dreht sich schließlich um das Thema »Schrift-
kritik als theologisches Problem« (III.). Manuel Vogel (Jena), Andreas Schüle (Leip-
zig) und Christiane Tietz (Zürich) behandeln aus unterschiedlichen Perspektiven 
die Frage, wie sich Schriftkritik und Schrifthermeneutik zueinander verhalten 
können oder sollen.

Innerhalb der wissenschaftlichen Theologie besteht weitgehend Einigkeit 
darüber, dass es keine besondere Sakralhermeneutik für die Bibel geben kann. 
Gleichzeitig gehört es zu den Errungenschaften und auch den Erfordernissen der 
Theologie, dass sie beständig die Perspektive aufrechterhält, dass Texte aus der 
Vergangenheit – wie es die Texte der Bibel nun einmal sind – nicht einfach nur in 
ihren historischen Entstehungskontexten interpretiert oder sogar auf diese redu-
ziert werden, sondern dass danach gefragt wird, was diese Texte inhaltlich sagen, 
was sie inhaltlich zu sagen haben. Die Leitperspektive dabei ist wohlgemerkt, dass 
die Bibeltexte nicht etwas zu sagen haben, weil sie in der Bibel stehen, sondern 
sie stehen in der Bibel, weil sie etwas zu sagen haben. Es ist hilfreich, daran zu er-
innern, dass das erste und einzige Dekret der katholischen Kirche über den Kanon 
der Bibel erst 1545 gefällt wurde, 1400 Jahre nachdem die jüngsten biblischen Texte 
entstanden waren. Dass die Bibel zum erfolgreichsten Buch der Weltgeschichte 
wurde, ist nicht das Resultat ausgeklügelter Kirchenpolitik, sondern hat mit ihrem 
Inhalt zu tun und dem andauernden Willen ihrer Leserschaft, diesen Inhalt kri-
tisch zu bedenken, zu hinterfragen und ihn sich dann anzueignen, wenn er ihr 
tatsächlich etwas sagt.

Die in Teil A. dieses Bandes abgedruckten Hauptvorträge des Kongresses 
werden in Teil B. ergänzt durch eine Reihe von Vorträgen in den Fachgruppen 
Altes Testament (I.), Neues Testament (II.), Kirchengeschichte (III.), Systematische 
Theologie (IV.), Praktische Theologie (V.) sowie Religionswissenschaft und Inter-
kulturelle Theologie (VI.) und in Teil C. durch die Vorträge der interdisziplinären 
Fachgruppentreffen, die jeweils gemeinsam von den Fachgruppen Altes Testament 
und Systematische Theologie (I.), Neues Testament und Praktische Theologie (II.) 
sowie Kirchengeschichte und Religionswissenschaft / Interkulturelle Theologie 
(III.) durchgeführt worden sind.



	 Einleitung� 15

Wir bedanken uns bei der Universität Zürich, die ihre Theologische Fakul-
tät bei der Durchführung des XVII. Europäischen Kongresses für Theologie in 
mehr als selbstverständlicher Weise gefördert hat. Dann geht unser Dank an die 
Evangelisch-reformierte Landeskirche des Kantons Zürich und an die Evangelisch-
reformierte Kirchgemeinde der Stadt Zürich, dort besonders an die Altstadtkirchen 
St. Peter und Fraumünster und den Verein St. Peter, die uns bei der Veranstaltung 
der Hauptvorträge in ihren Räumlichkeiten ebenso unkompliziert und großzügig 
unterstützt haben. Weiter danken wir dem Schweizerischen Nationalfonds, dem 
Kanton und der Stadt Zürich, der Katholischen Kirche im Kanton Zürich und den 
Evangelisch-reformierten Landeskirchen der Kantone Aargau, Basel-Land sowie 
St. Gallen für ihre finanzielle Unterstützung. Die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter 
an der Theologischen Fakultät, zu nennen sind besonders Sonia Caflisch, Rosa 
Pittorino, Hansruedi Rutz und Mirjam Wyrsch, und die Geschäftsstelle der Wis-
senschaftlichen Gesellschaft für Theologie, namentlich Rainer Leon Beck, hatten 
einen erheblichen Mehraufwand zu bewältigen und ermöglichten mit ihrem außer
ordentlichen Einsatz das Gelingen des Kongresses. Auch ihnen gebührt unser 
Dank.

Schließlich danken wir Samuel Arnet für die sorgfältige und umsichtige Her-
stellung der Druckvorlage dieses Bandes sowie der Evangelischen Verlagsanstalt 
unter der Leitung von Annette Weidhas für die verlegerische Betreuung.

Für den Vorstand der Wissenschaftlichen Gesellschaft für Theologie

Konrad Schmid
September 2022





A. �Hauptvorträge





Jörg Lauster

Licht und Staunen
Das uneingelöste Versprechen der historischen Kritik 
heiliger Schrift

Auf den Tag genau vor 182 Jahren läuteten am 5. September im nahen Pfäffikon die 
Glocken Sturm und riefen die Landbevölkerung auf, nach Zürich zu marschieren.1 
In den sich anschließenden Wirren musste der Rat der Stadt zurücktreten. Den 
Ereignissen war im Frühjahr 1839 die Berufung des Tübinger Theologen David 
Friedrich Strauß auf eine Professur an die Zürcher Universität vorausgegangen. 
Strauß’ Berufung war es, was die frommen Kreise auf die Barrikaden brachte. 
Der Rat musste die Berufung rückgängig machen und zahlte – die Schweizer sind 
bekanntlich anständige Menschen – Strauß eine lebenslange Pension, allein, die 
Wogen ließen sich nicht mehr glätten. Es kam zum Züriputsch im Herbst 1839.

Die Erinnerung an die Ereignisse vor 182 Jahren macht klar, dass es auf der 
ganzen Welt keinen besseren Ort hätte geben können als die Stadt Zürich, um 
an das wichtige, aber dauerhaft delikate Verhältnis von heiligen Schriften und 
ihrer Kritik zu erinnern. Der Züriputsch hatte neben grundsätzlichen Faktoren 
wie dem Verhältnis von Liberalen zu Konservativen und dem Unterschied von 
Stadt und Land einen religiösen Konflikt zum Anlass, der unser Kongressthema 
direkt berührt. Strauß hatte 1835 ein berühmtes Buch mit dem Titel »Das Leben 
Jesu« veröffentlicht. Es ist ein Meilenstein der modernen historischen Kritik. Der 
Kirchenhistoriker Kurt Nowak nannte es das »wirkungsgeschichtlich bedeutendste 
theologische Werk des 19. Jahrhunderts.«2 Strauß diagnostizierte in den Evangelien 
starke Kräfte der religiösen Konstruktion. Diese produktive Kraft der religiösen 
Vorstellung nannte er Mythos. Die Bezeichnung der Evangelien als Mythen schlug 
in der Theologie der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts wie eine Bombe ein. David 

1 Vgl. Meinrad Suter, Züriputsch und Bruch der Verfassung, in: Staatsarchiv des Kantons 
Zürich (Hg.), Kleine Zürcher Verfassungsgeschichte, Zürich 2000, 51–54.
2 Kurt Nowak, Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion, Politik und Gesell-
schaft vom Ende der Aufklärung bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, München 1995, 107. 
Albert Schweitzer hat ihm in seiner Geschichte der Leben-Jesu-Forschung das vermut-
lich sprachlich schönste und inhaltlich fairste Urteil gesprochen. Als literarisches Werk 
zählte er es zum »vollendetsten, was die wissenschaftliche Weltliteratur kennt« (Albert 
Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tübingen 91984 (Nachdruck der 7. Auf-
lage), 115); insgesamt zu Strauß, seinem Leben Jesu und der sich anschließenden Debatte: 
106–154.



20	 Jörg Lauster

Friedrich Strauß’ Buch und die massiven Reaktionen, die es besonders hier in 
Zürich, aber auch sonst überall in der theologischen Welt seiner Zeit hervorrief, 
sind in der neueren protestantischen Theologie Europas eines der berühmtesten 
Beispiele für das nervöse Verhältnis zwischen heiligen Schriften und ihrer Kritik.

Die Berufungsverfahren von Theologieprofessorinnen und -professoren ver-
laufen heute in ruhigeren Bahnen und verursachen keine Volksaufstände mehr. 
Die Problemgeschichte des Verhältnisses von heiliger Schrift und Kritik setzt sich 
dennoch bis in unsere Tage fort. Ich will darum im Folgenden erstens diese Pro-
blemgeschichte der historischen Kritik als theologischer Methode in markanten 
systematischen Punkten rekonstruieren. In einem zweiten Durchgang will ich 
dann fragen, warum sich vor allem die protestantische Theologie dieser Problem-
geschichte ausgesetzt hat. Es geht also darum: Was ist Kritik überhaupt und was 
ist mit Kritik als einem spezifisch westlich-modernen Umgang mit der eigenen 
Tradition gemeint? Drittens will ich dann einen Ausblick wagen, was es heute 
heißen könnte, Kritik der heiligen Schriften und Kritik der eigenen Tradition als 
ein theologisches Verfahren zu praktizieren.

1. Kritik der Kritik

Dass es zwischen heiligen Schriften und Kritik einen Konflikt gibt, hat bereits nie-
mand geringeres als der Vater aller modernen Kritik, Immanuel Kant, beobachtet. 
In seiner Vorrede zur Kritik der reinen Vernunft heißt es: »Unser Zeitalter ist das 
eigentliche Zeitalter der Kritik.« Kant schreibt weiter: »Religion, durch ihre Heilig-
keit, und Gesetzgebung durch ihre Majestät, wollen sich gemeiniglich derselben 
entziehen.«3 Religion teilt also Kant zufolge mit der Gesetzgebung das Schicksal, 
dass sie ihre Geltung eben nicht durch Kritik, sondern im Falle der Religion durch 
Heiligkeit sicherzustellen scheint.

Heilige Schriften sind in der Welt der Religionen ein vertrautes Phänomen. 
Mehrere Faktoren machen Texte heilig.4 Die Texte bezeichnen sich selbst als heilig 
oder sie werden in einem Kanonisierungsprozess von anderen Schriften abge-
grenzt und in ihren Ursprüngen auf eine göttliche Verursachung – im Christentum 
ist das die Inspiration – zurückgeführt. Heilig werden Schriften auch genannt, 
wenn sie bei Menschen, die diese Texte rezipieren, die Begegnung mit der Sphäre 
des Göttlichen ermöglichen, lebensverändernde Kräfte freisetzen und darum auch 
liturgisch einen besonderen Umgang und hermeneutisch eine spezielle Interpre-
tation erfordern. Kritik spielt dabei üblicherweise weder in der Absicherung der 
Geltungsansprüche noch im Umgang mit den Schriften selbst religiös eine Rolle. 
Offensichtlich steht die Kritik dem religiösen Umgang mit den heiligen Schriften 

3 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft 1. Werkausgabe Band III. Hg. von Wilhelm 
Weischedel, Frankfurt 142000, AXI (Anmerkung), Kursive im Original gesperrt.
4 Vgl. die Übersicht: Andreas Mauz, Machtworte. Studien zur Poetik des »heiligen Textes« 
(HUTh 70), Tübingen 2016, 11–72.



	 Licht und Staunen� 21

sogar im Weg. Entweder sind die Texte heilig, dann bedarf es keiner Kritik, oder 
aber sie müssen der Kritik unterzogen werden, dann sind sie jedoch nicht heilig. 
Heilige Schriften und Kritik – das scheint ein Widerspruch in sich selbst zu sein.

Ganz so einfach können die Dinge jedoch nicht liegen. Wir wären heute nicht 
hier, jedenfalls nicht zu unserem Tagungsthema, wenn es nicht doch auch einen 
konstruktiven Zusammenhang zwischen der Heiligkeit der Schriften und ihrer 
Kritik gäbe. Ein gutes Beispiel ist hierfür die Textkritik, die bekanntlich als Mutter 
aller historischen Kritik gilt. Die Frage nach dem richtigen Text kann ebenso eine 
fromme Seele wie ein Zweifler stellen, und so war es dann auch in der Geschichte 
der frühen Textkritik. Sowohl Albrecht Bengel als auch Richard Simon waren mit 
Begeisterung Textkritiker, aber sie verfolgten damit gewiss nicht dasselbe Ziel. Der 
eine suchte das heilige Original, der andere Korruptionen in der Überlieferung. In 
dem Wechselspiel von Anziehung und Abstoßung liegt die Ursache der Problem-
konstellation zwischen historischer Kritik und heiligen Schriften.

Was ich im Folgenden als Kritik der heiligen Schriften verstehe, konzentriert 
sich auf die diachronen Methoden der Exegese. Schriftkritik an sich ist ein weites 
Feld, das in seinen Ausmaßen einem steten Wandel unterliegt. Zu den exegetischen 
Verfahren wissenschaftlicher Theologie gehören heute auch synchrone Methoden, 
die an der Textoberfläche Strukturen und narrative Strategien untersuchen. His-
torisch heißt die diachrone Form der Kritik hingegen, weil sie Schriften in ihrer 
geschichtlichen Entwicklung betrachtet und damit immer auch das Verhältnis von 
Text und geschichtlicher Wirklichkeit kritisch und fragend im Blick hat. Stimmte 
es und stimmt für uns heute, was da steht? Das ist eine weit schärfere Frage, als 
sie synchrone Textbetrachtungen im Auge haben.

Die historische Kritik der heiligen Schriften fing insbesondere im Protestan-
tismus der Aufklärung verheißungsvoll an.5 Als Programm der Bibelauslegung 
geht sie auf ein Triumvirat des 18. Jahrhunderts zurück: Johann Jakob Semler, 
Johann Philipp Gabler und Johann Gottfried Herder. Semler machte die historische 
Kritik zu einer theologischen Methode. Seine Ausgangsbeobachtung ist einfach. 
Nicht jedes Wort der Bibel dient zur innerlichen Erbauung,6 die Bibel ist darum 
nicht an sich und nicht in allen ihren Sätzen Wort Gottes: »Heilige Schrift und 
Wort Gottes ist gar sehr zu unterscheiden.«7 Seine Abhandlung von freier Unter-
suchung des Kanon ist darum vor allem dies: eine Befreiung der eigenen religiö-
sen Überzeugung von den Lasten einer fernen und fremden Vergangenheit. Die 
Unterscheidung von privater und öffentlicher Religion ist für den theoretischen 
Vater der historischen Kritik von immenser Wichtigkeit.8 Es ist unumgänglich, 

5 Vgl. dazu detaillierter den Beitrag von Albrecht Beutel in diesem Band.
6 Johann Salomo Semler, Abhandlung von freier Untersuchung des Canon. Hg. von Heinz 
Scheible, Gütersloh 1967, 47 (§11).
7 Semler, Abhandlung (Anm. 6), 60 (§15).
8 Vgl. zu diesem Aspekt Martin Laube, Theologie und neuzeitliches Christentum. Studien 
zu Genese und Profil der neuzeitlichen Christentumstheorie Trutz Rendtorffs, Tübingen 
2006, 241–254; vgl. auch Henning Graf Reventlow, Epochen der Bibelauslegung. Band IV. 
Von der Aufklärung bis zum 20. Jahrhundert, München 2001, 183.



22	 Jörg Lauster

dass die Glaubensgemeinschaften öffentlich einen Kanon heiliger Schriften in An-
sehen halten. Was aus diesem Kanon aber zur innerlichen Überzeugung werden 
kann, oder klassisch religiös gesprochen, was Halt im Leben und Trost im Sterben 
bieten kann, steht auf einem anderen Blatt. All die wortgewaltigen wichtigen Dis-
kussionen um öffentliche Theologie in unseren Tagen haben vergessen lassen, 
welch großartige Errungenschaft es einmal war, Religion als eine Privatsache zu 
verstehen. Religion ist eine innere Überzeugung, für die allein das Individuum 
einstehen kann. Diese Überzeugungskraft kann Religion nur erlangen, wenn man 
versteht, was man glaubt. Darum ist Semler nicht nur der Vater der historischen 
Kritik, er ist zugleich auch der Begründer der Einheit von Hermeneutik und Kri-
tik. Denn Kritik ist ein Weg, um das Verstehen zu ermöglichen. Auch Gabler hat 
das emanzipatorische Potential der historischen Kritik stark gemacht. In seiner 
berühmten Altdorfer Antrittsrede hebt er hervor, dass die biblische Exegese von 
ihrer Überfremdung durch die Tradition, insbesondere durch die Dogmatik befreit 
werden muss. Herder schließlich rückte die literarische Gestalt der Texte ins Zen-
trum der Aufmerksamkeit. Sie ergreifen und bewegen Menschen vor allem durch 
ihren poetischen oder narrativen Gehalt, nicht durch ihre lehrmäßigen Aussagen. 
Pointiert könnte man sagen: Herder empfahl, die Kategorie des fiktiven Mythos 
als religiöse Chance und nicht als Bezweiflung der Glaubwürdigkeit der biblischen 
Berichte zu nehmen. Semler, Gabler und Herder verdienen einen Ehrenplatz in der 
Theologiegeschichte, weil sie mit starken Gründen die historische Kritik zu einer 
theologischen Methode machten. Kritik hilft, die Texte besser zu verstehen, Kritik 
befreit die Texte und ihre Rezipienten, Kritik schließlich nimmt die Texte in ihrer 
besonderen literarischen Gestalt ernst.

Die Wege der protestantischen Theologie liefen im 19. Jahrhundert verschlun-
gen. Die Herausforderungen waren vielfältig. Sie lagen nicht allein im Denken der 
Aufklärung, sondern auch in den rasanten politischen, kulturellen und sozialen 
Veränderungen. Auf diese – wie Jürgen Osterhammel es prominent nannte – Ver-
wandlung der Welt hat das Christentum vielfältig reagiert. Die innere Ausdifferen-
zierung und Pluralisierung der Theologie ist ein Resultat der Moderne, sie reicht 
von liberalen, kulturoffenen Freunden der Moderne auf der einen bis hin zu dem 
Aufkommen des christlichen Fundamentalismus auf der anderen Seite. Die positio-
nelle Pluralisierung des Christlichen hat dann auch für das Verhältnis von Schrift 
und Tradition Konsequenzen. Vier Aspekte möchte ich erwähnen:

Erstens nahmen insbesondere protestantische Gelehrte im Gefolge von Semler, 
Gabler und Herder den kritischen Umgang mit den heiligen Schriften begeistert 
auf. Die historische Methode etablierte sich an den protestantischen Fakultäten 
im 19. Jahrhundert und begründete eine bestaunenswerte wissenschaftliche Er-
folgsgeschichte. Sie differenzierte sich in einzelne Arbeitsschritte der Literar-, 
Redaktions-, Form-, Traditions- und Motivkritik, die mit scharfsichtigen Beobach-
tungen und immenser Disziplin im Umgang mit den Quellen Großartiges zutage 
förderte. In diesen historisch-kritischen Arbeiten ist der Grundstein für das gelegt, 
was wir heute über die Entstehung und Zusammenfügung der biblischen Bücher, 
ihre Quellen, ihre redaktionellen Überarbeitungen und ihren historischen Kontext 



	 Licht und Staunen� 23

wissen. Es sind dies allesamt wissenschaftliche Leistungen ersten Ranges, denen 
die Theologie einen großen Reputationsgewinn an den Universitäten und in der 
akademischen Welt zu verdanken hatte. Begleitet wurden die exegetischen Fort-
schritte von Versuchen, die historische Kritik ausdrücklich als ein theologisches 
Verfahren weiter zu vertiefen. Schleiermacher führte Überlegungen Semlers, der 
einer seiner Lehrer war, weiter. Hermeneutik und Kritik gehören zusammen. Denn 
der wissenschaftlich kritische Umgang mit den biblischen Texten verbessert die 
Möglichkeiten, ihren Inhalt zu verstehen. Für theologische Hegelschüler wie Fer-
dinand Christian Baur war historische Kritik das notwendige Verfahren, um die 
Entfaltung des göttlichen Geistes in der Geschichte des Christentums aufweisen zu 
können. Und auch die Religionshistoriker des späten 19. Jahrhunderts sahen in der 
historischen Kritik ein legitimes Verfahren, um die Stimmungen und Erfahrungen 
des frühen Christentums erfassen zu können. Ein liberaler und darum edler Geist 
des 19. Jahrhunderts war Richard Rothe. Er bietet ein schönes Beispiel für eine 
gelungene Theologie der historischen Kritik. Als Aufgabe der historischen Kritik 
insbesondere des Neuen Testaments verstand er es, mit exegetischen Methoden 
ein Bild Jesu zu rekonstruieren und so den je Heutigen Person und Geist Christi 
näherzubringen. Die Schwierigkeiten, mit den Methoden der historischen Kritik 
die Persönlichkeit Jesu zu erfassen, standen Rothe durchaus vor Augen. Dennoch 
hielt er an der Bedeutung der historischen Kritik für die Theologie und auch für 
die Kirche fest:

Diesen Stand der Sache und die wirklichen Schwierigkeiten, auf welche die vor
urtheilsfreie Kritik am meisten im A. T., aber auch im N. T. oft genug stößt, den sog. 
Laien zu verschweigen, wäre vor allem eine nicht zu entschuldigende Unredlich-
keit und Lieblosigkeit, überdies auch eine augenscheinliche Unklugheit. Denn die 
Folge davon würde bei den zahllosen Kirchengenossen, die nun einmal von Zwei-
feln in Betreff der Bibel ergriffen sind, keine andere sein, als ein totales Misstrauen 
gegen ihre Glaubhaftigkeit und der Entschluss, sie völlig unberührt zu lassen und  
zur Seite zu schieben als ein Buch, in dem man nirgends sicheren Grund findet.9

Rothes Zuversicht, die intellektuelle Redlichkeit der historischen Kritik mit der 
individuellen Frömmigkeit in Einklang zu bringen, macht die Kritik zu mehr als 
nur einer theologischen Methode. Sie wird in Rothes Vision Teil eines Programms 
aufgeklärter Frömmigkeit. Er fand darin Nachahmer. In einem gegenwärtigen For-
schungsprojekt untersuchen wir dank der Unterstützung der DFG in München 
die Zeitschrift Christliche Welt, die für den Protestantismus zumindest in der Zeit 
des deutschen Kaiserreichs bis zum Ersten Weltkrieg von Bedeutung war. Es ist 
eindrücklich zu sehen, wie viele Beitragende aus der akademischen Theologie die 
Erträge der historischen Kritik breitenwirksam einem großen und scheinbar inter
essierten Publikum nahebringen wollten. Sie verbanden individuelle Religiosität 
und wissenschaftliche Kritik.

9 Richard Rothe, Heilige Schrift, in: ders., Zur Dogmatik, Gotha 1863, 121–356, 355.



24	 Jörg Lauster

Die andere Seite gab es jedoch auch – das ist der zweite Aspekt. Die Kritik 
stieß neben ihrer überwiegend positiven Aufnahme auch auf Skepsis, nicht nur 
bei frommen Gemütern, sondern sogar unter den Exegeten selbst. Ein besonders 
interessanter Fall ist Julius Wellhausen. Wellhausen ist mit seinen Forschungen 
zur Geschichte, Religionsgeschichte und Literaturgeschichte Israels bis heute eine 
der Lichtgestalten der alttestamentlichen Wissenschaft. Dieser Großmeister histo-
rischer Kritik war natürlich nicht gegen die Kritik, er meinte jedoch, für sich fest-
stellen zu müssen, dass seine Einsichten nicht mit den Interessen einer Ausbildung 
des kirchlichen Nachwuchses zusammenpassen. Er bat darum, an die philosophi-
sche Fakultät versetzt zu werden.10 Dank der von Rudolf Smend herausgegebenen 
Edition der Briefe Wellhausens können wir die historisch-kritische Methode auch 
auf Wellhausen selbst anwenden und den Mythos etwas zurechtstutzen. Wellhau-
sen musste, wie es ihm nun mal aus Berlin aufgetragen war, nach Jahren des 
Privatdozentendaseins eine Professur in Greifswald annehmen. Für einen histo-
risch arbeitenden Mann wie ihn war das zu jener Zeit nicht der glücklichste Ort. Im 
Übrigen, wer von uns saß nicht selbst schon in Fakultätsratssitzungen, wo wir uns 
eine Versetzung in eine andere Fakultät oder gar auf den Mond gewünscht hätten. 
Man muss aus Wellhausens Versetzungsgesuch nicht zwingend die prinzipielle Un-
verträglichkeit der historischen Kritik mit der Theologie ableiten. Bemerkenswert 
ist, dass sein Fall aber genau so verstanden wurde. Für die Kritiker der historischen 
Kritik und ihrer vermeintlich verderblichen Auswirkungen in Theologie und Kir-
che war und ist Wellhausen ein gefundenes Fressen. Aber selbst kluge Männer wie 
Paul Tillich und in seinem Gefolge später der berühmte Religionssoziologe Peter L. 
Berger nahmen die causa Wellhausen zum Anlass, die historische Kritik heiliger 
Schriften zu einem unerhörten Sonderfall zu machen. Berger sprach bei den histo-
risch-kritisch arbeitenden Exegeten an den theologischen Fakultäten des 19. Jahr-
hunderts von dem »geschichtlich bis dahin unerhörten Sonderfall von Gelehrten 
[…], die einerseits offiziell als Vertreter einer religiösen Tradition anerkannt waren, 
andererseits aber einen kognitiven Apparat von großer kritischer Schärfe gegen die 
heiligen Schriften eben dieser Tradition einsetzten.«11 In dem Mythos Wellhausen 
bricht die theologische Urangst vor den destruktiven Kräften der historischen Kritik 
auf, die an den Ereignissen um David Friedrich Strauß so deutlich wurde. Die Sorge, 
dass die Kritik das Ansehen und den religiösen Wert der heiligen Schriften auflöse,  
ist darum aus der modernen Theologiegeschichte nicht wegzudenken.

Für die skeptische Stimmung gegenüber der Kritik innerhalb der Theologie 
spricht schließlich einer der berühmtesten Beiträge zum Thema. Ernst Troeltschs 
programmatischer Aufsatz Ueber historische und dogmatische Methode in der Theo-
logie aus dem Jahr 1898 ist eine der klarsten theologischen Positionierungen für 

10 Vgl dazu den Brief an den preußischen Kultusminister: Julius Wellhausen, Briefe. Hg. 
von Rudolf Smend in Zusammenarbeit mit Peter Porzig und Reinhard Müller, Tübingen 
2013, 98f. (Brief Nr. 121).
11 Peter L. Berger, Der Zwang zur Häresie. Religion in der pluralistischen Gesellschaft, 
Freiburg 1992, 70.



	 Licht und Staunen� 25

die historische Kritik. Eine Religion kann ihre Werturteile nicht isoliert fällen, 
sondern muss sie vor den argumentativen Standards ihrer Zeit verantworten, um 
Plausibilität und damit Geltung erlangen zu können. Troeltschs Gegenspieler, die 
Anhänger der von ihm so betitelten dogmatischen Methode, pochten jedoch auf 
die unmittelbare Selbstvergegenwärtigung dieser Geltungskraft im Bewusstsein 
der Glaubenden, ganz unabhängig von Argumenten und historischer Einsicht. 
Troeltschs Schrift ist nicht nur wegen seiner eigenen Positionierung interessant, 
auch die Haltung seiner Gegner ist aufschlussreich. In ihr tritt die Strategie der 
dogmatischen Selbstimmunisierung zutage. Die göttliche Offenbarung geschieht 
ihrem Wesen nach unverfügbar, sie ist darum auch unabhängig von allem, was 
historische Kritik erreichen kann.

Diese Haltung, mit der Troeltsch schon um 1900 rang, brach sich in der anti-
historischen Revolution in der Theologie in den Zwanzigerjahren des 20. Jahrhun-
derts Bahn. Die von Troeltsch so betitelte dogmatische Methode gewinnt drittens 
in der Wort-Gottes-Theologie für wenigstens eine Generation die Oberhand. Die 
Wort-Gottes-Theologie hat das Interesse an der Bibel gewiss befördert und damit 
auch die Exegese aufgewertet. Aber, so ein berühmtes Wort Karl Barths, »das Tor 
der biblischen Texte« kann sich immer nur »von innen öffnen«.12 Historische Kri-
tik ist eine feine Sache, theologisch hängt sie jedoch in der Luft. Zu den größten 
Wundern der protestantischen Theologie im 20. Jahrhundert zählt darum, dass 
eine ganze Generation von Alttestamentlern und später auch Alttestamentlerinnen 
sowohl Julius Wellhausen als auch Karl Barth zu ihren geistigen Vätern erklärten. 
Nachdem man tagsüber munter literarkritisch alles in den biblischen Büchern 
sorgfältig auseinanderseziert hatte, so dass kein Satz neben dem anderen blieb, 
ruhte man nach Dienstschluss in der Gewissheit des Wortes Gottes. Theologisch 
konnte diese schiedlich-friedliche Trennung langfristig kein befriedigender Status 
für die historische Kritik sein. Es ist dies einer der Gründe, warum die theologi-
sche Ehe zwischen Barth und Bultmann nicht lange hielt, da Bultmann doch sehr 
viel mehr dem Erbe des 19. Jahrhunderts verpflichtet war. Und es überrascht auch 
nicht, dass Gerhard Ebeling nach dem Zweiten Weltkrieg die Wiederaufnahme 
der Zeitschrift für Theologie und Kirche mit einem ebenfalls programmatischen 
Aufsatz »Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode für die protestantische 
Theologie und Kirche« eröffnete, in dem er einen Vermittlungsvorschlag zwischen 
den Anliegen der historischen Kritik des 19. Jahrhunderts und der dialektischen 
Theologie unterbreitete.13

Ernst Troeltsch und Gerhard Ebeling bieten zwei bedenkenswerte Beispiele für 
insgesamt erstaunlich seltene Versuche, die historische Kritik programmatisch in 

12 Karl Barth, Kirchliche Dogmatik I/2, Zürich 31945, 592.
13 Vgl. Gerhard Ebeling, Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode für die protes-
tantische Theologie, in: ZThK 47 (1950), 1–46 (= ders., Wort und Glaube I, Tübingen 1960, 
1–49); im Gefolge Schleiermachers rekurrierte Ebeling auf die hermeneutische Bedeutung 
der historischen Kritik, die zwar nicht die Selbstdurchsetzungskraft des göttlichen Wor-
tes – darin folgte er ganz Luther und Barth – ersetzen, aber das Verstehen durch histori-
sche Plausibilisierung befördern und begleiten könne.



26	 Jörg Lauster

die Theologie zu integrieren. Dass dies insgesamt so selten geschah, ist ein höchst 
interessantes Indiz für ein möglicherweise gar nicht vorhandenes Problem. In der 
Tat scheint es so, dass die Exegese auch ohne eine Theologie der historischen 
Kritik bestens funktioniert. Die Theologie hat in der zweiten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts eine rasante Ausdifferenzierung ihrer Disziplinen durchlaufen. Diese 
Spezialisierung liegt viertens im Trend der Entwicklung modernen Wissenschaf-
ten. Die historisch-kritische Exegese ist heute bestens in Forschungsverbünden mit 
anderen historisch, philologisch oder archäologisch arbeitenden Wissenschaften 
eingebunden. Dort, und nicht in den theologischen Disziplinen sitzen, so scheint 
es, die wissenschaftlich interessanten Gesprächspartner. Käme irgendwann ein-
mal die Politik auf die Idee, die staatlichen Fakultäten für Theologie zu schließen, 
fänden die Exegetinnen und Exegeten und vermutlich auch unsere Kirchenhisto-
rikerinnen und Kirchenhistoriker sicher Unterschlupf in ihren Nachbarfächern. 
Mit einem ähnlich günstigen Schicksal dürften systematische Theologinnen und 
Theologen und auch praktische nicht rechnen. Wissenschaftlich ist die historische 
Kritik fest in den Geisteswissenschaften verankert. Gerhard Ebeling hatte in dem 
erwähnten Aufsatz treffend erkannt, dass die historische Methode eigentlich kein 
Problem der historischen, sondern der systematischen Theologie ist.

Ich kann als Fazit dieser Problemskizze festhalten: Die Kritik der heiligen 
Schriften hat in der neueren protestantischen Theologie ab dem 19. Jahrhundert 
sehr schnell und erfolgreich ein Zuhause gefunden. Allerdings – um im Bilde 
des Zuhauses zu bleiben – war es alles andere als klar, wie man mit der Kritik 
als neuer Mitbewohnerin im Haus der Theologie umgehen soll. Es gab von An-
fang an großartige Versuche, sie zu integrieren, man begegnete ihr aber auch mit 
feindseliger und – so etwas gibt es ja bekanntlich auch – freundlicher Indifferenz. 
Die Kritik selbst wiederum richtete sich von dieser undurchsichtigen emotionalen 
Stimmungslage unbekümmert fest im Haus der Theologie ein und geht seither 
ihrer Arbeit an den Texten nach. Die historische Kritik der heiligen Schriften ist 
fest etabliert, sie ist wichtig, aber warum?

2. �Warum und wozu treiben wir Kritik?

Warum und zu welchem Ziel betreiben wir Kritik? Kritik genießt kulturell einen 
hohen Stellenwert. Kritische Urteilskraft und umgekehrt Kritikfähigkeit sind zu 
hochgeschätzten Sekundärtugenden aufgestiegen, zur sozusagen zweiten Haut 
moderner Menschen im Westen. Kritik als Programm hat tiefe Wurzeln. Zu ihnen 
ist Friedrich Nietzsche in einem kurzen, aber sehr berühmten Aufsatz vorgedrun-
gen: »In irgend einem abgelegenen Winkel des in zahllosen Sonnensystemen flim-
mernd ausgegossenen Weltalls gab es einmal ein Gestirn, auf dem kluge Tiere 
das Erkennen erfanden. Es war die hochmüthigste und verlogenste Minute der 



	 Licht und Staunen� 27

Weltgeschichte.«14 Hochmütig und verlogen ist diese Geburt des Erkennens, weil 
sie darüber hinwegtäuscht, dass wir niemals mit Gewissheit sagen können, was 
wir, die erkennenden Tiere, von dieser Welt wirklich wissen können. Denn unsere 
Sprache, unser Denken basieren auf Konventionen, über die wir uns im Laufe lan-
ger Kulturprozesse verständigt haben, sie sagen nichts darüber, was wirklich ist. 
Das Pathos der Wahrheit ist, so Nietzsche, eine Lüge: »Die Wahrheiten«, so heißt 
es in einem berühmten Satz, »sind Illusionen, von denen man vergessen hat, dass 
sie welche sind.«15

Man muss Nietzsche nicht zustimmen, aber man kann verstehen, warum ihm 
eine solche Bedeutung in der Moderne zuwuchs. Unüberbietbar klar artikuliert er 
das Weltgefühl, das aller Kritik zugrunde liegt. Ursache der Kritik ist die Irritation 
über die Ungewissheit unserer Weltzugänge. Kritik wurzelt in dem Bewusstsein, 
dass etwas auch ganz anders sein könnte, als wir meinen. Der Aufklärung kommt 
das Verdienst zu, den Stier bei den Hörnern gepackt zu haben. Ein Entrinnen gibt 
es nur, wenn wir die Verfahren unserer Weltzugänge selbst der Kritik unterziehen. 
Am konsequentesten hat dies Kant in seinen drei großen Kritiken getan, die aber 
selbst in ihrer Gesamtkomposition klar machen, dass Kritik mehr ist als Erkennt-
niskritik. Denn die Frage »Was kann ich wissen?« führt unauflöslich hinüber zu 
»Was soll ich tun?« und »Was darf ich hoffen?«.16 Kritik ist nicht nur eine philo-
sophische Anstrengung, sie wird, und darin liegt die große Bedeutung der Aufklä-
rung, zu einer sozialen und kulturellen Haltung. Denn Kritik hinterfragt nicht nur 
Denkgewohnheiten, sondern auch die daraus resultierenden gesellschaftlichen Zu-
stände.17 Vier Aspekte scheinen für den Zweck einer theologischen Bestimmung 
der Kritik bedenkenswert.

Kritik setzt erstens an bei einem Unbehagen. Etwas stimmt nicht, oder zumin-
dest, etwas könnte nicht stimmen.18 Kritik bleibt jedoch bei dieser Irritation nicht 
stehen. Denn die Erfahrung, dass etwas nicht stimmt, ist notwendig wenigstens an 
eine Ahnung gebunden, wie etwas sein sollte. Kritik hat darum immer auch eine 
konstruktive Seite. Dieser Aspekt ist für die theologische Kritik heiliger Schriften 
wichtig. Schon Schleiermacher stellte klar heraus, dass die älteste Disziplin der 
Textkritik ja nicht einfach nur fragt, was falsch ist, sondern wie es richtig sein 

14 Friedrich Nietzsche, Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinn, in: Kriti-
sche Studienausgabe I. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München, Berlin / 
New York 1999, 875.
15 Nietzsche, Wahrheit und Lüge, 881; vgl. auch Günter Figal, Verstehen – Verdacht – Kri-
tik, in: Rahel Jaeggi / Tilo Wesche (Hg.), Was ist Kritik, Frankfurt 2009, 339–352, 343.
16 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft 2. Werkausgabe Band IV. Hg. von Wilhelm 
Weischedel, Frankfurt 142000, B833.
17 Es sind darum vor allem die Soziologie und die Sozialphilosophie, die sich heute damit 
beschäftigen, was das Wesen von Kritik ist. Der von Rahel Jaeggi und Tilo Welsche heraus-
gegebene Band »Was ist Kritik?« trägt wichtige Aspekte zusammen, vgl. Jaeggi / Wesche 
(Hg.), Kritik (Anm. 15).
18 Vgl. Hartmut Rosa, Kritik der Zeitverhältnisse. Beschleunigung und Entfremdung als 
Schlüsselbegriffe der Sozialkritik, in: Jaeggi / Wesche (Hg.), Kritik (Anm. 15), 23–54, 23.



28	 Jörg Lauster

könnte.19 Konjekturen sind daher auch Teil der Textkritik, und das gilt im über-
tragenen Sinn dann für die Kritik als theologisches Verfahren überhaupt.

Was richtig und was falsch ist, steht – das ist ja das Wesen aller Kritik – nicht 
für immer und ewig in den Himmel gemalt. Es bedarf darum zweitens eines Ver-
fahrens, zu ermitteln, was richtig und was falsch ist, und dabei kommt es vor 
allem darauf an, die Kriterien und Maßstäbe der Kritik durchsichtig zu machen. 
Kants Vernunftkritik ist einer der imposantesten Versuche der Überprüfung der 
Kriterien der Kritik selbst.

Die Kriterienkontrolle ist drittens an den Austausch von Argumenten gebun-
den. Sie ist ein diskursives Verfahren, in dem die je eigene Auffassung der Recht-
fertigung bedarf.20 Sich auf die unmittelbar subjektive Gewissheit des eigenen 
Weltzugangs zurückzuziehen, ist eine misanthropische Kommunikationsverweige-
rung, die die Weltzugänge anderer Menschen prinzipiell abwertet. Die Spätausläu-
fer der Frankfurter Schule haben die argumentative Diskursivität der Kritik zwar 
mit einigem Pathos, aber doch mit gutem Grund betont. Zur Würde des Menschen 
gehört, so Rainer Forst, ein Recht auf Kritik. Gemeint ist damit, die Gründe des 
Handelns rechtfertigen und damit für sich und andere transparent machen zu 
können.21 Kritik erweist sich darin auch als ein Sozialverhalten, das prinzipiell 
damit rechnet, in meinen je eigenen Weltzugängen durch die Weltzugänge anderer 
Menschen bereichert werden zu können.

Zur Kritik gehört schließlich viertens, dass sie sich auch auf sich selbst richtet. 
Michel Foucault und im Anschluss an ihn Judith Butler haben diese Seite in den 
gleichnamigen Aufsätzen »Was ist Kritik?« deutlich herausgearbeitet. Die Beiträge 
sind im Übrigen auch ein Indiz dafür, dass das Auseinanderreißen von Moderne 
und Postmoderne bisweilen eine künstliche Übertreibung ist. Auf dem Feld der 
Kritik führen Foucault und Butler konsequent weiter, wozu die Kritik in der Auf-
klärung aufgebrochen war.22 Es ist nicht von der Hand zu weisen, dass die Auf-
klärung und das mit ihr aufgekommene Verständnis von Kritik in manchem auf 
halbem Wege stehen geblieben ist. Butler macht mit Foucault Kritik zu einer Cha-
rakterhaltung, zu einer Tugend, die auf die Erosion der Gewissheiten reagiert, was 
Menschen wissen können und was nicht.23 Mit dem Verweis auf die Vernunft kann 
die Kriterienfrage nicht so einfach gelöst werden, denn was soll das sein: »vernünf-
tig«? Mit luzidem Scharfsinn entlarvt Butler, dass das, was als Vernunft deklariert 
wird, oftmals undurchsichtigen Konstellationen folgt, in denen Macht und Wissen 
eine unselige Verbindung eingehen. Daraus gehen normative Ansprüche hervor, 
die sich selbst der Kritik zu entziehen suchen. Michel Foucaults und Judith Butlers 

19 Vgl. Tilo Wesche, Reflexion, Therapie, Darstellung, Formen der Kritik, in: Jaeggi / We-
sche (Hg.), Kritik (Anm. 15), 193–220, 203.
20 Vgl. Rosa, Zeitverhältnisse (Anm. 18), 27–31.
21 Vgl. Rainer Forst, Der Grund der Kritik. Zum Begriff der Menschenwürde in sozialen 
Rechtfertigungsordnungen, in: Jaeggi / Wesche (Hg.), Kritik (Anm. 15), 150–164, 151.
22 Vgl. Judith Butler, Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend, in: Jaeggi / Wesche, 
Kritik (Anm. 15), 221–246; Michel Foucault, Was ist Kritik?, Berlin 1992.
23 Vgl. Butler, Kritik (Anm. 22), 225–227.



	 Licht und Staunen� 29

Fortführung fügt dem Projekt der Kritik etwas Wesentliches hinzu: Kritik kann 
nicht haltmachen vor dem je eigenen Standpunkt. Standortgebundenheit ist ein 
unabänderliches Faktum unserer Weltzugänge, und doch ist es kein Schicksal, 
dem wir hilflos ausgeliefert sind. Kritik gibt uns reflexive Möglichkeiten an die 
Hand, zu verstehen, warum wir sind, was wir sind und warum wir denken, wie wir 
denken. Schon die Einsicht in diese kontingente Standortgebundenheit hilft uns, 
diesen Standort unserer Weltauffassungen nicht absolutsetzen zu müssen. Ein-
sicht in Standortgebundenheit befreit zur Pluralität mehrerer Weltauffassungen.

3. �Die Kritik heiliger Schriften als theologisches 
Programm

Die kleine Skizze, was mit Kritik überhaupt gemeint ist, sollte daran erinnern, 
dass die Kritik heiliger Schriften Teil eines größeren Programms unserer Kultur 
ist. Jan Assmann hat in seinen Arbeiten zur kulturellen Erinnerungen deutlich 
herausgestellt, dass sich historische Kritik als ein Verfahren etabliert hat, um sich 
konstruktiv mit der Vergangenheit zu beschäftigen. Dies gilt für die westliche Kul-
tur. Es ist sehr erfreulich, dass dieser Kongress auch zu einem Blick über diesen 
Tellerrand hinaus verhilft.24 Die in der westlichen Theologie betriebene histori-
sche Kritik unterscheidet sich zunächst nicht von der Art, wie die Geschichts- und  
Kulturwissenschaften verfahren. Darum sind – ich komme noch einmal auf diesen 
Punkt zurück – die historischen und insbesondere die exegetischen Disziplinen der 
Theologie in der Wissenschaftskultur der Universitäten so gut verankert. Darum 
ist die historische Kritik aber auch mit einer Reihe von Problemen konfrontiert, die 
zunächst gar nichts mit der Theologie, sondern mit den gegenwärtigen Rahmen-
bedingungen der Geisteswissenschaften zu tun haben. Zum Erbe des modernen 
historischen Denkens gehört es auch, sich für die Vergangenheit als Vergangenheit 
ohne Aktualisierungsabsichten zu interessieren. Hier ist ein wissenschaftlicher 
Geist am Werk, der frei ist von Funktionszwängen und etwas um seiner selbst 
willen erforscht. Freie wissenschaftliche Absichtslosigkeit ist heute zu einer pro
blematischen Kategorie geworden. Denn die Geisteswissenschaften erleben an den 
westlichen Universitäten gegenwärtig angespannte Zeiten. Die voranschreitende 
Ökonomisierung der Universitäten erzeugt einen enormen Verwertungsdruck. 
Wie viel historisches und philologisches Wissen, das nicht unmittelbar in System-
relevanz übersetzt werden kann, brauchen wir, wie viel können wir uns leisten? 
Wie wollen wir mit den Berufsmöglichkeiten von jungen Menschen umgehen, 
die sich für diesen Weg entscheiden? Das sind Fragen, die wir in der Theologie  
nicht allein lösen können. Sie sind von gesellschaftlicher Relevanz und bedürfen 

24 Vgl. dazu die Beiträge von Claudia Jahnel, Predrag Dragutinović und Sonia Kwok Wong 
und in Teil C. die entsprechenden Vorträge der interdisziplinären Fachgruppentreffen 
unter »III. Kirchengeschichte und Religionswissenschaft / Interkulturelle Theologie«.


