Konrad Schmid (Hrsg.)

Heilige Schriften
in der Kritik

XVII. Europaischer Kongress fiir Theologie
(5.-8. September 2021 in Ziirich)

VEROFFENTLICHUNGEN DER
WISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFT FUR THEOLOGIE



HEILIGE SCHRIFTEN IN DER KRITIK



VEROFFENTLICHUNGEN DER
WISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFT FUR THEOLOGIE
(VWGTH)

Band 68

Die Reihe wird verantwortet vom Erweiterten Vorstand
der Wissenschaftlichen Gesellschaft fiir Theologie:

Konrad Schmid (Vorsitzender), Friederike Nissel (Stellvertretende Vorsit
zende), Daniel Cyranka (Schatzmeister), Christine Gerber (Schriftfihrerin)

in Verbindung mit den Fachgruppenvorsitzenden

Corinna Korting (Altes Testament), Angela Standhartinger (Neues Testa-
ment), Andreas Miller (Kirchengeschichte), Dirk Evers (Systematische
Theologie), Michael Domsgen (Praktische Theologie) sowie Claudia Jahnel
(Religionswissenschaft und Interkulturelle Theologie)



Konrad Schmid (Hrsg.)

HEILIGE SCHRIFTEN
IN DER KRITIK

XVII. EUROPAISCHER KONGRESS FUR THEOLOGIE
(5.-8. SEPTEMBER 2021 IN ZURICH)

1
=7

EVANGELISCHE VERLAGSANSTALT
Leipzig




Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten
sind im Internet tiber http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2023 by Evangelische Verlagsanstalt GmbH - Leipzig
Printed in Germany

Das Werk einschlieBlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung auBerhalb der Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne
Zustimmung des Verlags unzuldssig und strafbar. Das gilt insbesondere fiir
Vervielfiltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Das Buch wurde auf alterungsbestandigem Papier gedruckt.
Cover: Kai-Michael Gustmann, Leipzig
Satz: Samuel Arnet, Ittigen bei Bern

Druck und Binden: Hubert & Co., Gottingen

ISBN Print 978-3-374-07227-9 // eISBN (PDF) 978-3-374-07228-6
www.eva-leipzig.de


http://dnb.dnb.de
http://www.eva-leipzig.de

Inhaltsverzeichnis

Konrad Schmid
Einleitung ... ..ooit it i i i i it e e et e 1

A. Hauptvortrage

Jérg Lauster
Licht und Staunen
Das uneingeldste Versprechen der historischen Kritik heiliger Schrift ....... 19

I. Schriftkritik und religiose Kultur

Albrecht Beutel
Aufgeklarte Bibel - biblische Aufklarung
Analyse und Gebrauch der Heiligen Schrift im »Zeitalter der Kritik¢ ......... 37

René Bloch
Jiidische Bibelkritik in Antike und Mittelalter
Von Philon von Alexandrien bis Spinoza .............. ... coiiiiiii... 63

Martina Kumlehn

Zwischen kritischer Rekonstruktion und existenzieller Refiguration

Biblische Traditionen in religiosen Bildungsprozessen im Spannungsfeld

von Hermeneutik, Exegese und Narratologie .............. ... ... ... ...... 77

II. Schriftkritik im interkulturellen Vergleich

Claudia Jahnel
»Das Biest aus dem Siiden«
Schriftkritik als kultureller Aushandlungsprozess .................cooou... 95



6 Inhaltsverzeichnis

Predrag Dragutinovic¢
Schrifthermeneutik im Kontext der Orthodoxie des 21. Jahrhunderts
Entwicklungen und Aussichten ............ .. i 113

Sonia Kwok Wong
Signifying the Empire against the Empire
Doing Historical Criticism with Postcolonial Theories .................... 125

III. Schriftkritik als theologisches Problem

Manuel Vogel
Wie in einem Spiegel?
Reflexionen zum Analogieprinzip ............. .. . i, 145

Andreas Schiile

Von der Kritik zur Hermeneutik

Die Beschreibung von »Wirkpotenzialen« als Aufgabe der Exegese

des Alten Testaments .. ....... ...ttt 163

Christiane Tietz
»Theologische Geniigsamkeit« (Hans-Georg Gadamer)
Historische Kritik und Verstehen der Schrift ............... ... .. ........ 185

B. Fachgruppenvortrage

I. Altes Testament

Sonja Ammann

Das Schicksal des Volkes

Transformationsprozesse alttestamentlicher Geschichtserzahlungen

am Beispiel der babylonischen Eroberung Jerusalems .................... 207

Jan Dietrich
Grenzen ziehen, Begriffe bestimmen und kritische Fragen stellen
Zum Umgang mit Traditionen in spaten alttestamentlichen Texten ......... 219

Harald Samuel

Schriftwerdung

Kritische Anmerkungen zum Verhéltnis von Text-, Literar-

und Sprachgeschichte ....... .. .. i 237



Inhaltsverzeichnis 7

Joachim J. Krause
Amos und das Erdbeben
Das prophetische Wort bewahrt sich in seiner Auslegung ................. 251

II. Neues Testament

Paul-Gerhard Klumbies
Texte mit Gottesbezug
Der Gegenstand neutestamentlicher Exegese .............. ... ... ... .... 275

Jorg Frey
Was heisst es, einen Kommentar zu schreiben?
Reflexionen im autobiographischen Horizont ........... ... .. ... ... .... 287

Silke Petersen
Audiatur et altera pars
Hermeneutik und Perspektivenwechsel .......... ... .. ... .. .. ... ... 307

Mark A. Seifrid
Noch eine Kritik der historischen Kritik
Erwédgungen zur neueren anglo-amerikanischen Hermeneutik ............ 321

III. Kirchengeschichte

Holger Strutwolf
Kelsos und Origenes
Die Anfange der Schriftkritik .......... ... ... i 333

Roland M. Lehmann
Ist die Bibel nach der Moral oder die Moral nach der Bibel auszulegen?

Die Bibelhermeneutik Immanuel Kants .......... ... ... ... ... ... 351
Gisa Bauer

Die Kritik an der Schriftkritik

Praevangelikale und evangelikale Positionen zur Schrifthermeneutik ...... 367

IV. Systematische Theologie

Johannes Zachhuber
Bibelexegese als Problem der Systematischen Theologie
Historische Kritik und Hermeneutik ............ ... ... ... ... ... ... . ... 383



8 Inhaltsverzeichnis

Folkart Wittekind

Tradition - Autoritdt - Wahrheit

Zur religiosen Funktion der (heiligen) Schrift ........... ... ... . ... ... 399
Gregor Etzelmiiller

Biblisch-theologischer Realismus
Vom Zutrauen der Systematischen Theologie zu den
biblischen Uberlieferungen . .................oouiueiuiiiaianaenn .. 415

Frederike van Qorschot

Die Schrift als »Interface«

Medientheoretische Uberlegungen fiir eine Schrifttheologie

im digitalen Wandel ........... ... 431

V. Praktische Theologie

Birgit Weyel
De/Sakralisierung
Textgebrauch und Lebensdeutung anldsslich von Bestattungen ............ 447

Harald Schroeter-Wittke
Die Schrift entHeiligen
Praktisch-theologische Uberlegungen zum Bibelgebrauch

als Transformation des Heiligen .......... ... .. .. i .. 457
Karlo Meyer

Heilige Schrift(en)? Da geht noch mehr!

Eine Problemanzeige zur Weitung religionsdidaktischer Horizonte ......... 473
Wolfgang Beck

Im Risiko des Uneindeutigen
Zur Rolle historisch-kritischer Bibellektiire fiir risikoaffine
ekklesiogenetische Suchprozesse ........... . ... o i, 491

VI. Religionswissenschaft und Interkulturelle Theologie

Riidiger Braun

Kritik und Krisis

Anverwandlungen moderner Schrifthermeneutik

in der zeitgenossischen Koranexegese ............c.oouiiineinennenn... 503



Inhaltsverzeichnis

Thorsten Wettich
Kanon oder nicht?
Religiose und kulturelle Aspekte der Verschriftlichung

der heiligen Texte des Yezidentums ............ .. .. .. ..o,

C. Vortrage der interdisziplinaren
Fachgruppentreffen

I. Altes Testament und Systematische Theologie

Friedhelm Hartenstein
Orientierung und Irritation
Zur ethischen Relevanz des Alten Testaments im Licht von Exegese

und HermeneutikK . ........ i e

Christine Schliesser
Orientierung und Irritation im Kontext Offentlicher Theologie

Response auf Friedhelm Hartenstein ............ ... ... ... ... ... .....

Ulrich H.]. Kortner
Die Liebe ist erfinderisch
Autoritat, Hermeneutik und Kritik alttestamentlicher Ethik

im Kontext Systematischer Theologie ............... ... ... ... ... ...

Rainer Kessler
Reflektierte Aufnahme des Alten Testaments ohne
Abgrenzungszwang und Uberlegenheitsgestus

Response auf Ulrich H.J. Kortner ......... .. .. . ...

II. Neues Testament und Praktische Theologie

Ursula Ulrike Kaiser
Exegese und Homiletik

Wege zum Text, im Text - und tiber ihn hinaus ........................

Wilfried Engemann
Wege zum Text, im Text, mit dem Text - und aus ihm heraus
Zwolf literaturwissenschaftlich-hermeneutische Thesen

zum homiletischen Umgang mit biblischen Texten . ....................



10 Inhaltsverzeichnis

Gudrun Guttenberger und Tanja Gojny

Wild im Wald: Heger und Jager

Neutestamentliche Wissenschaft und Religionspadagogik

im Gesprach Uiber das Neue Testament . ............ ... .. ... .. .. ...,

III. Kirchengeschichte und Religionswissenschaft/
Interkulturelle Theologie

Yan Suarsana
Aristokratie der Buchreligionen?
Heilige Schriften aus religionswissenschaftlicher Perspektive .............

Frieder Ludwig

Bibeliibersetzungen, Bibelauslegungen und Bibelkritik im

kolonialen Kontext

Forschungsansatze und Fallbeispiele .......... .. ... .. .. ..

Klaus Koschorke

Bibelrezeption und religiose Emanzipation

Zur Genese missionsunabhédngiger Bewegungen im christlichen Asien und
Afrika des 19. und 20. Jahrhunderts - eine Skizze .......................

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren .............cciiueeennn...

Bibelstellenregister ... ...oovtii i in ittt ittt ettt
Gesamtregister. .. ...ttt i i i i i i e



Konrad Schmid

Einleitung

Im Rahmen der universitaren christlichen Theologie ist die historisch-kritische
Interpretation der Bibel fest etabliert. Es besteht ein allgemeiner Konsens, dass die
Bibel wie jedes andere Buch auch auszulegen ist und dass ihre Texte historische,
kulturelle, politische und soziale Pragungen aufweisen, die sich ihren jeweiligen
Entstehungszeiten verdanken. Diese grundlegenden Uberzeugungen wie auch die
konkreten Resultate der biblischen Exegese spielen allerdings in den nichtbibel-
wissenschaftlichen Disziplinen der Theologie eine untergeordnete Rolle. In den
kirchlichen Vollziigen sind sie oft nur umrisshaft erkennbar. In amtskirchlichen
Texten ist nicht selten eine Neigung zur Harmonisierung und zur Reduktion des
Storpotentials historischer Befunde festzustellen, insbesondere im Bereich ethi-
scher Themen. Umgekehrt ist in den biblischen Disziplinen der Status der Zu-
gehorigkeit der historisch-kritischen Exegese zur Theologie sowie ihr Bezug zur
kirchlichen und religiosen Praxis oft ungeklart, und die Rezeption von aktuellen
Forschungsergebnissen aus den nichtbiblischen Disziplinen der Theologie ist mog-
licherweise verbesserungsfahig.

Blickt man iiber die akademische Theologie der westlichen Welt hinaus in
die unterschiedlichen Stromungen des globalen Christentums, so wird vollends
deutlich, dass kritische Zugangsweisen zur Bibel in Theologie und Kirche kei-
neswegs dominieren: Evangelikale Bibelauslegungen bestimmen viele christliche
Gemeinschaften, auch befreiungstheologische oder postkoloniale Interpretationen
der Bibel werden breit gepflegt. Wahrend diese Vielfalt das Christentum pragt,
sind aus der Sicht der Theologie die verschiedenen Zugangsweisen aber daran
zZu messen, ob sie willens sind, sich mit wissenschaftlicher Reflexion zumindest
auseinanderzusetzen.

Das Aufkommen der historischen Bibelkritik in der frithen Neuzeit sicherte
der Theologie - mit Ausnahmen - ihren Ort an der Universitéat, da sie auBerwissen-
schaftliche Standards fiir die Interpretation der Bibel weder duldete noch forderte.
Sie ermoglichte zudem ein argumentativ geklartes Nebeneinander von Theologie
und Naturwissenschaften. Die kosmologischen Aussagen der Bibel etwa sind zeit-
verhaftet: sie beschreiben den Stand der Wissenschaft ihrer Zeit und nicht den der
Neuzeit. Doch gleichzeitig fiihrte die historisch-kritische Interpretation der Bibel
dramatisch vor Augen, dass Exegese und Systematische Theologie nicht auf die
Etablierung eines einheitlichen Lehrgebdudes hinauslaufen. Ja, innerhalb der Ex-
egese zerfiel die biblische Theologie alsbald in die alt- und die neutestamentliche



12 Konrad Schmid

Theologie, die sich ihrerseits in die Theologien der verschiedenen Schriftkomplexe
auflosten. Im Bereich der Systematischen Theologie fiihrten im 20. Jahrhundert
die kritischen Erkenntnisse aus den Bibelwissenschaften und die Vernunftkritik
der Aufklarung an den traditionellen Dogmenbestanden zunachst zu einer anti-
historistischen Wende und spater zu einer Pluralisierung theologischer Ansétze, in
denen in unterschiedlicher Weise auf die neuen Herausforderungen reagiert wird.
Auch in der Praktischen Theologie ldsst sich eine weitreichende Differenzierung
ihrer Vollziige und Reflexionen als Folge der kritischen Erkenntnis der Vielschich-
tigkeit und der Vielstimmigkeit der Bibel erkennen.

Innerhalb der christlichen Theologie stellt die historische Bibelkritik so ein
durchaus spannungsvolles Element im Gesamtzusammenhang ihrer Disziplinen
dar, das nie wirklich zu einer vollen Integration in das theologische Denken auBer-
halb der Bibelwissenschaften gefunden hat. Dieser Befund gilt in gesteigertem
MaSBe fiir die kirchliche und religiose Praxis. Die judischen und islamischen Theo-
logien befinden sich in einer vergleichbaren, vielleicht sogar noch schwierige-
ren Situation: Breite Strange des Judentums und des Islams sind nicht bereit,
historische Kritik an ihren heiligen Schriften zuzulassen oder gar aktiv selbst
zu fordern. Anstelle des in der akademischen christlichen Theologie etablierten
Grundsatzes, dass die Auslegung der Heiligen Schrift nicht anders zu geschehen
hat als diejenige anderer Literaturen auch, gilt in den traditionellen Stromungen
des Judentums und des Islams das Gegenteil: Die Heilige Schrift sei eine GroBe sui
generis und diirfe nicht auf die Ebene »weltlicher« Texte heruntergezerrt werden.
Allerdings stehen dieser Position auch Bestrebungen einer kritischen Wahrneh-
mung der Hebraischen Bibel, des Korans und weiterer als autoritativ angesehener
Schriften gegeniiber, die sich in unterschiedlichen institutionellen Kontexten zu
entwickeln beginnen.

Wie steht es genau um den Stellenwert der historischen Bibelkritik innerhalb
der Theologie und der Kirchen? Wie lassen sich entsprechende Rezeptionsdefizite
beheben und Interferenzen verbessern? Lasst sich empirisch erfassen und be-
schreiben, inwiefern historisch-kritische Zugange zur Bibel sich in den religiosen
und theologischen Vollzligen des Christentums niedergeschlagen haben bzw. in-
wiefern sie wirkungslos geblieben sind? Wie lassen sich der Stellenwert und der
Vollzug der Kritik an heiligen Schriften im interreligiosen Vergleich zwischen
Judentum, Christentum und Islam und in ihren unterschiedlichen Stromungen
naher bestimmen? Welche religiosen Kulturen und Verhaltensweisen ergeben sich
aus kritischen oder nichtkritischen Wahrnehmungen heiliger Schriften? Welche
Chancen bieten sich einer historisch besser informierten religiosen und kirchli-
chen Praxis? Eroffnen sich Moglichkeiten einer integralen Beriicksichtigung eines
aufgeklarten Umgangs mit heiligen Schriften nicht nur im Christentum, sondern
auch im Judentum und im Islam?

Diesen Fragen wandte sich der XVII. Europdische Kongress fiir Theologie zu,
der vom 5. bis 8. September 2021 unter dem Thema »Heilige Schriften in der Kritik«
in Ziirich stattfand und von der Wissenschaftlichen Gesellschaft fiir Theologie aus-
gerichtet wurde und dessen Beitrage in diesem Band dokumentiert sind. »Heilige



Einleitung 13

Schriften in der Kritik« ist ein genuin theologisches Thema, wenn man Theologie
als Form kritischer Reflexion tiber Religion definiert. Im Zentrum der monothe-
istischen Weltreligionen stehen Schriften, die als heilig angesehen werden, und
wenn man diese heiligen Schriften kritisch betrachtet, so betreibt man Theologie.
Theologie geht nicht in Schriftkritik auf, sie ist mehr und anderes als das; aber
Schriftkritik ist ein unabdingbarer Bestandteil akademischer Theologie, wie sich
dies etwa jiingst in der Diskussion um die Frage der universitdren Institutionali-
sierung islamischer Theologie in Deutschland, Osterreich und der Schweiz gezeigt
hat. Diese Debatten sind der christlichen Theologie alles andere als fremd. Sie
werden in ihr einfach schon seit ldngerem gefiihrt: Die christliche Theologie als
Wissenschaft ist zwar so alt wie die Institution der Universitit iberhaupt, doch
ebenso wie die Universitdt ihre Wissenschaft als kritische Wissenschaft zualler-
erst entwickeln musste, so galt dies auch fiir die Theologie. Eine besondere Rolle
spielte dabei das Zeitalter der Aufklarung. Dazu duBern sich in diesem Band der
Eroffnungsvortrag des Kongresses von Jorg Lauster (Miinchen) sowie der Beitrag
von Albrecht Beutel (Miinster) naher. Doch es ware falsch zu meinen, dass die
Kritik an den heiligen Schriften von Judentum, Christentum und Islam erst mit der
beginnenden Neuzeit an diese herangetragen wurde - sie ist in gewisser Hinsicht
so alt wie diese Schriften selbst. Das hat etwa die Bibelwissenschaft mittlerweile
als sichere Erkenntnis etablieren konnen: Die Bibel enthalt zahlreiche innerbibli-
sche Auslegungen, die sich auf vorgegebene, andere biblische Positionen Kkritisch
beziehen und so Schriftkritik in der Schrift betreiben. Das andert sich auch fir die
nachbiblische antike und mittelalterliche Bibelkommentierung nicht grundséatz-
lich, wie der Beitrag von René Bloch (Bern) zur jiidischen Bibelauslegung zeigt.

Man kann also die Entstehung der Bibelkritik schon in der pluralen und theo-
logisch mehrstimmigen Selbstorganisation der Bibel selbst erkennen, die in tiber
1000 Jahren an verschiedenen Orten von verschiedenen Personen mit unterschied-
lichen Positionen und Uberzeugungen geschrieben worden ist. Selbstverstindlich
erhielt die Bibelkritik dann einen entscheidenden Schub durch die Begegnung
mit der griechischen Philosophie und spater vor allem mit dem Aufkommen des
kritischen Bewusstseins in der friihen Neuzeit, fiir das die Reformation nicht allein
verantwortlich war, woran sie aber einen entscheidenden Anteil hatte.

Umgekehrt ist es eine offene Frage, inwieweit denn die Bibelkritik und ihre
Erkenntnisse ihren Weg iiberhaupt in die Religionsgemeinschaften und in die
Kirchen gefunden haben. Ist die Bibelkritik ein wissenschaftliches Projekt ge-
blieben? Die Frage und Notwendigkeit der hermeneutischen ErschlieBung und
Weiterentwicklung kritischer Zugédnge zur Bibel ist das Thema des Beitrags von
Martina Kumlehn (Rostock), die sich aus religionspadagogischer Perspektive dem
Erbe der Bibelkritik ndhert. Die Texte von Albrecht Beutel, René Bloch und Mar-
tina Kumlehn sind unter der Uberschrift »Schriftkritik und religiose Kulturg (I.)
zusammengestellt.

Die nachste Gruppe der Hauptvortrage wendet sich der »Schriftkritik im inter-
kulturellen Vergleichg (II.) zu. Das Christentum ist die groBte und am schnellsten
wachsende Weltreligion, vor allem in der Subsahara in Afrika und in Ostasien,



14 Konrad Schmid

und die Bibel ist mit Abstand das am weitesten verbreitete Buch der Weltliteratur.
Claudia Jahnel (Bochum) wirft einen differenzierten Blick auf den globalen Siiden
und fragt, inwieweit die tibliche Wahrnehmung eines mehrheitlich unkritischen
Bibelverstindnisses in diesen Landern zutrifft. Aus serbisch-orthodoxer Per-
spektive diskutiert Predrag Dragutinovi¢ (Belgrad) mogliche Situierungen ortho-
doxer Bibelhermeneutik zwischen Kritik und Tradition. Sonia Kwok Wong (Hong
Kong) kann zeigen, wie postkoloniale Zugdnge nicht nur traditionelle, historisch-
kritische Interpretationen biblischer Texte ergdnzen oder ersetzen konnen, wie
dies in den vergangenen Jahrzehnten oft gehandhabt und verstanden wurde,
sondern dass sie ebenso geeignet sind, die historische Bibelkritik selbst weiter-
zuentwickeln, da zahlreiche Bibeltexte im historischen Kontext antiker Imperien
entstanden sind und insofern selber kolonial oder post-kolonial gepragt sind. Eine
letzte Gruppe von Hauptvortragen dreht sich schlieBlich um das Thema »Schrift-
kritik als theologisches Problem (III.). Manuel Vogel (Jena), Andreas Schiile (Leip-
zig) und Christiane Tietz (Ziirich) behandeln aus unterschiedlichen Perspektiven
die Frage, wie sich Schriftkritik und Schrifthermeneutik zueinander verhalten
konnen oder sollen.

Innerhalb der wissenschaftlichen Theologie besteht weitgehend Einigkeit
dariiber, dass es keine besondere Sakralhermeneutik fiir die Bibel geben kann.
Gleichzeitig gehort es zu den Errungenschaften und auch den Erfordernissen der
Theologie, dass sie bestindig die Perspektive aufrechterhilt, dass Texte aus der
Vergangenheit - wie es die Texte der Bibel nun einmal sind - nicht einfach nur in
ihren historischen Entstehungskontexten interpretiert oder sogar auf diese redu-
ziert werden, sondern dass danach gefragt wird, was diese Texte inhaltlich sagen,
was sie inhaltlich zu sagen haben. Die Leitperspektive dabei ist wohlgemerkt, dass
die Bibeltexte nicht etwas zu sagen haben, weil sie in der Bibel stehen, sondern
sie stehen in der Bibel, weil sie etwas zu sagen haben. Es ist hilfreich, daran zu er-
innern, dass das erste und einzige Dekret der katholischen Kirche tiber den Kanon
der Bibel erst 1545 gefillt wurde, 1400 Jahre nachdem die jiingsten biblischen Texte
entstanden waren. Dass die Bibel zum erfolgreichsten Buch der Weltgeschichte
wurde, ist nicht das Resultat ausgekliigelter Kirchenpolitik, sondern hat mit ihrem
Inhalt zu tun und dem andauernden Willen ihrer Leserschaft, diesen Inhalt kri-
tisch zu bedenken, zu hinterfragen und ihn sich dann anzueignen, wenn er ihr
tatsdachlich etwas sagt.

Die in Teil A. dieses Bandes abgedruckten Hauptvortrige des Kongresses
werden in Teil B. ergdanzt durch eine Reihe von Vortrdagen in den Fachgruppen
Altes Testament (I.), Neues Testament (II.), Kirchengeschichte (II1.), Systematische
Theologie (IV.), Praktische Theologie (V.) sowie Religionswissenschaft und Inter-
kulturelle Theologie (VI.) und in Teil C. durch die Vortrdge der interdisziplindren
Fachgruppentreffen, die jeweils gemeinsam von den Fachgruppen Altes Testament
und Systematische Theologie (I.), Neues Testament und Praktische Theologie (I1.)
sowie Kirchengeschichte und Religionswissenschaft/Interkulturelle Theologie
(IT1.) durchgefiihrt worden sind.



Einleitung 15

Wir bedanken uns bei der Universitit Ziirich, die ihre Theologische Fakul-
tat bei der Durchfiihrung des XVII. Europdischen Kongresses fiir Theologie in
mehr als selbstverstandlicher Weise gefordert hat. Dann geht unser Dank an die
Evangelisch-reformierte Landeskirche des Kantons Ziirich und an die Evangelisch-
reformierte Kirchgemeinde der Stadt Ziirich, dort besonders an die Altstadtkirchen
St. Peter und Fraumiinster und den Verein St. Peter, die uns bei der Veranstaltung
der Hauptvortrage in ihren Raumlichkeiten ebenso unkompliziert und groBziligig
unterstiitzt haben. Weiter danken wir dem Schweizerischen Nationalfonds, dem
Kanton und der Stadt Ziirich, der Katholischen Kirche im Kanton Ziirich und den
Evangelisch-reformierten Landeskirchen der Kantone Aargau, Basel-Land sowie
St. Gallen fiir ihre finanzielle Unterstiitzung. Die Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter
an der Theologischen Fakultédt, zu nennen sind besonders Sonia Caflisch, Rosa
Pittorino, Hansruedi Rutz und Mirjam Wyrsch, und die Geschéftsstelle der Wis-
senschaftlichen Gesellschaft fiir Theologie, namentlich Rainer Leon Beck, hatten
einen erheblichen Mehraufwand zu bewdltigen und ermoglichten mit ihrem auBer-
ordentlichen Einsatz das Gelingen des Kongresses. Auch ihnen gebiihrt unser
Dank.

SchlieBlich danken wir Samuel Arnet fiir die sorgfaltige und umsichtige Her-
stellung der Druckvorlage dieses Bandes sowie der Evangelischen Verlagsanstalt
unter der Leitung von Annette Weidhas fiir die verlegerische Betreuung.

Fiir den Vorstand der Wissenschaftlichen Gesellschaft fiir Theologie

Konrad Schmid
September 2022






A. Hauptvortrage






Jorg Lauster

Licht und Staunen

Das uneingeloste Versprechen der historischen Kritik
heiliger Schrift

Auf den Tag genau vor 182 Jahren lauteten am 5. September im nahen Pféffikon die
Glocken Sturm und riefen die Landbevolkerung auf, nach Ziirich zu marschieren.!
In den sich anschlieBenden Wirren musste der Rat der Stadt zuriicktreten. Den
Ereignissen war im Friihjahr 1839 die Berufung des Tiibinger Theologen David
Friedrich StrauB auf eine Professur an die Ziircher Universitiat vorausgegangen.
StrauB’ Berufung war es, was die frommen Kreise auf die Barrikaden brachte.
Der Rat musste die Berufung riickgdngig machen und zahlte - die Schweizer sind
bekanntlich anstandige Menschen - StrauB eine lebenslange Pension, allein, die
Wogen lieBen sich nicht mehr glatten. Es kam zum Ziiriputsch im Herbst 1839.
Die Erinnerung an die Ereignisse vor 182 Jahren macht klar, dass es auf der
ganzen Welt keinen besseren Ort hitte geben konnen als die Stadt Ziirich, um
an das wichtige, aber dauerhaft delikate Verhaltnis von heiligen Schriften und
ihrer Kritik zu erinnern. Der Ziiriputsch hatte neben grundséatzlichen Faktoren
wie dem Verhaltnis von Liberalen zu Konservativen und dem Unterschied von
Stadt und Land einen religiosen Konflikt zum Anlass, der unser Kongressthema
direkt beriihrt. StrauB hatte 1835 ein beriihmtes Buch mit dem Titel »Das Leben
Jesu« veroffentlicht. Es ist ein Meilenstein der modernen historischen Kritik. Der
Kirchenhistoriker Kurt Nowak nannte es das »wirkungsgeschichtlich bedeutendste
theologische Werk des 19. Jahrhunderts.«? StrauB diagnostizierte in den Evangelien
starke Krafte der religiosen Konstruktion. Diese produktive Kraft der religiosen
Vorstellung nannte er Mythos. Die Bezeichnung der Evangelien als Mythen schlug
in der Theologie der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts wie eine Bombe ein. David

1 Vgl. MEINRAD SUTER, Ziiriputsch und Bruch der Verfassung, in: Staatsarchiv des Kantons
Zirich (Hg.), Kleine Ziircher Verfassungsgeschichte, Ziirich 2000, 51-54.

2 KurT NowAK, Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion, Politik und Gesell-
schaft vom Ende der Aufklarung bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts, Miinchen 1995, 107.
Albert Schweitzer hat ihm in seiner Geschichte der Leben-Jesu-Forschung das vermut-
lich sprachlich schonste und inhaltlich fairste Urteil gesprochen. Als literarisches Werk
zahlte er es zum »vollendetsten, was die wissenschaftliche Weltliteratur kennt« (ALBERT
SCHWEITZER, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tiibingen 91984 (Nachdruck der 7. Auf-
lage), 115); insgesamt zu StrauB, seinem Leben Jesu und der sich anschlieBenden Debatte:
106-154.



20 Jorg Lauster

Friedrich StrauB’ Buch und die massiven Reaktionen, die es besonders hier in
Ziirich, aber auch sonst iiberall in der theologischen Welt seiner Zeit hervorrief,
sind in der neueren protestantischen Theologie Europas eines der beriihmtesten
Beispiele fiir das nervose Verhdltnis zwischen heiligen Schriften und ihrer Kritik.

Die Berufungsverfahren von Theologieprofessorinnen und -professoren ver-
laufen heute in ruhigeren Bahnen und verursachen keine Volksaufstdnde mehr.
Die Problemgeschichte des Verhéltnisses von heiliger Schrift und Kritik setzt sich
dennoch bis in unsere Tage fort. Ich will darum im Folgenden erstens diese Pro-
blemgeschichte der historischen Kritik als theologischer Methode in markanten
systematischen Punkten rekonstruieren. In einem zweiten Durchgang will ich
dann fragen, warum sich vor allem die protestantische Theologie dieser Problem-
geschichte ausgesetzt hat. Es geht also darum: Was ist Kritik tiberhaupt und was
ist mit Kritik als einem spezifisch westlich-modernen Umgang mit der eigenen
Tradition gemeint? Drittens will ich dann einen Ausblick wagen, was es heute
heiBen konnte, Kritik der heiligen Schriften und Kritik der eigenen Tradition als
ein theologisches Verfahren zu praktizieren.

1. Kritik der Kritik

Dass es zwischen heiligen Schriften und Kritik einen Konflikt gibt, hat bereits nie-
mand geringeres als der Vater aller modernen Kritik, Immanuel Kant, beobachtet.
In seiner Vorrede zur Kritik der reinen Vernunft heiBit es: »Unser Zeitalter ist das
eigentliche Zeitalter der Kritik.« Kant schreibt weiter: »Religion, durch ihre Heilig-
keit, und Gesetzgebung durch ihre Majestdit, wollen sich gemeiniglich derselben
entziehen.«® Religion teilt also Kant zufolge mit der Gesetzgebung das Schicksal,
dass sie ihre Geltung eben nicht durch Kritik, sondern im Falle der Religion durch
Heiligkeit sicherzustellen scheint.

Heilige Schriften sind in der Welt der Religionen ein vertrautes Phanomen.
Mehrere Faktoren machen Texte heilig.* Die Texte bezeichnen sich selbst als heilig
oder sie werden in einem Kanonisierungsprozess von anderen Schriften abge-
grenzt und in ihren Urspriingen auf eine gottliche Verursachung - im Christentum
ist das die Inspiration - zuriickgefiihrt. Heilig werden Schriften auch genannt,
wenn sie bei Menschen, die diese Texte rezipieren, die Begegnung mit der Sphare
des Gottlichen ermdglichen, lebensverdndernde Krifte freisetzen und darum auch
liturgisch einen besonderen Umgang und hermeneutisch eine spezielle Interpre-
tation erfordern. Kritik spielt dabei iiblicherweise weder in der Absicherung der
Geltungsanspriiche noch im Umgang mit den Schriften selbst religios eine Rolle.
Offensichtlich steht die Kritik dem religiosen Umgang mit den heiligen Schriften

3 IMMANUEL KANT, Kritik der reinen Vernunft 1. Werkausgabe Band III. Hg. von Wilhelm
Weischedel, Frankfurt 142000, AXI (Anmerkung), Kursive im Original gesperrt.

4 Vgl. die Ubersicht: ANDREAS MAUZ, Machtworte. Studien zur Poetik des »heiligen Textes«
(HUTh 70), Tiibingen 2016, 11-72.



Licht und Staunen 21

sogar im Weg. Entweder sind die Texte heilig, dann bedarf es keiner Kritik, oder
aber sie mussen der Kritik unterzogen werden, dann sind sie jedoch nicht heilig.
Heilige Schriften und Kritik - das scheint ein Widerspruch in sich selbst zu sein.

Ganz so einfach konnen die Dinge jedoch nicht liegen. Wir waren heute nicht
hier, jedenfalls nicht zu unserem Tagungsthema, wenn es nicht doch auch einen
konstruktiven Zusammenhang zwischen der Heiligkeit der Schriften und ihrer
Kritik gdbe. Ein gutes Beispiel ist hierfiir die Textkritik, die bekanntlich als Mutter
aller historischen Kritik gilt. Die Frage nach dem richtigen Text kann ebenso eine
fromme Seele wie ein Zweifler stellen, und so war es dann auch in der Geschichte
der frithen Textkritik. Sowohl Albrecht Bengel als auch Richard Simon waren mit
Begeisterung Textkritiker, aber sie verfolgten damit gewiss nicht dasselbe Ziel. Der
eine suchte das heilige Original, der andere Korruptionen in der Uberlieferung. In
dem Wechselspiel von Anziehung und AbstoBung liegt die Ursache der Problem-
konstellation zwischen historischer Kritik und heiligen Schriften.

Was ich im Folgenden als Kritik der heiligen Schriften verstehe, konzentriert
sich auf die diachronen Methoden der Exegese. Schriftkritik an sich ist ein weites
Feld, das in seinen AusmaBen einem steten Wandel unterliegt. Zu den exegetischen
Verfahren wissenschaftlicher Theologie gehoren heute auch synchrone Methoden,
die an der Textoberflache Strukturen und narrative Strategien untersuchen. His-
torisch heiBt die diachrone Form der Kritik hingegen, weil sie Schriften in ihrer
geschichtlichen Entwicklung betrachtet und damit immer auch das Verhéltnis von
Text und geschichtlicher Wirklichkeit kritisch und fragend im Blick hat. Stimmte
es und stimmt fiir uns heute, was da steht? Das ist eine weit scharfere Frage, als
sie synchrone Textbetrachtungen im Auge haben.

Die historische Kritik der heiligen Schriften fing insbesondere im Protestan-
tismus der Aufklarung verheiBungsvoll an.> Als Programm der Bibelauslegung
geht sie auf ein Triumvirat des 18. Jahrhunderts zuriick: Johann Jakob Semler,
Johann Philipp Gabler und Johann Gottfried Herder. Semler machte die historische
Kritik zu einer theologischen Methode. Seine Ausgangsbeobachtung ist einfach.
Nicht jedes Wort der Bibel dient zur innerlichen Erbauung,$ die Bibel ist darum
nicht an sich und nicht in allen ihren Sitzen Wort Gottes: »Heilige Schrift und
Wort Gottes ist gar sehr zu unterscheiden.«” Seine Abhandlung von freier Unter-
suchung des Kanon ist darum vor allem dies: eine Befreiung der eigenen religio-
sen Uberzeugung von den Lasten einer fernen und fremden Vergangenheit. Die
Unterscheidung von privater und offentlicher Religion ist fiir den theoretischen
Vater der historischen Kritik von immenser Wichtigkeit.® Es ist unumgénglich,

5 Vgl. dazu detaillierter den Beitrag von Albrecht Beutel in diesem Band.

6 JOHANN SALOMO SEMLER, Abhandlung von freier Untersuchung des Canon. Hg. von Heinz
Scheible, Giitersloh 1967, 47 (§11).

7 SEMLER, Abhandlung (Anm. 6), 60 (§15).

8 Vgl. zu diesem Aspekt MARTIN LAUBE, Theologie und neuzeitliches Christentum. Studien
zu Genese und Profil der neuzeitlichen Christentumstheorie Trutz Rendtorffs, Tiibingen
2006, 241-254; vgl. auch HENNING GRAF REVENTLOW, Epochen der Bibelauslegung. Band IV.
Von der Aufklarung bis zum 20. Jahrhundert, Miinchen 2001, 183.



22 Jorg Lauster

dass die Glaubensgemeinschaften offentlich einen Kanon heiliger Schriften in An-
sehen halten. Was aus diesem Kanon aber zur innerlichen Uberzeugung werden
kann, oder klassisch religios gesprochen, was Halt im Leben und Trost im Sterben
bieten kann, steht auf einem anderen Blatt. All die wortgewaltigen wichtigen Dis-
kussionen um offentliche Theologie in unseren Tagen haben vergessen lassen,
welch groBartige Errungenschaft es einmal war, Religion als eine Privatsache zu
verstehen. Religion ist eine innere Uberzeugung, fiir die allein das Individuum
einstehen kann. Diese Uberzeugungskraft kann Religion nur erlangen, wenn man
versteht, was man glaubt. Darum ist Semler nicht nur der Vater der historischen
Kritik, er ist zugleich auch der Begriinder der Einheit von Hermeneutik und Kri-
tik. Denn Kritik ist ein Weg, um das Verstehen zu ermoglichen. Auch Gabler hat
das emanzipatorische Potential der historischen Kritik stark gemacht. In seiner
beriihmten Altdorfer Antrittsrede hebt er hervor, dass die biblische Exegese von
ihrer Uberfremdung durch die Tradition, insbesondere durch die Dogmatik befreit
werden muss. Herder schlieBlich riickte die literarische Gestalt der Texte ins Zen-
trum der Aufmerksambkeit. Sie ergreifen und bewegen Menschen vor allem durch
ihren poetischen oder narrativen Gehalt, nicht durch ihre lehrmaBigen Aussagen.
Pointiert konnte man sagen: Herder empfahl, die Kategorie des fiktiven Mythos
als religiose Chance und nicht als Bezweiflung der Glaubwiirdigkeit der biblischen
Berichte zu nehmen. Semler, Gabler und Herder verdienen einen Ehrenplatz in der
Theologiegeschichte, weil sie mit starken Griinden die historische Kritik zu einer
theologischen Methode machten. Kritik hilft, die Texte besser zu verstehen, Kritik
befreit die Texte und ihre Rezipienten, Kritik schlieBlich nimmt die Texte in ihrer
besonderen literarischen Gestalt ernst.

Die Wege der protestantischen Theologie liefen im 19. Jahrhundert verschlun-
gen. Die Herausforderungen waren vielféltig. Sie lagen nicht allein im Denken der
Aufklarung, sondern auch in den rasanten politischen, kulturellen und sozialen
Veranderungen. Auf diese - wie Jiirgen Osterhammel es prominent nannte - Ver-
wandlung der Welt hat das Christentum vielfiltig reagiert. Die innere Ausdifferen-
zierung und Pluralisierung der Theologie ist ein Resultat der Moderne, sie reicht
von liberalen, kulturoffenen Freunden der Moderne auf der einen bis hin zu dem
Aufkommen des christlichen Fundamentalismus auf der anderen Seite. Die positio-
nelle Pluralisierung des Christlichen hat dann auch fiir das Verhaltnis von Schrift
und Tradition Konsequenzen. Vier Aspekte mochte ich erwdhnen:

Erstens nahmen insbesondere protestantische Gelehrte im Gefolge von Semler,
Gabler und Herder den kritischen Umgang mit den heiligen Schriften begeistert
auf. Die historische Methode etablierte sich an den protestantischen Fakultdten
im 19. Jahrhundert und begriindete eine bestaunenswerte wissenschaftliche Er-
folgsgeschichte. Sie differenzierte sich in einzelne Arbeitsschritte der Literar-,
Redaktions-, Form-, Traditions- und Motivkritik, die mit scharfsichtigen Beobach-
tungen und immenser Disziplin im Umgang mit den Quellen GroBartiges zutage
forderte. In diesen historisch-kritischen Arbeiten ist der Grundstein fiir das gelegt,
was wir heute iiber die Entstehung und Zusammenfiigung der biblischen Biicher,
ihre Quellen, ihre redaktionellen Uberarbeitungen und ihren historischen Kontext



Licht und Staunen 23

wissen. Es sind dies allesamt wissenschaftliche Leistungen ersten Ranges, denen
die Theologie einen groBen Reputationsgewinn an den Universitaten und in der
akademischen Welt zu verdanken hatte. Begleitet wurden die exegetischen Fort-
schritte von Versuchen, die historische Kritik ausdriicklich als ein theologisches
Verfahren weiter zu vertiefen. Schleiermacher fiihrte Uberlegungen Semlers, der
einer seiner Lehrer war, weiter. Hermeneutik und Kritik gehoren zusammen. Denn
der wissenschaftlich kritische Umgang mit den biblischen Texten verbessert die
Moglichkeiten, ihren Inhalt zu verstehen. Fiir theologische Hegelschiiler wie Fer-
dinand Christian Baur war historische Kritik das notwendige Verfahren, um die
Entfaltung des gottlichen Geistes in der Geschichte des Christentums aufweisen zu
konnen. Und auch die Religionshistoriker des spaten 19. Jahrhunderts sahen in der
historischen Kritik ein legitimes Verfahren, um die Stimmungen und Erfahrungen
des frithen Christentums erfassen zu konnen. Ein liberaler und darum edler Geist
des 19. Jahrhunderts war Richard Rothe. Er bietet ein schones Beispiel fiir eine
gelungene Theologie der historischen Kritik. Als Aufgabe der historischen Kritik
insbesondere des Neuen Testaments verstand er es, mit exegetischen Methoden
ein Bild Jesu zu rekonstruieren und so den je Heutigen Person und Geist Christi
naherzubringen. Die Schwierigkeiten, mit den Methoden der historischen Kritik
die Personlichkeit Jesu zu erfassen, standen Rothe durchaus vor Augen. Dennoch
hielt er an der Bedeutung der historischen Kritik fiir die Theologie und auch fir
die Kirche fest:

Diesen Stand der Sache und die wirklichen Schwierigkeiten, auf welche die vor-
urtheilsfreie Kritik am meisten im A.T., aber auch im N.T. oft genug st6Bt, den sog.
Laien zu verschweigen, ware vor allem eine nicht zu entschuldigende Unredlich-
keit und Lieblosigkeit, iiberdies auch eine augenscheinliche Unklugheit. Denn die
Folge davon wiirde bei den zahllosen Kirchengenossen, die nun einmal von Zwei-
feln in Betreff der Bibel ergriffen sind, keine andere sein, als ein totales Misstrauen
gegen ihre Glaubhaftigkeit und der Entschluss, sie vollig unberiihrt zu lassen und
zur Seite zu schieben als ein Buch, in dem man nirgends sicheren Grund findet.?

Rothes Zuversicht, die intellektuelle Redlichkeit der historischen Kritik mit der
individuellen Frommigkeit in Einklang zu bringen, macht die Kritik zu mehr als
nur einer theologischen Methode. Sie wird in Rothes Vision Teil eines Programms
aufgeklarter Frommigkeit. Er fand darin Nachahmer. In einem gegenwartigen For-
schungsprojekt untersuchen wir dank der Unterstiitzung der DFG in Miinchen
die Zeitschrift Christliche Welt, die fiir den Protestantismus zumindest in der Zeit
des deutschen Kaiserreichs bis zum Ersten Weltkrieg von Bedeutung war. Es ist
eindriicklich zu sehen, wie viele Beitragende aus der akademischen Theologie die
Ertrage der historischen Kritik breitenwirksam einem groBen und scheinbar inter-
essierten Publikum nahebringen wollten. Sie verbanden individuelle Religiositat
und wissenschaftliche Kritik.

9 RICHARD ROTHE, Heilige Schrift, in: ders., Zur Dogmatik, Gotha 1863, 121-356, 355.



24 Jorg Lauster

Die andere Seite gab es jedoch auch - das ist der zweite Aspekt. Die Kritik
stieB neben ihrer iiberwiegend positiven Aufnahme auch auf Skepsis, nicht nur
bei frommen Gemiitern, sondern sogar unter den Exegeten selbst. Ein besonders
interessanter Fall ist Julius Wellhausen. Wellhausen ist mit seinen Forschungen
zur Geschichte, Religionsgeschichte und Literaturgeschichte Israels bis heute eine
der Lichtgestalten der alttestamentlichen Wissenschaft. Dieser GroBmeister histo-
rischer Kritik war natiirlich nicht gegen die Kritik, er meinte jedoch, fiir sich fest-
stellen zu miissen, dass seine Einsichten nicht mit den Interessen einer Ausbildung
des kirchlichen Nachwuchses zusammenpassen. Er bat darum, an die philosophi-
sche Fakultat versetzt zu werden.!® Dank der von Rudolf Smend herausgegebenen
Edition der Briefe Wellhausens konnen wir die historisch-kritische Methode auch
auf Wellhausen selbst anwenden und den Mythos etwas zurechtstutzen. Wellhau-
sen musste, wie es ihm nun mal aus Berlin aufgetragen war, nach Jahren des
Privatdozentendaseins eine Professur in Greifswald annehmen. Fir einen histo-
risch arbeitenden Mann wie ihn war das zu jener Zeit nicht der gliicklichste Ort. Im
Ubrigen, wer von uns saB nicht selbst schon in Fakultitsratssitzungen, wo wir uns
eine Versetzung in eine andere Fakultét oder gar auf den Mond gewiinscht hatten.
Man muss aus Wellhausens Versetzungsgesuch nicht zwingend die prinzipielle Un-
vertraglichkeit der historischen Kritik mit der Theologie ableiten. Bemerkenswert
ist, dass sein Fall aber genau so verstanden wurde. Fiir die Kritiker der historischen
Kritik und ihrer vermeintlich verderblichen Auswirkungen in Theologie und Kir-
che war und ist Wellhausen ein gefundenes Fressen. Aber selbst kluge Mdnner wie
Paul Tillich und in seinem Gefolge spater der beriihmte Religionssoziologe Peter L.
Berger nahmen die causa Wellhausen zum Anlass, die historische Kritik heiliger
Schriften zu einem unerhorten Sonderfall zu machen. Berger sprach bei den histo-
risch-kritisch arbeitenden Exegeten an den theologischen Fakultiaten des 19. Jahr-
hunderts von dem »geschichtlich bis dahin unerhorten Sonderfall von Gelehrten
[...], die einerseits offiziell als Vertreter einer religiosen Tradition anerkannt waren,
andererseits aber einen kognitiven Apparat von groBer kritischer Scharfe gegen die
heiligen Schriften eben dieser Tradition einsetzten.«!! In dem Mythos Wellhausen
bricht die theologische Urangst vor den destruktiven Kraften der historischen Kritik
auf, die an den Ereignissen um David Friedrich StrauB so deutlich wurde. Die Sorge,
dass die Kritik das Ansehen und den religiosen Wert der heiligen Schriften auflose,
ist darum aus der modernen Theologiegeschichte nicht wegzudenken.

Fiir die skeptische Stimmung gegeniiber der Kritik innerhalb der Theologie
spricht schlieBlich einer der berithmtesten Beitrage zum Thema. Ernst Troeltschs
programmatischer Aufsatz Ueber historische und dogmatische Methode in der Theo-
logie aus dem Jahr 1898 ist eine der klarsten theologischen Positionierungen fiir

10 Vgl dazu den Brief an den preuBischen Kultusminister: JuLius WELLHAUSEN, Briefe. Hg.
von Rudolf Smend in Zusammenarbeit mit Peter Porzig und Reinhard Miiller, Tiibingen
2013, 98f. (Brief Nr. 121).

11 PETER L. BERGER, Der Zwang zur Héresie. Religion in der pluralistischen Gesellschaft,
Freiburg 1992, 70.



Licht und Staunen 25

die historische Kritik. Eine Religion kann ihre Werturteile nicht isoliert féllen,
sondern muss sie vor den argumentativen Standards ihrer Zeit verantworten, um
Plausibilitdt und damit Geltung erlangen zu konnen. Troeltschs Gegenspieler, die
Anhéanger der von ihm so betitelten dogmatischen Methode, pochten jedoch auf
die unmittelbare Selbstvergegenwirtigung dieser Geltungskraft im Bewusstsein
der Glaubenden, ganz unabhingig von Argumenten und historischer Einsicht.
Troeltschs Schrift ist nicht nur wegen seiner eigenen Positionierung interessant,
auch die Haltung seiner Gegner ist aufschlussreich. In ihr tritt die Strategie der
dogmatischen Selbstimmunisierung zutage. Die gottliche Offenbarung geschieht
ihrem Wesen nach unverfiigbar, sie ist darum auch unabhangig von allem, was
historische Kritik erreichen kann.

Diese Haltung, mit der Troeltsch schon um 1900 rang, brach sich in der anti-
historischen Revolution in der Theologie in den Zwanzigerjahren des 20. Jahrhun-
derts Bahn. Die von Troeltsch so betitelte dogmatische Methode gewinnt drittens
in der Wort-Gottes-Theologie fiir wenigstens eine Generation die Oberhand. Die
Wort-Gottes-Theologie hat das Interesse an der Bibel gewiss befordert und damit
auch die Exegese aufgewertet. Aber, so ein berithmtes Wort Karl Barths, »das Tor
der biblischen Texte« kann sich immer nur »von innen 6ffnen«.'? Historische Kri-
tik ist eine feine Sache, theologisch hdngt sie jedoch in der Luft. Zu den groBten
Wundern der protestantischen Theologie im 20. Jahrhundert zahlt darum, dass
eine ganze Generation von Alttestamentlern und spater auch Alttestamentlerinnen
sowohl Julius Wellhausen als auch Karl Barth zu ihren geistigen Vatern erklarten.
Nachdem man tagsiiber munter literarkritisch alles in den biblischen Biichern
sorgfaltig auseinanderseziert hatte, so dass kein Satz neben dem anderen blieb,
ruhte man nach Dienstschluss in der Gewissheit des Wortes Gottes. Theologisch
konnte diese schiedlich-friedliche Trennung langfristig kein befriedigender Status
fiir die historische Kritik sein. Es ist dies einer der Griinde, warum die theologi-
sche Ehe zwischen Barth und Bultmann nicht lange hielt, da Bultmann doch sehr
viel mehr dem Erbe des 19. Jahrhunderts verpflichtet war. Und es tiberrascht auch
nicht, dass Gerhard Ebeling nach dem Zweiten Weltkrieg die Wiederaufnahme
der Zeitschrift fiir Theologie und Kirche mit einem ebenfalls programmatischen
Aufsatz »Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode fiir die protestantische
Theologie und Kirche« erdffnete, in dem er einen Vermittlungsvorschlag zwischen
den Anliegen der historischen Kritik des 19. Jahrhunderts und der dialektischen
Theologie unterbreitete.!3

Ernst Troeltsch und Gerhard Ebeling bieten zwei bedenkenswerte Beispiele fiir
insgesamt erstaunlich seltene Versuche, die historische Kritik programmatisch in

12 KARL BARTH, Kirchliche Dogmatik 1/2, Ziirich 31945, 592.

13 Vgl. GERHARD EBELING, Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode fiir die protes-
tantische Theologie, in: ZThK 47 (1950), 1-46 (= DERs., Wort und Glaube I, Tiibingen 1960,
1-49); im Gefolge Schleiermachers rekurrierte Ebeling auf die hermeneutische Bedeutung
der historischen Kritik, die zwar nicht die Selbstdurchsetzungskraft des gottlichen Wor-
tes - darin folgte er ganz Luther und Barth - ersetzen, aber das Verstehen durch histori-
sche Plausibilisierung befordern und begleiten konne.



26 Jorg Lauster

die Theologie zu integrieren. Dass dies insgesamt so selten geschah, ist ein hochst
interessantes Indiz flir ein moglicherweise gar nicht vorhandenes Problem. In der
Tat scheint es so, dass die Exegese auch ohne eine Theologie der historischen
Kritik bestens funktioniert. Die Theologie hat in der zweiten Halfte des 20. Jahr-
hunderts eine rasante Ausdifferenzierung ihrer Disziplinen durchlaufen. Diese
Spezialisierung liegt viertens im Trend der Entwicklung modernen Wissenschaf-
ten. Die historisch-kritische Exegese ist heute bestens in Forschungsverbiinden mit
anderen historisch, philologisch oder archdologisch arbeitenden Wissenschaften
eingebunden. Dort, und nicht in den theologischen Disziplinen sitzen, so scheint
es, die wissenschaftlich interessanten Gesprachspartner. Kdme irgendwann ein-
mal die Politik auf die Idee, die staatlichen Fakultéten fiir Theologie zu schlieBen,
fanden die Exegetinnen und Exegeten und vermutlich auch unsere Kirchenhisto-
rikerinnen und Kirchenhistoriker sicher Unterschlupf in ihren Nachbarfachern.
Mit einem dhnlich glinstigen Schicksal diirften systematische Theologinnen und
Theologen und auch praktische nicht rechnen. Wissenschaftlich ist die historische
Kritik fest in den Geisteswissenschaften verankert. Gerhard Ebeling hatte in dem
erwahnten Aufsatz treffend erkannt, dass die historische Methode eigentlich kein
Problem der historischen, sondern der systematischen Theologie ist.

Ich kann als Fazit dieser Problemskizze festhalten: Die Kritik der heiligen
Schriften hat in der neueren protestantischen Theologie ab dem 19. Jahrhundert
sehr schnell und erfolgreich ein Zuhause gefunden. Allerdings - um im Bilde
des Zuhauses zu bleiben - war es alles andere als klar, wie man mit der Kritik
als neuer Mitbewohnerin im Haus der Theologie umgehen soll. Es gab von An-
fang an groBartige Versuche, sie zu integrieren, man begegnete ihr aber auch mit
feindseliger und - so etwas gibt es ja bekanntlich auch - freundlicher Indifferenz.
Die Kritik selbst wiederum richtete sich von dieser undurchsichtigen emotionalen
Stimmungslage unbekiimmert fest im Haus der Theologie ein und geht seither
ihrer Arbeit an den Texten nach. Die historische Kritik der heiligen Schriften ist
fest etabliert, sie ist wichtig, aber warum?

2. Warum und wozu treiben wir Kritik?

Warum und zu welchem Ziel betreiben wir Kritik? Kritik genieBt kulturell einen
hohen Stellenwert. Kritische Urteilskraft und umgekehrt Kritikfahigkeit sind zu
hochgeschatzten Sekundartugenden aufgestiegen, zur sozusagen zweiten Haut
moderner Menschen im Westen. Kritik als Programm hat tiefe Wurzeln. Zu ihnen
ist Friedrich Nietzsche in einem kurzen, aber sehr beriihmten Aufsatz vorgedrun-
gen: »In irgend einem abgelegenen Winkel des in zahllosen Sonnensystemen flim-
mernd ausgegossenen Weltalls gab es einmal ein Gestirn, auf dem kluge Tiere
das Erkennen erfanden. Es war die hochmiithigste und verlogenste Minute der



Licht und Staunen 27

Weltgeschichte.«!* Hochmiitig und verlogen ist diese Geburt des Erkennens, weil
sie dariiber hinwegtauscht, dass wir niemals mit Gewissheit sagen konnen, was
wir, die erkennenden Tiere, von dieser Welt wirklich wissen kénnen. Denn unsere
Sprache, unser Denken basieren auf Konventionen, tiber die wir uns im Laufe lan-
ger Kulturprozesse verstandigt haben, sie sagen nichts dariiber, was wirklich ist.
Das Pathos der Wahrheit ist, so Nietzsche, eine Liige: »Die Wahrheiten, so heift
es in einem beriihmten Satz, »sind Illusionen, von denen man vergessen hat, dass
sie welche sind.«!5

Man muss Nietzsche nicht zustimmen, aber man kann verstehen, warum ihm
eine solche Bedeutung in der Moderne zuwuchs. Uniiberbietbar klar artikuliert er
das Weltgefiihl, das aller Kritik zugrunde liegt. Ursache der Kritik ist die Irritation
uber die Ungewissheit unserer Weltzugange. Kritik wurzelt in dem Bewusstsein,
dass etwas auch ganz anders sein kdnnte, als wir meinen. Der Aufklarung kommt
das Verdienst zu, den Stier bei den Hornern gepackt zu haben. Ein Entrinnen gibt
es nur, wenn wir die Verfahren unserer Weltzuginge selbst der Kritik unterziehen.
Am konsequentesten hat dies Kant in seinen drei groBen Kritiken getan, die aber
selbst in ihrer Gesamtkomposition klar machen, dass Kritik mehr ist als Erkennt-
niskritik. Denn die Frage »Was kann ich wissen?« fithrt unaufloslich hiniiber zu
»Was soll ich tun?« und »Was darf ich hoffen?«.1¢ Kritik ist nicht nur eine philo-
sophische Anstrengung, sie wird, und darin liegt die groe Bedeutung der Aufkla-
rung, zu einer sozialen und kulturellen Haltung. Denn Kritik hinterfragt nicht nur
Denkgewohnheiten, sondern auch die daraus resultierenden gesellschaftlichen Zu-
stande.!” Vier Aspekte scheinen fiir den Zweck einer theologischen Bestimmung
der Kritik bedenkenswert.

Kritik setzt erstens an bei einem Unbehagen. Etwas stimmt nicht, oder zumin-
dest, etwas konnte nicht stimmen.'8 Kritik bleibt jedoch bei dieser Irritation nicht
stehen. Denn die Erfahrung, dass etwas nicht stimmt, ist notwendig wenigstens an
eine Ahnung gebunden, wie etwas sein sollte. Kritik hat darum immer auch eine
konstruktive Seite. Dieser Aspekt ist fiir die theologische Kritik heiliger Schriften
wichtig. Schon Schleiermacher stellte klar heraus, dass die dlteste Disziplin der
Textkritik ja nicht einfach nur fragt, was falsch ist, sondern wie es richtig sein

14 FrRIEDRICH NIETZSCHE, Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinn, in: Kriti-
sche Studienausgabe 1. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen, Berlin /
New York 1999, 875.

15 Nietzsche, Wahrheit und Liige, 881; vgl. auch GUNTER FIGAL, Verstehen - Verdacht - Kri-
tik, in: Rahel Jaeggi/Tilo Wesche (Hg.), Was ist Kritik, Frankfurt 2009, 339-352, 343.

16 IMMANUEL KANT, Kritik der reinen Vernunft 2. Werkausgabe Band IV. Hg. von Wilhelm
Weischedel, Frankfurt 142000, B833.

17 Es sind darum vor allem die Soziologie und die Sozialphilosophie, die sich heute damit
beschéftigen, was das Wesen von Kritik ist. Der von Rahel Jaeggi und Tilo Welsche heraus-
gegebene Band »Was ist Kritik?« tragt wichtige Aspekte zusammen, vgl. Jaeggi/Wesche
(Hg.), Kritik (Anm. 15).

18 Vgl. HARTMUT Rosa, Kritik der Zeitverhaltnisse. Beschleunigung und Entfremdung als
Schliisselbegriffe der Sozialkritik, in: Jaeggi/Wesche (Hg.), Kritik (Anm. 15), 23-54, 23.



28 Jorg Lauster

konnte.'® Konjekturen sind daher auch Teil der Textkritik, und das gilt im tiber-
tragenen Sinn dann fiir die Kritik als theologisches Verfahren tiberhaupt.

Was richtig und was falsch ist, steht - das ist ja das Wesen aller Kritik - nicht
fir immer und ewig in den Himmel gemalt. Es bedarf darum zweitens eines Ver-
fahrens, zu ermitteln, was richtig und was falsch ist, und dabei kommt es vor
allem darauf an, die Kriterien und MaBstdbe der Kritik durchsichtig zu machen.
Kants Vernunftkritik ist einer der imposantesten Versuche der Uberpriifung der
Kriterien der Kritik selbst.

Die Kriterienkontrolle ist drittens an den Austausch von Argumenten gebun-
den. Sie ist ein diskursives Verfahren, in dem die je eigene Auffassung der Recht-
fertigung bedarf.2° Sich auf die unmittelbar subjektive Gewissheit des eigenen
Weltzugangs zuriickzuziehen, ist eine misanthropische Kommunikationsverweige-
rung, die die Weltzugdnge anderer Menschen prinzipiell abwertet. Die Spatauslau-
fer der Frankfurter Schule haben die argumentative Diskursivitat der Kritik zwar
mit einigem Pathos, aber doch mit gutem Grund betont. Zur Wiirde des Menschen
gehort, so Rainer Forst, ein Recht auf Kritik. Gemeint ist damit, die Griinde des
Handelns rechtfertigen und damit fiir sich und andere transparent machen zu
konnen.?! Kritik erweist sich darin auch als ein Sozialverhalten, das prinzipiell
damit rechnet, in meinen je eigenen Weltzugangen durch die Weltzugange anderer
Menschen bereichert werden zu konnen.

Zur Kritik gehort schlieBlich viertens, dass sie sich auch auf sich selbst richtet.
Michel Foucault und im Anschluss an ihn Judith Butler haben diese Seite in den
gleichnamigen Aufsitzen »Was ist Kritik?« deutlich herausgearbeitet. Die Beitrage
sind im Ubrigen auch ein Indiz dafiir, dass das AuseinanderreiBen von Moderne
und Postmoderne bisweilen eine kiinstliche Ubertreibung ist. Auf dem Feld der
Kritik fiihren Foucault und Butler konsequent weiter, wozu die Kritik in der Auf-
klarung aufgebrochen war.22 Es ist nicht von der Hand zu weisen, dass die Auf-
klarung und das mit ihr aufgekommene Verstandnis von Kritik in manchem auf
halbem Wege stehen geblieben ist. Butler macht mit Foucault Kritik zu einer Cha-
rakterhaltung, zu einer Tugend, die auf die Erosion der Gewissheiten reagiert, was
Menschen wissen konnen und was nicht.23 Mit dem Verweis auf die Vernunft kann
die Kriterienfrage nicht so einfach gelost werden, denn was soll das sein: »verntiinf-
tig«? Mit luzidem Scharfsinn entlarvt Butler, dass das, was als Vernunft deklariert
wird, oftmals undurchsichtigen Konstellationen folgt, in denen Macht und Wissen
eine unselige Verbindung eingehen. Daraus gehen normative Anspriiche hervor,
die sich selbst der Kritik zu entziehen suchen. Michel Foucaults und Judith Butlers

19 Vgl. TiLo WESCHE, Reflexion, Therapie, Darstellung, Formen der Kritik, in: Jaeggi/ We-
sche (Hg.), Kritik (Anm. 15), 193-220, 203.

20 Vgl. Rosa, Zeitverhéltnisse (Anm. 18), 27-31.

21 Vgl. RAINER Forst, Der Grund der Kritik. Zum Begriff der Menschenwiirde in sozialen
Rechtfertigungsordnungen, in: Jaeggi/Wesche (Hg.), Kritik (Anm. 15), 150-164, 151.

22 Vgl. JupiTH BUTLER, Was ist Kritik? Ein Essay liber Foucaults Tugend, in: Jaeggi/Wesche,
Kritik (Anm. 15), 221-246; Michel Foucault, Was ist Kritik?, Berlin 1992.

23 Vgl. BUTLER, Kritik (Anm. 22), 225-227.



Licht und Staunen 29

Fortfiihrung fiigt dem Projekt der Kritik etwas Wesentliches hinzu: Kritik kann
nicht haltmachen vor dem je eigenen Standpunkt. Standortgebundenheit ist ein
unabanderliches Faktum unserer Weltzugange, und doch ist es kein Schicksal,
dem wir hilflos ausgeliefert sind. Kritik gibt uns reflexive Moglichkeiten an die
Hand, zu verstehen, warum wir sind, was wir sind und warum wir denken, wie wir
denken. Schon die Einsicht in diese kontingente Standortgebundenheit hilft uns,
diesen Standort unserer Weltauffassungen nicht absolutsetzen zu miissen. Ein-
sicht in Standortgebundenheit befreit zur Pluralitit mehrerer Weltauffassungen.

3. Die Kritik heiliger Schriften als theologisches
Programm

Die kleine Skizze, was mit Kritik tiberhaupt gemeint ist, sollte daran erinnern,
dass die Kritik heiliger Schriften Teil eines groBeren Programms unserer Kultur
ist. Jan Assmann hat in seinen Arbeiten zur kulturellen Erinnerungen deutlich
herausgestellt, dass sich historische Kritik als ein Verfahren etabliert hat, um sich
konstruktiv mit der Vergangenheit zu beschéftigen. Dies gilt fiir die westliche Kul-
tur. Es ist sehr erfreulich, dass dieser Kongress auch zu einem Blick liber diesen
Tellerrand hinaus verhilft.24 Die in der westlichen Theologie betriebene histori-
sche Kritik unterscheidet sich zundchst nicht von der Art, wie die Geschichts- und
Kulturwissenschaften verfahren. Darum sind - ich komme noch einmal auf diesen
Punkt zurtick - die historischen und insbesondere die exegetischen Disziplinen der
Theologie in der Wissenschaftskultur der Universitaten so gut verankert. Darum
ist die historische Kritik aber auch mit einer Reihe von Problemen konfrontiert, die
zundchst gar nichts mit der Theologie, sondern mit den gegenwartigen Rahmen-
bedingungen der Geisteswissenschaften zu tun haben. Zum Erbe des modernen
historischen Denkens gehort es auch, sich fiir die Vergangenheit als Vergangenheit
ohne Aktualisierungsabsichten zu interessieren. Hier ist ein wissenschaftlicher
Geist am Werk, der frei ist von Funktionszwdngen und etwas um seiner selbst
willen erforscht. Freie wissenschaftliche Absichtslosigkeit ist heute zu einer pro-
blematischen Kategorie geworden. Denn die Geisteswissenschaften erleben an den
westlichen Universitdten gegenwartig angespannte Zeiten. Die voranschreitende
Okonomisierung der Universititen erzeugt einen enormen Verwertungsdruck.
Wie viel historisches und philologisches Wissen, das nicht unmittelbar in System-
relevanz iibersetzt werden kann, brauchen wir, wie viel konnen wir uns leisten?
Wie wollen wir mit den Berufsmoglichkeiten von jungen Menschen umgehen,
die sich fiir diesen Weg entscheiden? Das sind Fragen, die wir in der Theologie
nicht allein 10sen konnen. Sie sind von gesellschaftlicher Relevanz und bediirfen

24 Vgl. dazu die Beitrdge von Claudia Jahnel, Predrag Dragutinovi¢ und Sonia Kwok Wong
und in Teil C. die entsprechenden Vortrage der interdisziplindren Fachgruppentreffen
unter »III. Kirchengeschichte und Religionswissenschaft/Interkulturelle Theologie«.



