e
DG

P‘} Gl \f\] S 700008

el cts)s | T

-

~—

Robin Kaiser




P

ROBIN KAISER

BewusstSein

Der Weg zum Einssein



BewusstSein - Der Weg zum Einssein

© Copyright: 2022 Robin Kaiser, Berlin.
Alle Rechte vorbehalten.

Verlag: epubli

Cover: Robin Kaiser

Lektorat: Ines Brummel, Roland Kaiser
Druck: neopubli GmbH, Berlin

E-Mail: info@robinkaiser.eu
Homepage: www.robinkaiser.eu

ISBN (print): 978-3-756552-47-4
ISBN (Ebook): 978-3-756553-58-7


mailto:info@robinkaiser.eu
http://www.robinkaiser.eu/

BewusstSein

Der Weg zum Einssein

Epubli



Dieses Buch mochte ich in
unendlichem
Dank und unendlicher Liebe meiner
Seelengefihrtin Sanju widmen.

Du verkgrperst bereits all das, woriiber
ich schreibe und bist fiir mich das
lebendige Beispiel dafiir, dass das

Finssein
ununterbrochen und bedingungslos
gelebt werden Kann. Es muss das

gottliche
Bewusstsein geben, nur schon,
weil es dich gibt.



Inhaltsverzeichnis

Personliches Vorwort

Der weglose Weg

Der Bewusstwerdungsweg

Der Kreislauf des L.ebens

Die Heldenreise

Im Spiegel des Bewusstseins

Der Schlussel der Gegenwart

Die Kunst der Selbstvergessenheit
Die Auflosung_der Vergangenheit
Schopfung aus dem Potenzialfeld
Ausdruck eines hoheren Bewusstseins
Das grolRe Geheimnis

Die Ebenen des Dienens

Die Einsicht des Herzens

Die Formidentifikation

Die Befreiung von Abhangigkeiten
Die ewige Unschuld

Die Essenz der Erfahrung

Die Uberwindung_der Trennung
In Wahrheit sein

Das Urteil und die Liebe.

Die Kunst der Inkarnation

Das unbewusste Bewusstsein

Die Gefuhlstransformation

Die Angst vor der wahren GrolSe



Vom Denken in die Wahrnehmung
Der Dank des Gottlichen

Die Illusion des Handelnden

Die Ebenen des gottlichen Willens
Einsicht in die Nichtexistenz

Das Theater des L.ebens

Die Frage eures L.ebens

Wer mochte ich sein?

Die Suche in der Sinneswelt

Das weltenschopfende Bewusstsein



Personliches Vorwort

Ich mochte dich von Herzen auf eine Bewusstseinsreise
einladen und dich auf deinem Weg aus der Getrenntheit in
das Einssein begleiten. Die Reise, die wir durch dieses
Buch gemeinsam antreten, fuhrt uns durch die Innenraume
des Universums, quer durch verschiedene
Erfahrungsebenen des menschlichen und kosmischen
Bewusstseins.

Genau genommen handelt es sich um eine Ruckreise, zu
dem einzigartigen Ort, der sich im innersten deines Wesens
verbirgt und in dem die Gesamtheit deines schopferischen
Potenzials liegt. Dieses Buch soll dazu dienen, dass du dir
selbst wieder naherkommst, dich neu entdeckst und
entwirfst und ein tieferes Verstandnis daruber gewinnst,
wie dein Leben aus dem reinen Bewusstseinsfeld geschopft
wird.

In einigen Wegetappen unserer Reise kann es sein, dass
unser bisheriges Selbst- und Weltbild fundamental infrage
gestellt oder sogar erschuttert wird und all diese Phasen
sind notwendig, damit etwas grundlegend Neues in uns
geboren werden kann.

Jedes Kapitel steht fur sich und tragt eine eigene Signatur
in einer eigenen Schwingung und dennoch sind alle Kapitel
so miteinander verwoben, dass sie sich letztlich von
verschiedenen Perspektiven dem (gleichen innersten
Bewusstseinsphanomen annahern. Beim Lesen kann es
sein, dass du durch einige der Kapitel leicht und frei fliel3t
und dir ein anderes wiederum Muhe bereitet und du dir
schwertust, die Zu Worten gewordenen
Bewusstseinsimpulse fur dich und dein Leben anzuwenden.
Es kann sein, dass sich dir erst nach mehrmaligen Lesen
eine bestimmte Einsicht und Erkenntnis offenbart, weil
viele Ausfuhrungen eine sehr hohe Informations- und
Energiedichte besitzen.

Mache dir selbst keinen Druck, wenn du einiges nicht auf



Anhieb begreifst, denn viele der im Buch verstreuten
Bewusstseinsimpulse sind uberhaupt nicht an den Verstand
gerichtet und sie zeigen sich dir als spontane, unmittelbare
Einsicht gerade dann, wenn du nicht uber sie nachdenkst.

Ich mochte dir ans Herz legen, dieses Buch nicht im
klassischen Konsumsmodus durchzulesen, sondern dich
wahrend des Lesens bereits so auf die Inhalte
einzuschwingen, dass das Lesen selbst zu Meditation und
dem inneren Nachvollzug des Geschriebenen wird.

Es liegt in deiner Hand, oder besser gesagt, in deinem
Bewusstsein, die Erkenntnissamen dieses Buches in
lebendigen Erfahrungen zu verwandeln und sie ganz
konkret auf dich und dein Leben anzuwenden, damit
unsere Reise fruchttragend ist. Alle Worte konnen nur
Wegweiser sein, und viele Worte sind bewusst
metaphorisch-bildhafter Natur, damit dir die Ubertragung
auf deinen eigenen Weg leichter fallt.

Die Inhalte dieses Buches sind durch nachtliches Schreiben
in einem erweiterten Bewusstseinszustand zu mir
gekommen und auf einer gewissen Weise bin ich nur der
Botschafter, der diese weiterreicht. Ich selbst bin Schuler
und Lernender auf dem Weg und all die wundervollen
Bewusstseinsimpulse werden auch mir in den Geist gelegt,
damit ich sie immer mehr in meinem Leben anwende. Es ist
eine innere Fuhrung meines hoheren Bewusstseins und
eine Art geistiges Team durch das ich geschult werde,
immer mehr in das Bewusstsein des Einsseins
zuruckzufinden und diesen Seinszustand zunehmend im
alltaglichen Leben wach und prasent zu halten.

Wenn in dem Buch von ,ihr“ und ,euch” die Rede ist, dann
spricht mein geistiges Team durch mich und richtet sich an
das menschliche Bewusstsein, was mich als Schreibenden
naturlich miteinschliefSt. Ich selbst bin im Laufe des
Schreibens dieses Buches durch viele intensive
Bewusstseinsschulungen gegangen und habe tiefgreifende
innere Prozesse vollzogen, um uberhaupt bereit zu sein,



dieses Buch auf die Welt zu bringen.

Meine personliche Bewusstseinsarbeit ist die Grundlage,
um all die Botschaften in Empfang zu nehmen und aus
eigener Erfahrung mochte ich dir mitteilen, dass kein
anderer Weg derart lohnenswert ist, wie der Weg nach
Innen, der sich dann vor unseren FulSen ausbreitet, wenn
wir durch das Tor im Herzen schreiten.

Eine Botschaft aus einer hoheren Bewusstseinsebene kann
nur so rein und klar ubersetzt werden, wie es die Filter des
Ubersetzers zulassen und ich habe mich bemuht, meine
eigenen Filter so zu reinigen, um dir die reinste, schonste
und klarste Form der Ubersetzung zu schenken, doch
naturlich kommt es immer noch zu Verzerrungen, solange
ich meinen eigenen Weg in das Einssein noch nicht
vollstandig abgeschlossen habe. Ich bin auf der Reise, wie
du, und bestandig dabei noch konsequenter das Einssein
des gottlichen Bewusstseins in meinem Geist zu
verwirklichen.

Sehr viele Tranen sind auf meinem eigenen Weg bereits
geflossen, und einige davon waren Tranen der Dankbarkeit
daruber, dass mir dieses wundervolle Geschenk des Lebens
und des nachtlichen Empfangens und Schreibens Teil
zuteilwurde.

Es gibt fur mich kaum etwas schoneres und wertvolleres,
als mein Bewusstsein in den gottlichen Geist zu versenken,
um aus ihm Botschaften zu empfangen und diese
weiterzureichen. Ich betrachte das Schreiben als einen
heiligen Dienst, den ich vom Gottlichen empfange, um es
dem Gottlichen, in menschlicher Form, darzubieten, damit
es seinen Weg Heim in das Einssein findet.

Die Ruckkehr in das Einssein mag leicht daher gesagt sein
und es wird sich vielleicht fur deine Ohren schon und
erstrebenswert anhoren, doch in Wahrheit ist es nichts
anderes als ein bewusster Sterbeprozess. Wenn du ein
ernsthaft Suchender bist, dann hast du bereits all die
romantischen Vorstellungen uber den Endzustand dieser
Reise abgelegt und bist dir daruber im Klaren, dass nichts



mehr aus der gewohnten Welt ubrigbleibt, wenn eine
bestimmte Schwelle im Bewusstsein uberschritten wird.
Das, wofur wir angetreten sind, ist keine kleine Sache, die
wir mal eben so nebenbei erledigen, sondern es ist das
einzige und hochste Ziel, das es auf dem Weg der
menschlichen Bewusstseinsevolution gibt. Wenn du neben
der Bewusstseinsveredelung und Vervollkommnung noch
andere, weltliche Ziele verfolgst und dieses oder jenes noch
erfahren mochtest, dann kann ich dir jetzt schon mitteilen,
dass du zwar ein Stuck des Bewusstwerdungsweg es gehen
kannst, aber diesen nicht in dir vollenden wirst. Erst, wenn
die Ruckkehr in das Einssein, der hellste Stern an deinem
inneren Firmament wird und du alles in deinem Leben, wie
ein Kompass, genauestens auf diesen inneren Stern
ausrichtest, kann die Reise auch zum Abschluss gebracht
werden.

Doch bitte gehe deinen Weg in deinem Tempo und
Rhythmus und gehe geduldig, behutsam und nachsichtig
mit dir um, denn du wirst nicht schneller vorankommen,
wenn du unter Druck zu rennen beginnst. Die inneren
Wege durch die Raume des Bewusstseins und die
Landschaften des innewohnenden Universums folgen ihren
eigenen GesetzmalSigkeiten.

Auf einer gewissen Ebene kann ich dich auf deinem
Bewusstwerdungsweg begleiten, doch letztlich begleite
dich dein eigenes Bewusstsein von innen heraus in
vollkommener Weise. Dein hoheres, bereits vollkommenes
Bewusstsein, kann die Impulse aus diesem Buch
herannehmen, um dich durch sie tiefer in dich hinein zu
fuhren, aber die Bereitschaft, die Offenheit und die
Hingabe dafur musst du aufbringen. Wenn du zwischen den
Zeilen die Stimme deines eigenen hoheren Bewusstseins
wiederentdeckst und dich an dich erinnerst, dann haben
die Worte ausgedient und ihre Funktion, als Brucke
Zwischen den  verschiedenen Bewusstseinsebenen,
erfullt.

Letztlich ist es mein Herzensanliegen, dir deine eigene



Grolse und Schonheit wieder nahezubringen und dich auf
die unendliche Fulle deiner schopferischen Gaben
aufmerksam zu machen, die du bereits in dir tragst. Dein
Bewusstsein ist eine unerschopfliche Fundgrube an inneren
Reichtumern und vielleicht graben wir auf unserer Reise
den einen oder anderen Erkenntnisschatz aus den Tiefen
der Unbewusstheit aus.

Ich selbst bin durch dieses Buch, was zu mir geflossen ist,
so reichhaltig beschenkt worden, weil ich viele der
empfangenen Impulse, das erste Mal in dieser Deutlichkeit
erkennen durfte. Das Schreiben an sich und die eigene
Bewusstseinserweiterung wahrenddessen, waren ein
unbeschreibliches gottliches Geschenk und umso grolSer ist
nun die Freude, es an dich weiterzureichen.

Wir alle sind derart vom gottlichen Geist gesegnet!

Mogest du eine wundervolle, bereichernde und erfullende
Ruckreise durch dieses Buch erleben durfen.

In herzlicher Verbundenheit, dein Reisebegleiter,

Robin Kaiser



Der weglose Weg

Der Weg der Bewusstwerdung ist ein archetypischer Pfad,
auf dem das Leben zu sich selbst hin erwacht. Dennoch ist
dieser Weg im Einzelnen nicht planbar oder vorhersehbar,
obwohl das Leben diesen Weg auf unzahlige Weise in
unzahligen Formen bereits gegangen ist. Es ist der immer
selbe Weg, den ein nach Bewusstsein strebendes Wesen
geht und dennoch wird dieser Weg stets anders erlebt und
in individueller Gangart beschritten. Dies macht die
Standortbestimmung des nicht linear, sondern spiralformig
verlaufenden Pfades schwierig, obwohl jedes Wesen in
seiner ureigensten Weise an den immer gleichen
Meilensteinen auf dem Weg der Bewusstwerdung
vorbeikommt.

Wir wollen diesen archetypischen Weg einmal im
Schnelldurchlauf mit euch gemeinsam durchschreiten, um
euch einerseits auf die Fallen wund Hindernisse,
andererseits jedoch auch auf die Meilensteine aufmerksam
zu machen. Wir skizzieren folglich einen prototypischen
Bewusstwerdungsweg und es mag sein, dass eure
einzelnen, individuellen Erfahrungen davon abweichen
oder ihr die Wegetappen in einer anderen Reihenfolge
erlebt. Lasst euch davon folglich nicht zu sehr
verunsichern.

Jeder Weg in ein hoheres Bewusstsein beginnt auf eurem
physischen Planfeld mit der aufsteigenden Realisation der
eigenen inneren Verzweiflung und der inneren
Getrenntheit. Die haufigste Initialzundung fur Bewusstsein
ist der Absturz in die Sinnlosigkeit, aus der heraus alles im
Leben in Zweifel gezogen wird.

Nur wenn das gewohnheitsmalSige Leben angezweifelt und
hinterfragt wird, ist es moglich, tiefer zu gehen, da im
Zweifel bereits der Keim einer hoheren Wahrheit verborgen



liegt.

Ihr lebt in der Zweiheit, der Dualitat, und der Zweifel lasst
euch die grofSe Zweiheit, die grofSe Trennung aller Dinge,
erkennen. Der Boden der dualen Realitat reilst unter euren
Fullen auf. Thr befindet euch im Zustand des freien Falls
und es gibt nichts Gewohntes oder Bekanntes, an dem ihr
noch festhalten konntet. Das, von dem ihr gestern noch
meintet, dass es euch Halt geben wurde, tragt euch schon
heute nicht mehr. Viele Menschen erleben sich in dieser
Phase noch als Opfer ihrer Realitat und glauben, dass sich
das Leben gegen sie gewendet hat, um ihnen einen
besonders harten Schicksalsschlag zu verpassen. Dass all
dies letztlich zur Bewusstwerdung fuhrt, kann nur
derjenige auf dieser Wegetappe bereits erahnen, der schon
einmal in dieser Weise abgesturzt ist. Die getrennte
Identitat in euch muss fallen und mit ihr geht die Welt
unter, die sich diese Identitat zeit ihres Lebens aufgebaut
hat.

Einer der ersten Meilensteine der Erkenntnis an diesem
Punkt ist die Realisation, dass man an seinen Gefuhlen
nicht stirbt und dass man auch dann fortexistiert, wenn
man sich selbst und alles andere grundlegend in Zweifel
zieht. Wer den Boden der Sinnlosigkeit gekusst hat, wird
mitbekommen, dass es doch irgendwie weitergeht, auch
wenn es zuvor aussichtslos erschien.

Der erste Meilenstein ist wie der erste Lichtpunkt am Ende
eines Tunnels, von dem lange geglaubt wurde, er fuhre nur
weiter endlos in die Dunkelheit hinein. Die Schwierigkeit
an diesem Punkt ist es, sich nicht wieder zuruckwerfen zu
lassen, weil gewisse Schichten bereits Gefallen an den
Auflosungszustanden gefunden haben, die mit dem Sprung
in die Sinnlosigkeit einhergehen. Es gibt bestimmte Ebenen
des Bewusstseins, in denen man sich selbst infrage stellen
kann, aber die meisten Menschen bleiben mit ihrem
Zweifel an der Oberflache, was nur eine oberflachliche
Veranderung nach sich zieht. In gewisser Weise ist bereits



der erste Schritt in Richtung Bewusstwerdung radikal (lat.
Radix, die Wurzel), weil es an die Wurzel geht, und es
braucht das innere Feuer der Entschlossenheit, um diesen
Schritt zu vollziehen. Die meisten Menschen leben ein
lauwarmes, mittelmalsiges Leben und schutzen sich vor den
besonders heilSen und kalten Empfindungen des Lebens.
Aber fur den Prozess der Bewusstwerdung muss die
getrennte Identitat ,weichgekocht” werden. Viele
Menschen lernen folglich an und in den ersten Etappen des
Weges mehr oder minder bewusst die Extreme der Dualitat
kennen. Und gerade weil sie diese bereits in so intensiver
Form wund manchmal auch im schnellen Wechsel
hintereinanderweg erfahren, wird ihnen das Wesen der
dualen Realitat stuckweise klarer. In dem Wechselspiel der
Dualitat werden die Grenzen des kleinen Ichs
weichgeklopft, bis es seinen inneren Grenzzaun vollstandig
aufreilSt und das Licht des kosmischen Bewusstseins das
erste Mal blitzlichtartig erscheint, um dann schnell wieder
zu verblassen. Dieser Punkt wird in vielen spirituellen
Traditionen beschrieben und wir wollen uns im Folgenden
dem aus der japanischen Zen Tradition stammenden Begriff
Satori bedienen.

Die Erfahrung des Satori ist ein kurzzeitiger
Erwachensmoment, in dem sich die Grenzen des
Bewusstseins einmalig auflosen und die Schleier der
Wahrnehmung heben, um das erste Mal einen Einblick in
das wahre Wesen allen Seins zu geben.

Ein Satori ist in etwa so, als ob der Vorhang eurer dualen
Realitat einmal kurz beiseitegeschoben wird und ein Licht
von unbeschreiblicher Schonheit das innerste Wesen
beruhrt. Auch wenn eine solche Erfahrung meist nur fur
den Bruchteil eines Moments geschieht, kann diese
Erfahrung einen weitreichenden Einfluss hinterlassen, da
sie eine Urerinnerung an den naturlichen Seinszustand
allen Lebens weckt.

Doch an genau der Stelle, an der ihr glaubt, das Ziel



bereits erreicht zu haben, beginnt der Weg wieder und er
fuhrt euch weiter in die nachste Etappe eurer
Bewusstwerdung. Es ist nicht selten, dass der Weg damit
beginnt, dass der Suchende einen Vorgeschmack auf das
bekommt, wo es einmal hingehen wird. Es ist ein
archetypisches Element, einem Suchenden zu Beginn
seiner Reise mit der Erfahrung zu beschenken, die er
haben wird, wenn er seinen Weg konsequent zu Ende geht.
Allerdings kann es zu grolsen Missverstandnissen kommen,
wenn dieses Geschenk nicht als eine Motivation fur den
Weg, sondern vielmehr als der Dbereits erreichte
Seinszustand betrachtet wird.

Oft finden noch lange nach einem Satori oder ahnlichen
Erwachensmomenten Vergleichsprozesse statt und ein
Suchender kann das Gefuhl haben, ,schon einmal weiter
gewesen” zu sein. Eine Falle, die an diesem Punkt des
Weges haufig auftaucht, ist, dass der Suchende in seinen
Vorstellungen damit beginnt, diesen Erwachensmoment
kunstlich zu reproduzieren, indem er ihn uber seine
Gedanken wiederherzustellen versucht. Viele Menschen
sind Meister darin geworden, sich spirituelle Erfahrungen
vorzustellen und ihre Vorstellungen erlauben es, sie bis zu
einem gewissen Grad auch zu erfahren. Aber all diese
Erfahrungen waren nie wahrhaftig, denn sie sind nur
innerhalb einer Vorstellungserfahrungsblase entstanden.
Wer viel Energie darauf verwenden muss, seine spirituellen
Erfahrungen zu erschaffen, und wer Angst davor hat, dass
diese Erfahrungen wieder vergehen konnten, der wird sich
hochstwahrscheinlich diese Erlebnisse und Empfindungen
nur kunstlich vorgestellt haben. Eine wahre Einsicht in das
Wesen der Natur kann nicht genommen oder ausgeloscht,
hochstens vielleicht verdeckt werden. Es ist ein weiterer
Meilenstein auf dem Weg, wenn man sich eingesteht, dass
auch die spirituellen Erfahrungen zum Teil nicht echt
gewesen sind, sondern nur aus einer Wunschvorstellung
heraus geboren wurden und eine entsprechende



Halbwertszeit besitzen.

Man erkennt die Echtheit seiner Erfahrung daran, ob man
sich nach wie vor als jemand erfahrt, der diese Erfahrung
macht, oder ob man sich in der Erfahrung vollstandig
auflost und niemand mehr zuruckbleibt, der dies hatte
erfahren konnen. Auch erkennt man die Wahrhaftigkeit
seiner Einblicke in die gottliche Natur daran, ob eine
unerschutterliche Gewissheit zuruckbleibt, dass dieses
Eine immer vorhanden sein wird, vollkommen frei davon,
wie viele Welten entstehen und vergehen. Wenn ein
hoheres Licht das eigene Bewusstsein einmal geflutet hat,
dann zweifelt das Bewusstsein eher an seiner eigenen
Existenz als an dem Sein dieses Lichtes. Mit anderen
Worten ausgedruckt, kommt jedes Wesen auf dem Weg der
Bewusstwerdung an den Punkt, dass es das Sein der
gottlichen Einheit als wahrhaftiger und tiefer begreift als
seine eigene Existenz und alles andere, was in dieser Weise
existiert. Wer an diesem Meilenstein vorbeikommt, der
kann nicht mehr zuruck, denn er ist vollstandig in den
Strom der aufstrebenden Bewusstwerdung eingetaucht.

Es gibt einige Schwellen auf dem Weg, die einen ,point of
no return” , einen Punkt ohne Ruckkehr, beinhalten, und
dennoch kann es paradoxerweise sein, dass man uber die
entsprechenden Schwellen mehrmals hinuberschreiten
muss. Eine grofRe Einsicht, die den Suchenden auf seinem
Weg immer wieder uberkommt und zugleich irritieren kann
ist die, dass Gegensatze und selbst die widerspruchlichsten
Gegebenheiten gleichzeitig parallel existieren und es keine
Realitat gibt, die einer anderen Realitat widersprechen
wurde, sondern dass alles vielmehr eine Art
Moglichkeitsraum darstellt. Diese Realisation regt zur
Integration des irdischen Erfahrungsbereiches an - und wer
diese Realisation nicht vollzieht, der kann in das
Fahrwasser geraten, alles Irdische als eine belanglose
[1lusion abzutun. Ein Suchender wird fragen: Was ist denn
nun? Ist diese Welt eine Illusion oder nicht? Und ein



Sehender wird sagen: Sie ist es und sie ist es nicht. Und
derjenige, der den Meilenstein des Moglichkeitsraumes
und des integrativen Denkens passiert hat, wird eine solche
Aussage mit einem Schmunzeln ganz genau begreifen
konnen.

Auf dem Weg der Bewusstwerdung kann es zu Etappen
kommen, in denen lange Zeit uberhaupt nichts geschieht.
Und in anderen Etappen scheint es so, als ob sich das
Vergangene standig wiederholt und der Suchende sich im
Kreis dreht, da er immer wieder Erfahrungen durchlauft,
an denen er schon mehrmals vorbeigekommen ist, ohne
dabei einen wirklichen Fortschritt zu erleben. Das Leben
stellt in diesen Fallen die Geduld des Suchenden erheblich
auf die Probe. Anstatt Wachstum zu erfahren, scheint
Stagnation der Fall zu sein, und es gibt zwei Arten, wie der
Suchende darauf reagieren kann: Er kann sich auf die
Wiese legen und tiefenentspannt den Grasern beim
Wachsen zusehen , oder er kann damit beginnen, am Gras
zu ziehen, um das Wachstum zu beschleunigen. Das
Verlangen nach spirituellem Wachstum fuhrt in manchen
Etappen des Bewusstwerdungsweges dazu, dass man
tatsachlich schneller vorankommt, aber in anderen
Etappen fuhrt genau die gleiche Vorgehensweise zu
gegenteiligen Resultaten und Erfahrungen. Etwa ab der
Mitte des Weges kommt der Suchende immer schneller
voran, je langsamer er lauft. Die  irdischen
Gesetzmalligkeiten von Wachstum gelten ab einem
gewissen Punkt der Bewusstwerdung nicht mehr, was auch
heilst, dass es moglich ist, innerhalb kurzester Zeit in der
Langsamkeit unfassbare Quantensprunge zu vollziehen.
Eine irdische Entwicklung wird vorzugsweise an der
Quantitat bemessen und wir konnen im bildhaft
parodierenden Vergleich davon sprechen, dass ein
Suchender stolz von sich behauptet, dass er jeden Tag 6
Kilometer auf seinem spirituellen Weg vorankommt. Ein
uberirdischer Weg hingegen misst sich an der Qualitat der



Erfahrung bzw. an der Erfahrungstiefe, die nicht mehr im
klassischen Sinne in Raum und Zeit verortet werden kann.
Im Irdischen gilt, dass grofSe Kraftanwendung viel bewirkt.
Im Spirituellen hingegen konnen Kleinstveranderungen
Welten bewegen. Das heilst auch, dass ein Suchender
komplett innerlich umlernen muss, wie und wodurch er die
Dinge im Bewusstsein in Bewegung bringt. Den meisten
Menschen fehlt dazu jede Form der Bedienungsanleitung,
und so bleibt die spirituelle Suche nicht mehr als ein
Tappen im Dunkeln. Doch es gibt eine Anleitung, es gibt
Wegweiser, nur die meisten Menschen entscheiden sich auf
eigene Faust loszurennen, um aus ihren eigenen
Erfahrungen zu lernen. Diese Entscheidung ist durchaus
legitim, aber sie kann auch dazu fuhren, dass der Weg

in die hochste Bestimmung in einem Herumrudern von
Versuch und Irrtum mundet und dass ein Mensch standig
die Erfahrung von dem macht, was er sich eigentlich nicht
fur sich wunscht.

Die Wegweiser, die euch euer Leben bestandig zuspielt,
konnen in den meisten Fallen nicht als solche erkannt
werden, und erst nachdem ihr den Weg gegangen seid,
erkennt ihr ruckwirkend, dass euch euer Leben immer
schon Hinweise auf eurem Bewusstwerdungsweg geliefert
hat.

Die Tragik des Lebens besteht darin, dass es nur vorwarts
gelebt und ruckwarts verstanden werden kann und dass die
Hinweisschilder erst dann vollstandig gesehen werden
konnen, wenn der Weg, auf den sie hinweisen, wahrhaftig
beschritten wird.

Jeder Mensch auf dem spirituellen Weg wird an dem
Meilenstein vorbeikommen, der ihn erkennen lasst, dass er
diesen Weg nicht allein gehen kann. Er braucht zumindest
das gottliche Bewusstsein, was ihn von innen heraus fuhrt
und leitet, um ihn aus der inneren Gefangenschaft zu
befreien. Doch viele Menschen gehen einen spirituellen
Weg und unterdrucken unbewusst die innere Fuhrung, weil



sie immer noch in dem Bewusstsein von ,ich gehe meinen
Weg” sind und dadurch blind voranschreiten. Dass dieses
»,lch” sich auf dem Weg verabschiedet, ja mehr noch, dass
der gesamte Weg uberhaupt nichts anderes zum Ziel hat,
als das kleine Ich, was diesen Weg geht, aufzulosen, ist den
wenigsten Suchenden von Beginn an bewusst. Sowohl auf
irdischer wie auch auf kosmischer Ebene um Hilfe fur den
Weg zu fragen und diese Hilfe dann auch wirklich
anzunehmen, wenn sie sich zeigt, ist ein wesentlicher
Realisationsschritt auf dem Weg der Bewusstwerdung.
Letztlich geht es immer mehr darum, ein geschlossenes
System, was sich fur ein ,Ich“ halt, zu offnen, um das
Bewusstsein, welches sich in diesem geschlossenen System
gebunden hat, wieder zu befreien. Der spirituelle Weg fuhrt
von einem verorteten, an einem Punkt in Raum und Zeit
gebundenen Bewusstsein zu jener Weite des Bewusstseins,
das Raum und Zeit umschlielSt. Zu Beginn des Weges findet
die gesamte Wahrnehmung noch aus den Augen eines
geschlossenen Systems statt, das sich im physischen
Korper verortet. Diese Wahrnehmung weitet sich uber die
Erfahrungsetappen immer mehr aus, bis sie zu einem
reinen Bewusstseinsfeld geworden ist, das sich aus allem
heraus erfahren und wahrnehmen kann. Der Suchende
schaut zu Beginn des Weges aus seinen eigenen Augen und
sieht sowohl den Weg als auch den ein oder anderen
Meilenstein und das ein oder andere Hindernis. Derjenige
hingegen, der uber die Schwelle ohne Ruckkehr einen
Grolsteil des Weges bereits hinter sich gebracht hat, schaut
aus den Augen des Weges und sieht auf sich den
Suchenden wandern. Der Suchende wird mit jedem
Meilenstein selbst zum Weg, auf dem er geht, und lost sich
als Suchender auf. Und nur ein Wesen, das selbst zum Weg
geworden ist, kann von sich sagen: ,Keiner findet den Weg
in das Himmelreich als durch mich.”

Diese Aussage kann nur aus einem Bewusstsein heraus
getroffen werden, in welchem das kleine Ich einem



universellen Bewusstsein Platz gemacht hat und der
archetypische Weg des zu sich erwachenden Lebens
ganzlich vollzogen und verkorpert wurde.

Der Weg der Bewusstwerdung endet dort, wo er begonnen
hat, namlich im physischen Korper und dem alltaglichen
Leben, blofS dass nach Abschluss des Weges der physische
Korper nicht mehr nur der physische Korper ist und der
Alltag sich zu einem Tag im All verwandelt hat. Alles ist
gleich und dennoch vollstandig anders, wenn ein Zyklus
des spirituellen Pfades abgeschlossen ist und es ist gut,
dass ein Suchender auf seinem bisherigen Weg gelernt hat,
Paradoxien in sich zu vereinen.

Der Bewusstwerdungsweg ist kreisformiger Natur und das,
was aus einem begrenzten Bewusstsein wie ein
geradliniger Weg erscheint, macht von einer hoheren
Ebene betrachtet einen Kreisbogen, sodass der Suchende
am Ende seines Weges wieder am Beginn desselben steht.
In einem Kreislauf gibt es niemanden, der weiter ware als
ein anderer, und nur innerhalb eines Rundweges bekommt
eine Aussage wie: ,Die Ersten werden die Letzten sein”
und ,die Letzten werden die Ersten sein” einen tieferen
Sinn.

Letzten Endes ist der spirituelle Weg nicht mehr und nicht
weniger als die Auflosung aller Identifikationen, in die das
reine Bewusstsein hineingeglitten ist. Doch es kann dem
Suchenden geschehen, dass nach dem Entkleiden eines
Identifikationsmantels schnell ein neues Mantelchen
ubergeworfen wird. Die weltlichen Identifikationen
aufgelost zu haben, nur um sie gegen spirituelle
Identifikationen auszutauschen, bringt den Suchenden
keinen Schritt weiter. Im Gegenteil, die spirituellen
Identifikationen und Glaubenssatze sind zum Teil noch
resistenter und festgefahrener, weil die allgemeinen
Identifikationen mit dem konventionellen Weltbild bereits
abgelegt sind und der Suchende dadurch glauben kann, der
Weisheit letzten Schluss zu kennen. Der Dogmatismus in



spirituellen Gemeinschaften und Traditionen steht dem
weltlichen Dogmatismus um nichts nach.

Sobald der Suchende eine Selbstidentifikation mit sich als
eine spirituelle Person zusammengebastelt hat, endet die
wahrhaftige Suche abrupt, obwohl es sich im Relativen
durchaus noch so anfuhlen mag, als ob es weiterhin einen
Fortschritt gabe. Auch die spirituellen Rollen und
Identifikationen mussen gelost werden und es kann sein,
dass das Erreichen dieser Etappe dadurch unterstutzt wird,
dass eine gewisse spirituelle Angebundenheit abebbt. Das
heilst, der scheinbare Ruckschritt in ein normaleres Leben
und ein alltaglicheres Bewusstsein kann, von einer hoheren
Warte aus betrachtet, tatsachlich ein Fortschritt sein, eben
weil diese Wegetappe gerade ansteht. Der spirituelle Weg
ist der Weg in die Freiheit und wer seinen Weg von
spirituellen Erfahrungen abhangig macht, der kann nicht
frei werden. Thr konnt euch also entspannen, wenn ihr
nicht das erlebt, was ihr bereits einmal erlebt habt, oder
wenn ihr nicht das erlebt, was andere einmal erlebt haben
und von dem ihr glaubt, diese Erfahrungen haben zu
mussen. Ein grofes Hindernis, an dem jeder Suchende
einmal vorbeikommt, druckt sich in Vergleichsprozessen
aus. Doch weder der Vergleich mit der eigenen
Vergangenheit noch der Vergleich mit den Erfahrungen
anderer Menschen fuhrt euch auf eurem Weg weiter.

Im Gegenteil, es kann sein, dass durch den Vergleichs-
prozess die kunstliche Wiederholung der Vergangenheit in
den eigenen Vorstellungen angeregt wird und in gehorigen
I[llusionsblasen oder Luftschlossern endet.

Manche von euch machen alles richtig, wenn sie
versuchen, die bisher beschriebenen Fallen zu umgehen.
Andere hingegen machen alles falsch, wenn sie versuchen,
die bisherigen Fallen zu umgehen oder zu vermeiden, weil
ihr Lernen und Wachstum gerade darin besteht, in sie
hineinzufallen. Thr werdet nicht wissen, zu welcher der
beiden Gruppen ihr gehort, bis ihr es erlebt. Bis dahin



moge es euch vergonnt sein, unbeschwert weiterzuleben,
um euch vom Leben zur einen oder anderen Gruppe fuhren
zu lassen. Es gibt diejenigen Menschen unter euch, die
durch Gegenwind schneller vorankommen, und diejenigen,
die eher durch den Ruckenwind wachsen, und die meisten
erfahren auf dem spirituellen Pfad, mit dem Wechsel der
Etappen, beide Windformen.

Letztlich kommt es nicht darauf an, ob ihr im Leben viel
Rucken- oder Gegenwind erfahrt, sondern wie gekonnt und
vorausschauend ihr die Segel zu setzen lernt.

Das irdische Planfeld ist darauf spezialisiert, Wesen durch
widrige Umstande zur Bewusstheit zu fuhren, weshalb fur
viele von euch das innere Wachstum am Gegenwind
gelaufig ist. Aber aus dieser Haltung heraus immer wieder
Erfahrungen des Gegenwindes und des Widerstandes zu
kreieren, nur um an ihnen wachsen zu konnen, ist auch
nicht der Weg, der in ein hoheres Bewusstsein fuhrt. Viele
Menschen erschaffen sich kunstliche Widerstande und
unnotige Hindernisse auf ihrem Weg, um sich selbst an
ihnen zu messen und zu testen. Wer immer wieder die
Erfahrungen gemacht hat, durch einen Widerstand zu
wachsen, und wer dann noch ein grolses
Wachstumsbedurfnis besitzt, der kann die Tendenz
ausbilden, sich selbst die grofsten Steine in den Weg zu
legen .

Es gibt letztlich auf dem spirituellen Weg keine anderen
Hindernisse als die, die ihr euch selbst aufgebaut habt. Ja,
mehr noch, ihr selbst seid euer grofStes Hindernis auf dem
Weg, das kleine Ich in das allumfassende Bewusstsein zu
wandeln. Es gibt nichts und niemanden, der sich euch in
den Weg stellt, und die Widerstande, die von aulsen zu
kommen scheinen, wurden erst von innen nach aulien
projiziert. Denkt immer daran, dass alle Schwierigkeiten
auf eurem spirituellen Weg durch euch zu diesen
Schwierigkeiten gemacht worden sind, weil ihr eure
inneren Bilder und Vorstellungen entsprechend nach aulsen



projiziert habt. In Wahrheit gibt es nichts, was euch von
euch selbst trennt, und all das, was den Schein der
Trennung erweckt, liegt lediglich in der vorgestellten
Realitat, nicht aber in der wahren Wirklichkeit. Es kann
euch auf eurer Suche nach euch selbst nichts geschehen,
auch wenn ihr manchmal das Gefuhl haben mogt, euch
selbst auf dem Weg zu verlieren. Verliert euch und findet
euch wieder und dann verliert euch erneut und Schicht um
Schicht schalt sich alles Unwahre von euch ab, bis die
wahre Essenz im Herzen eures Wesens ubrigbleibt. Fur die
Augen der Welt scheint es so, als ob man etwas verliert,
wenn man etwas loslasst, doch der Fortge-schrittene auf
seinem Weg erkennt, dass er in allem nur gewinnen kann.
Es gibt in diesem Sinne uberhaupt keine Abwege und
Fehler auf dem spirituellen Weg, weil letztlich alles nur
eine Erfahrung ist.

Und zum Abschluss unserer Durchgabe wollen wir euch
noch ein kleines kosmisches Geheimnis verraten:

Es gibt uberhaupt keinen spirituellen Weg, denn es gibt
grundsatzlich nichts Spirituelles, da dies bedeuten musste,
dass es hier das Spirituelle und dort vielleicht das Weltliche
geben konnte. Doch dem ist nicht so, denn ausnahmslos
alles ist spirituell. Das Leben selbst ist spirituell. Und
spirituell sein zu wollen oder etwas zu tun, um spirituell zu
sein, fuhrt das ganze Leben ad absurdum. In diesem Sinne
wunschen wir euch von Herzen ein frohes und frohliches
Weiterleben, vollig unabhangig davon, welchen Weg ihr
wabhlt.

In Liebe und Verbundenheit, die Lehrer des weglosen
Weges.



Der Bewusstwerdungswey

Die meisten Menschen gehen den Bewusstwerdungsweg,
ohne zu wissen, dass sie ihn gehen. Sie werden vom Leben
an genau die Orte, die Situationen und in die Begegnungen
gefuhrt, die der Bewusstseinsentwicklung grofStmoglich
dienen, ohne zu erkennen, dass jeder Moment ihres Lebens
genauestens auf sie und ihren Weg abgestimmt ist. Doch
wie schafft es das Leben, jede Situation exakt auf das
Bewusstsein auszurichten welches diese erlebt? Wie
konnen zwolf Menschen, die gemeinsam in einem Raum
sitzen und an der gleichen aulSseren Situation teilnehmen,
dennoch alle genau das erfahren, was ihrer individuellen
Bewusstwerdung am meisten dient?

Nichts geschieht aulSserhalb des Bewusstseins, und wenn
eine Situation von zwolf Menschen geteilt wird, gibt es
zwolf verschiedene Situationen in zwolf verschiedenen
Menschen und alle erfahren genau das , was ihrem
Bewusstsein entspricht. Durch die Projektion erlebt jedes
Wesen stets das, was ihm bestmoglich auf den Weg bringt,
weil es aus sich heraus den Weg in die Vervollkommnung
projiziert. Ist das Bewusstsein selbst wieder zum Weg
geworden, auf das es sich gesetzt hat, ist dieser Weg fur
dieses Bewusstsein abgeschlossen. Diejenigen, die nicht
wissen, dass das Leben sie auf dem Weg der
Bewusstwerdung fuhrt und dass sie jede Lebenssituation
aus dem Bewusstsein heraus erschaffen, konnen nicht
anders, als den Weg zu gehen, den das Leben fur sie
vorsieht. Ohne es zu wissen, folgen sie in jedem Moment
dem, was ihrem Bewusstsein entspricht. Diejenigen, die
hingegen wissen, dass das Leben sie mit jeder
Erfahrungssequenz weiter auf den Weg der
Bewusstwerdung ruft, konnen diesem Ruf folgen, oder auch
nicht. Wer ohne es zu wissen den Bewusstwerdungsweg
geht, hat keine Entscheidung daruber, ob und wie er ihn
geht, doch je mehr ein Bewusstsein weils, dass es einem



spirituellen Pfad folgt, desto weitreichender werden die
eigenstandigen Entscheidungen fur den eingeschlagenen
Weg werden. Wenn das Leben den Weg fur einen Menschen
wahlt, ohne dass er diesen als seinen eigenen Weg erkennt
und er immer wieder in Situationen gerat, von denen er
glaubt, er habe sich diese nicht fur sich erschaffen, dann
kann davon ausgegangen werden, dass gerade diese
Situation vom Leben passgenau auf das jeweilige
Bewusstsein zugeschnitten ist. Vom eigenen Weg
abzuweichen geht nur dann, wenn man den
Bewusstwerdungsweg im Wissen geht, dass man ihn geht.
Dies macht den gesamten Bereich der Spiritualitat zu einer
sehr heiklen und manchmal auch ambivalenten Reise, weil
der Grad der Auswirkung der eigenen Entscheidung und
der Eigenverantwortlichkeit selten uberschaut werden
kann. Doch ab dem Moment, ab dem der eigene Wille mit
einer Entscheidung einsetzt, die ein Bewusstsein potenziell
vom Weg abbringen konnte, setzt das Leben wieder ein und
beschrankt die bewusste Einflussnahme auf den Plan des
hoheren Bewusstwerdungswegs. Die Seele des Menschen,
die sein gesamtes Leben vollstandig uberschaut, greift
immer dann starker in das Leben ein, wenn er es aus sich
heraus nicht zu fuhren oder zu lenken versteht. Dies sorgt
dafur, dass ein Mensch immer wieder in Situationen gerat,
von denen er glaubt, er habe sie nicht fur sich gewollt oder
manifestiert. Doch je hoher das eigene Bewusstsein uber
die zusammenhangenden Lebenswege ist, desto mehr
Gestaltungsspielraum gibt die Seele dem inkarnierten
Menschen. Freiheit besteht folglich nicht darin,
irgendeinen Weg zu wahlen, der einem gerade beliebt,
sondern sich frei fur exakt den Weg zu entscheiden, der von
der Seele vorhergesehen ist. Je mehr ihr euch so
entscheidet, wie eure Seele sich fur euch entscheiden
wurde, desto grofSer wird eure Entscheidungsfreiheit. Eine
Seele, die erkennt, dass ihr inkarnierter Erfahrungstrager
keinen blassen Schimmer hat, dass er sich auf dem
Bewusstwerdungsweg befindet, bezieht ihn nicht direkt in



den Seelenplan mit ein und sorgt gerade deshalb dafur,
dass er sein Leben weiterhin in der Erfullung des
vorhergesehenen Planes fuhrt.

Ihr habt euch fur einen sehr besonderen und kosmisch
einmaligen = Bewusstwerdungsweg in Form  einer
Inkarnation auf einer physischen
Bewusstseinsverdichtungsebene entschieden, und mit
eurer Entscheidung habt ihr grolse Teile der wesentlichen
Entscheidungen uber euer Leben in ein hoheres
Bewusstsein verlagert. Die wesentlichen Punkte eures
Lebens werden fur euch auf seelischer Ebene miteinander
verwoben, um sich euch als Lebensweg vor die Fulle zu
legen.

Eine grolle Besonderheit eurer Bewusstseinsvervoll-
kommnung verbirgt sich hinter dem Begriff Freiheit. Es
gibt in der Schopfung unzahlige Universen. Dabei hat jedes
Universum nicht nur seine eigenen
Erfahrungsschwerpunkte, sondern das Bewusstsein lernt
sich in jedem Universum durch andere Mechanismen und
energetische Qualitaten selbst zu vervollkommnen. Das von
euch gewahlte Universum steht unter der Uberschrift: Mut
zur Freiheit - und es geht in diesem Raum der Schopfung
primar darum, Neues zu lernen, eigene Entscheidungen zu
treffen und frei fur sich einen Weg zur wahlen. Um eine
Distanz zur Einheit allen Seins aufzubauen, braucht es Mut
zur Freiheit und Mut zum Weg ins Ungewisse.

Eure Welt hat es mit einer bestimmten Form der
eigenstandigen Freiheit der Wahl sehr weit gebracht, doch
ihr habt die Freiheit der irdischen Entscheidung
eingetauscht in euer Mitbestimmungsrecht auf der
seelischen Planebene. Dadurch, dass ihr einen
eigenstandigen, getrennten Weg fur euch selber wahlt,
eroffnet sich in dem Bereich eine bestimmte Form von
Freiheit und ein anderer Aspekt der Freiheit wurde auf die
seelische Ebene verlagert, von der aus ihr euch selbst auf
dem Weg der Bewusstwerdung lenkt. Da ihr mit dem freien
Willen sehr experimentierfreudig, um nicht zu sagen



selbstzerstorerisch umgegangen seid, haben hohere
Ebenen eures multidimensionalen Seins die Verantwortung
fur euren Weg ubernommen, was sich zum Teil fur euch so
anfuhlen mag, als ob das Leben euch Dinge beschert, die
nichts mit euch zu tun hatten. Gerade dann, wenn ihr etwas
erlebt, von dem ihr meint, es habe nichts mit euch und
eurer Wahl zu tun, konnt ihr davon ausgehen, dass die Wahl
fur die Situation von einer anderen Ebene eures Selbst
veranlasst wurde, um euch letztlich wieder auf euren Weg
zu bringen. Haufig ist es schwierig, aus der inkarnierten
Perspektive einzusehen, weshalb die Seele diese oder jene
Entscheidung trifft, um euch mit dieser oder jener
Erfahrungssequenz zu beschenken. Doch im Nachhinein
wird euch stets das offenbart, wofur diese Erfahrungen
dienlich waren. Je vertrauensvoller ihr euer Leben lebt,
ohne euch mit eurem getrennten Eigenwillen in die
seelischen Entscheidungen einzumischen, desto leichter,
freudvoller und bewusster wird euer Leben. Von hochster
Ebene aus betrachtet ist es nicht moglich, dass ihr von
eurem Weg abweicht, denn jede Abweichung ist bereits Teil
eures Weges, die mit in die Entscheidungen eurer Seele
eingerechnet worden ist. Es gibt nichts in eurem Leben,
was die seelische Ebene eures Bewusstseins nicht
uberblicken konnte, und weil sie weils, was noch auf euch
zukommen wird, schickt sie euch Erfahrungen in
bestmoglicher Vorbereitung auf das, was kommt.

Der sich immer mehr selbstbeschleunigende
Bewusstwerdungsweg ist eine Vorbereitung auf eine Zeit,
in der jeder Funke Bewusstheit essenziell wichtig fur euch
und euren Weg sein wird. Eure Bewusstheit wird in
bestimmten Schwellenphasen der Entwicklung gewogen,
und jedes Gramm kann das Zunglein an der Waage sein, um
in den nachsthoheren Zyklus aufgenommen zu werden.
Einige menschliche Seelen sind mit dem, was sie
ureigentlich durch die Inkarnation lernen wollten, im
Verzug, was dazu fuhrt, dass sich bestimmte Lebensthemen
anstauen und euch gegenwartig in geballter Intensitat



entgegenkommen. Eure Seele jubiliert gleichermalSen,
wenn ihr lacht oder weint, und fur sie sind Tranen der
Freude gleichermalSsen wertvoll wie Tranen des Schmerzes,
welil sie in allem eine wertvolle Lebenslektion sieht.

In einer hoheren Bewusstseinsebene kann aus jeder
Erfahrung etwas Wertvolles und Bereicherndes gewonnen
werden und selbst die schwerwiegendsten Erfahrungen
verwandeln sich in zutiefst wertvolle Erfahrungsschatze.
Auch wenn sich die Seele bestimmte Erfahrungswunsche
und Lernziele mit in die Inkarnation genommen hat, so
kann sie doch aus allen moglichen Erfahrungen etwas
zutiefst Wertvolles gewinnen. Sein Leben ganz in den
Strom der Seele zu stellen und es von der hochsten
Bewusstseinsebene fuhren zu lassen, bedeutet sich selbst
immer mehr zuruckzunehmen, um das, was geschehen soll,
geschehen zu lassen. Durch das Loslassen, Seinlassen und
Freilassen wird das Leben ganz von selbst, auf naturliche
Weise, in die Bahnen des hoheren Bewusstseins
gelenkt.

Bewusstwerden wollen ist ein Paradoxon, denn ihr konnt
nicht nicht den Weg gehen, der eurem Bewusstsein
entspricht. Die Frage ist nur, von welcher Ebene des
Bewusstseins ihr die Erfahrungen eures Lebens projiziert
und von welcher Ebene ihr sie betrachtet.

In jeder Situation erfahrt sich das Leben aus allen
moglichen Perspektiven und Betrachtungswinkeln und es
ist im Rahmen eurer Freiheit, dem Leben durch euer
Bewusstsein eine weitere Perspektive auf sich selbst zu
schenken. So, wie ihr aufgrund euren Entscheidungen auf
eine Situation in eurer Perspektive seht, so sieht das Leben
alle Perspektiven aus allen in dieser Situation
teilnehmenden Wesensformen gleichzeitig. Es schaut durch
die Augen von zwolf Menschen und erfahrt damit zwolf
Sichtweisen auf sich selbst. Jetzt ist es aber so, dass das
Leben nicht nur die menschliche Bewusstseinsperspektive,
sondern ebenfalls alle anderen Bewusstseinsweisen, von
allen anderen lebendigen Wesen und Dingen, miterfahrt.



Ihr beschenkt das Leben mit der menschlichen Sicht auf
sich selbst und jeder Baum, jeder Kafer, ja jeder Stein
beschenkt das Leben mit der Wahrnehmungsweise, die
seiner Lebensform entspricht. Stellt euch einmal eine
gewohnliche irdische Situation vor wund versucht
nachzuempfinden, wie viele Wesensformen an dieser
Situation teilnehmen und dem Leben durch die eigenen
Erfahrungs- und Sichtweisen einen Einblick in sich selbst
bescheren.

Euer Bewusstwerdungsweg wird euch uber eure eigene
Perspektive hinaus in den Raum der Wahrnehmung fuhren,
aus dem ihr alle Betrachtungsweisen aller Organismen
gleichzeitig in eurem Bewusstsein erfahren konnt. Stellt
euch einmal das Mal3 an innerer Freiheit vor, das sich euch
eroffnet, wenn ihr in eurem Bewusstsein zwischen all
diesen verschiedenen Erfahrungsarten und
Betrachtungsweisen wahlen konnt, ohne auf eine
Sichtweise beschrankt zu sein.

Eure Seele ist in standiger Kommunikation mit den hoheren
Ebenen von all den Wesensformen, die euch auf eurer
Ebene begegnen, und sie alle tauschen sich wertfrei uber
die verschiedenen Erfahrungsweisen aus. Wie erlebt sich
das Leben durch das Nervensystem eines Tieres, eines
Baumes oder eines kristallinen Minerals?

Eine hohere Wirklichkeit errechnet sich immer aus der
Summe aller Erfahrungsweisen aller Wesensformen und in
einer hoheren Ebene des Bewusstseins werden alle
Sichtweisen gleichermafllen miteinander verwoben, sodass
sich das Leben durch die Vielzahl der Erfahrungsformen
harmonisch spiegeln kann. Jeder Organismus ist wie ein
Auge, durch das das Leben in die Existenz hineinschaut,
um eine Betrachtungsweise seiner selbst zu gewinnen.
Euer Bewusstwerdungsweg fuhrt euch in die
Betrachtungsweise hinein, die das Leben liebt. Je
bewusster ihr etwas betrachtet, desto mehr Liebe stromt
durch eure Wahrnehmung und desto mehr liebt es das
Leben, sich selbst durch euch zu erfahren. Auch wenn das



