JUDITH ROSEN

BONIFATIUS

DER EUROPAISCHE
HEILIGE




.
h
==
=
=
El
a

T e —

VERBUM DOMINI
MANET IN AETERNUM




Die Statue des heiligen Bonifatius vor dem Stadtschloss in Fulda.



JUDITH ROSEN

BONIFATIUS

DER EUROPAISCHE
HEILIGE

wbg Theiss






Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iber www.dnb.de abrufbar.

Das Werk ist in allen seinen Teilen urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung ist ohne Zustimmung des
Verlags unzuléssig. Das gilt inshesondere fiir Vervielfaltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und die
Einspeicherung in und Verarbeitung durch elektronische Systeme.

whbg Theiss ist ein Imprint der wbg.

© 2022 by whg (Wissenschaftliche Buchgesellschaft), Darmstadt

Die Herausgabe des Werkes wurde durch die Vereinsmitglieder der whg ermoglicht.
Lektorat: Nathalie Méller-Titel, Hamburg

Satz: Arnold & Domnick, Leipzig

Gedruckt auf sdurefreiem und alterungsbestandigem Papier

Besuchen Sie uns im Internet: www.whg-wissenverbindet.de

ISBN 978-3-8062-4503-5

Elektronisch sind folgende Ausgaben erhltlich:
eBook (PDF): ISBN 978-3-8062-4529-5
eBook (epub): ISBN 978-3-8062-4530-1


http://www.dnb.de/
http://www.wbg-wissenverbindet.de/

Buch lesen

Innentitel
Inhaltsverzeichnis
Informationen zum Buch
Informationen zur Autorin

Impressum



Inhaltsverzeichnis

Vorwort

»Liebhaber der Schonheit«

l. Leben auf der Insel

Die Heimat

Landschaften der Kindheit
Klosterjahre

Il. Leben auf dem Kontinent

Abenteuer Mission

Ein Bund fiirs Leben

Eine »kluge Biene« in Germanien
Romischer Ritterschlag

Bewahrungsprobe in Hessen und Thiiringen
Ein Angelsachse in Bayern und Rom

Ill. Das sanfte Antlitz der Mission

Bonifatius und die Frauen

Eadburg von Thanet - eine geistliche Institution
Charismatische Frauen: Bugga - Lioba - Walburga
Das Kreuz mit der Moral




IV. Reformen und Riickschlige
Konziliare Politik

Widerstand

Spate Liebe und Enttduschung
Bis zum bitteren Ende

V. Leben aus dem Wort
Praktische Theologie
Wurzeln der Spiritualitat
Priifsteine der Spiritualitat
Der »Gute Hirte«

VL. Ein »europaischer« Heiliger
Von heiligen Leichen, Streit und Wundern
Vom Heiligen zum »Ampelménnchen«

Vil. Anhang

Dank

Ein Leben in Daten
Anmerkungen
Quellen und Literatur
Bildnachweis




»S0 musst du Nachsicht mit meinen Fehlern haben.«
Bonifatius an die Abtissin Bugga, Brief 27

Vorwort

Das Kreuz ragt in den Himmel. Es schmiegt sich in die rechte Armbeuge des
Mannes, der den Ehrennamen »Apostel der Deutschen« bekam. Aufrecht
und unerschiitterlich steht der bronzene Bonifatius mit wallendem Haar
und langem Gewand auf dem gleichnamigen Platz vor dem Barockschloss
in Fulda. »Im Kreuz ist Heil, im Kreuz ist Leben, im Kreuz ist Hofftnung« -
der Ruf der Litanei vom Leiden Jesu drangt sich in den Sinn. Bonifatius hat
daran geglaubt und sein Leben in den Dienst des Kreuzes gestellt, bis er am
5. Juni 754 in der Nihe des friesischen Dokkum ermordet wurde.

In der linken Hand der Statue liegt aufgeschlagen die Heilige Schrift, die
der Angelsachse aus Exeter seinen Betrachtern entgegenhilt. Sie war das
Herzstiick seiner Mission auf dem Kontinent und der Kompass in seinem
tiber achtzigjahrigen Leben. Die Geste der Statue erinnert an das
Bekehrungserlebnis des Augustinus: »Nimm und lies«, forderte eine Stimme
den spéteren Kirchenvater auf, als er unruhig im Garten seines Maildnder
Anwesens hin- und herlief. Er gehorchte und las ein Wort des Apostels
Paulus, das ihm endgiiltig die Tiir zum christlichen Glauben und zu einer
geistlichen Weltkarriere aufstiefs.

Das etwa fiinf Meter hohe Bonifatius-Kunstwerk stammt von dem
deutschen Bildhauer Johann Werner Henschel (1782-1850). Zehn Jahre
arbeitete er an der Statue. Noch ldnger, 15 Jahre, benétigte die Biirgerschaft
Fuldas, um das etwa drei Tonnen schwere Ensemble zu finanzieren. Von den
8000 Talern Gesamtsumme schulterten die Biirger und Biirgerinnen
bescheidene 500 Gulden. Den Restbetrag spendeten der bayerische Konig
Ludwig I, etliche protestantische Fiirsten, Adelshiduser sowie die Stadte



Ingolstadt, Passau, VohenstraufS und Bayreuth. 1842 wurde die
Monumentalstatue endlich eingeweiht.

Es war das imposanteste Denkmal, das die Einwohner dem Patron ihrer
Stadt und Didzese setzten. Denn Bonifatius war der geistliche Vater des
Klosters Fulda, das sein bayerischer Schiiler Sturmi in seinem Auftrag 744
grilndete und das er sehr liebte.i' In der Abteikirche St. Salvator fand er auf
eigenen Wunsch sein Grab. Seit 1712 wolbt sich tiber der historischen
Grablege in der Krypta der barocke St.-Salvator-Dom, Begegnungsstatte der
deutschen Bischofe, die seit 1867 ihre jahrliche Herbsttagung in Fulda
abhalten.



ot
Sl

o

o, | TN
T =t=i .\.l—r—.- iy |
(Bl al . i l\l.-'.{. ¥

i




Das Grab des heiligen Bonifatius in der Krypta des Hohen Doms zu Fulda.

Eine Inschrift des Sockels, auf dem die wuchtige Bonifatius-Statue ruht,
erinnert: Verbum domini manet in aeternum — »Das Wort des Herrn bleibt
in Ewigkeit«, so wie die Erinnerung an Bonifatius, seinen dienenden
Apostel. Papst Zacharias lobte ihn 744 in einem Brief: Der Heilige Geist
habe ihn wie den Apostel Paulus und dessen Schiiler Barnabas zur Predigt
bei den Heiden auserwihlt (Brief 57). Der Ehrentitel » Apostel« ist universal.
Vor diesem Hintergrund verengt die spdtere Bezeichnung »Apostel der
Deutschen« das Wirken und die Ausstrahlung des Bonifatius, zumal er nicht
der erste und einzige Missionar in den »deutschen« Gebieten warlJ Das
Apostolat des ehemaligen Monchs, Lehrers, Diplomaten und Abts im
Kloster Nursling bei Southampton hatte europiische Dimensionen, die bis
in die Gegenwart nachwirken. Mithilfe angelsichsischer Missionare und
Missionarinnen hat Bonifatius die Bindung zwischen seiner Heimat und
dem Kontinent vertieft. Auf den Spuren seines Landsmanns Willibrord
missionierte er unter den Friesen in den heutigen Niederlanden, griindete
und reformierte Kloster und Bistiimer in Thiiringen, Hessen und Bayern.
Das tat der Kirchenpolitiker in Absprache mit dem Papst, und er half
mafdgeblich mit, nordlich der Alpen eine romorientierte Landeskirche
aufzubauen und den Einfluss des Adels auf den Episkopat zu schwéchen. Zu



Recht gilt er daher als »Baumeister des christlichen Europa«, so der
Bonifatius-Biograph Lutz von Padberg. Vor allem Bonifatius verkdrpere
»den Ubergang von der Phase der Mission in einer religionsgeographisch
noch zersplitterten Zeit zu jener der Christianisierung, welche die Kirche zu
dem Fundament eines einheitlichen Europa werden lassen sollte«.s' Seine
beeindruckende Bautdtigkeit und sein Nachleben machen Bonifatius zu
einem europdischen, vielleicht sogar zum ersten gesamteuropdischen
Heiligen, was angemessener erscheint als sein spaterer unhistorischer
Beiname » Apostel der Deutschen«.

Der Missionsbischof war ein tief im Glauben verwurzelter Grenzginger,
eine Personlichkeit zwischen den Welten, zwischen der Antike und dem
friihen Mittelalter. Er stellte die Weichen fiir die Transformation der
spatantiken Kirche zur frankischen Reichskirche, und er ist auch ein Beweis
dafiir, dass Umbruchzeiten herausragende Personlichkeiten hervorbringen.

Was sich so leicht als Erfolgsgeschichte liest, war ein schwerer Weg,
gepflastert mit bitteren Riickschldgen. Sein grof3es Ziel, die Bekehrung der
Sachsen, hat Bonifatius nicht verwirklicht. So monumental, fast
furchteinfl6fend die Bonifatius-Statue von Fulda den Menschen
entgegentritt, so wenig triftt sie das Selbstverstdndnis des Heiligen. Der um
die 1,90 Meter grofie, mit einer kriftigen Statur gesegnete Bonifatius war ein
Zweifler, der sich und seine Leistungen infrage stellte. Sein iiberfeines
Gewissen lief$ ihn standig griibeln, ob es ihm wegen seiner Siinden nach
dem Tod vergdnnt sei, in der ewigen Anschauung Gottes zu leben. Die Sorge
steigerte sich zu einer Angstlichkeit, die in seinen Briefen durchschimmert.
Obwohl er Freundschaften pflegte und sich um seine Freunde und
Freundinnen kiimmerte, belastete ihn Einsamkeit — eine Einsamkeit, die das
Leben in der Fremde noch verstirkte. Neben dem Gebet und der Bibel
waren seine Brieffreundschaften sein Rettungsanker, der ihm die
peregrinatio erleichterte. Er liebte den intellektuellen Austausch, das Spiel
mit den Worten und einen gepflegten bilderreichen Stil. Ein grofies
theologisches Werk hat er nicht hinterlassen. Sein Charisma lag in der
Verkiindigung, in der Fahigkeit, Menschen fiir den christlichen Glauben zu
begeistern; seine Begabungen &uflerten sich in Organisations- und
Reformfreude. Wer gegen Glaubenswahrheiten, die Kirchendisziplin oder
die christliche Moral verstief3, konnte die raue und unerbittliche Seite des



Missionsbischofs erleben. Seine Konsequenz und sein Bemiihen um
Wahrhaftigkeit trugen ihm nicht nur Freunde ein.

Bonifatius’ Personlichkeit vereint widerspriichliche Facetten, was ihn
umso inspirierender macht. Sollten sich seine Gegner aus der frankischen
Elite und im Episkopat am Ende seines Lebens dariiber gefreut haben, dass
der lastige Mahner im kirchenpolitischen Abseits stand, demonstrierte
ihnen dieser ein letztes Mal seine Unabhéngigkeit. Er kehrte zu den Friesen
zuriick, dorthin, wo seine Berufung zum Missionar ihren Anfang
genommen hatte. Im Riickblick scheint fiir Bonifatius die Kirchenpolitik mit
all ihren Fallstricken die Pflicht gewesen zu sein, die Mission aber die Kiir.
So tat er am Ende seines Lebens das, was jedem Menschen vergonnt sein
sollte und ein franzdsisches Sprichwort auf den Punkt bringt: On revient
toujours a ses premiéres amours — oder weniger poetisch auf Deutsch: »Alte
Liebe rostet nicht«.



NREICH,
EIT DES BONIFAT

i Bistum
i Bistumsgriindung durch Bonifatius
Bistum durch Bonifatius reformiert




»Weisheit siegt liber Bosheit.«
Bonifatius an den Jiingling Nithard, Brief 9

»Liebhaber der Schonheit«

Die Morderbande pliinderte das Lager und raftte, was ihr in die Hande fiel.x
Hastig schnappten die Rauber die schweren Kisten und trugen sie zu den
Schiffen der Ermordeten am Ufer der Boorne, eines kleinen Flusses unweit
von Dokkum in der heutigen niederldndischen Provinz Friesland. An Bord
befanden sich Proviant und einige Gefifle mit Wein. Gierig begannen die
Miénner zu trinken, als ob sie sich fiir den Hohepunkt ihres Beutezugs, die
Verteilung der geraubten Kostbarkeiten, stirken wollten. Als der Zeitpunkt
nahte, disziplinierte sich die Horde und fing an zu beraten, wie viel jedem
von ihnen zustehe. Die Verhandlungen waren von kurzer Dauer. Gier und
Neid siegten, und die Mdnner droschen aufeinander ein. Nur wenige
iberlebten das Gemetzel. Die Sieger o6ftneten die Kisten und wihnten sich
schon im Gold- und Silbersegen. Doch der Schatz, den sie entdeckten, war
von anderer Natur: Biicher und Reliquien lagen vor ihnen. Es war der
Seelenschatz des Bonifatius, seine geistliche Wegzehrung, der treue Begleiter
seiner Missionsreisen, der Wichter seiner Seele und die unverbriichliche
Verbindung zum Himmel.

Bevor er im Herbst 753 von Mainz aus zu seiner letzten Missionsreise zu
den Friesen aufbrach, hatte Bonifatius seinen bischéflichen Nachfolger Lul
in Mainz gebeten: »Und leg in meine Biicherkiste auch ein Leintuch bei,
darin mein zermiirbter Leib eingehiillt werden kann.«:' Der Greis spiirte
seinen nahen Tod, hatte er doch die damalige Lebenserwartung schon weit
ibertroffen. Seine Reisebibliothek umfasste etwa 20 bis 25 Werke. Herz des
frommen Vademecum war die Heilige Schrift. Ob der Missionsbischof sie als
Gesamtwerk oder nur in Teilabschriften mit sich fiihrte, ist nicht sicher.



Uberliefert ist, dass er seine Brieffreunde und Briefreundinnen aus der
angelsdchsischen Heimat mehrfach gebeten hat, fiir ihn biblische Texte
abschreiben zu lassen und auf den Kontinent zu schicken. Ab und an
revanchierte er sich mit »Spriichen«. So entschuldigte er sich einmal bei der
angelsichsischen Abtissin Bugga: »Wegen der Zusammenstellung von
Spriichen, um die du gebeten hast, so musst du Nachsicht haben mit meinen
Fehlern, denn wegen driangender Arbeit und fortwahrender Reisen habe ich
das, was du wiinschtest, noch nicht vollstindig niedergeschrieben; sobald
ich aber damit fertig bin, werde ich Sorge tragen, es in die Hdande Deiner
Liebden zu senden.«s/ Der Abtissin ging es nicht viel anders als ihrem
Briefpartner. In einem Schreiben aus dem Jahr 720 bedauerte Bugga, sie
habe »die Martyrerakten, um deren Zusendung du mich gebeten hast«, noch
nicht erhalten.s' 735 bat Bonifatius seinen ehemaligen Schiiler Abt Duddo,
der ihm wohl bei der Abfassung seiner Grammatik geholfen hatte und
dessen Kloster unbekannt ist,s ihn mit Abschriften, »vor allem mit den
geistlichen der heiligen Viter«, zu stirken. Seinen Wunsch begriindete er:
»Weil bekanntlich eine geistliche Lehrschrift ein Lehrmeister derer ist,
welche die Heilige Schrift lesen, so bitte ich dich, den mir fehlenden Teil der
Schrift iiber den Apostel Paulus zuzusenden, um meine Gottesgelehrtheit zu
fordern; ich habe namlich nur tiber zwei seiner Briefe Lehrschriften, tiber
den an die Romer und den ersten an die Korinther.« Der selbst in
fortgeschrittenem Alter wissbegierige Gelehrte ging noch einen Schritt
weiter: »Ebenso wollen wir, wenn es dir recht ist, es beide miteinander so
halten, dass du den Auftrag gibst, was du in deinem Klosterarchiv findest
und deiner Meinung nach fiir mich von Nutzen ist, aber deines Erachtens
mir unbekannt und nicht schriftlich zur Hand ist, mir dann mitzuteilen wie
ein getreuer Sohn seinem unwissenden Vater.« Auch an kirchenrechtlichen
Abhandlungen war der bildungsbeflissene »Vater« interessiert, weil er als
Bischof Recht sprach. In einem besonderen Fall sollte ihm Abt Duddo
Amtshilfe leisten. Sie betraf eine EheschliefSung zwischen einem Paten und
einer Patin, die vermutlich miteinander verwandt waren. Der Mitbruder
wurde beauftragt, das kanonische Eherecht zu studieren und Bonifatius
umfassend zu unterrichten. Seinen wissenschaftlichen Anspruch hielt der
Gelehrte auch in der Fremde aufrecht.s

Mit hoher Wahrscheinlichkeit begleiteten Bonifatius die Lehrbiicher des
Alten Testaments, der Unzial-Kodex mit den sechs Biichern der Propheten,



das Neue Testament und die Petrusbriefe. Liturgische Werke wie
Sakramentar, Lektionar, Passionale und vermutlich ein Psalter kamen hinzu.
Bibelkommentare, Schriften der Kirchenviter und kirchenrechtliche
Literatur vervollstindigten die theologische Handbibliothek.z

Wie existentiell das Studium der Bibel fiir Bonifatius war, hatte er
716/717 dem jungen Nithard anvertraut, mit dem ihn eine enge
Freundschaft verband.s' In seinem iltesten {iberlieferten Brief fragt er den
Mitbruder: »Was wird von jungen Leuten in angemessenerer

Weise erstrebt oder von alten Ménnern schlieSlich einsichtiger besessen
als die Kenntnis der heiligen Schriften?« Denn sie lenkt ohne Zwischenfall
»das Schiff unserer Seele« durch bedrohliches Unwetter, damit sie ihr Ziel,
das Paradies, erreicht. »Weisheit siegt tiber Bosheit«, fahrt der Lehrmeister
fort und bekennt: »Diese habe ich von Jugend an geliebt und gesucht, und
ich bin ein Liebhaber ihrer Schonheit geworden.« Vor der Weisheit der Bibel
verblassen irdische Kostbarkeiten, »sei es im Glanz von Gold und Silber, sei
es in der Buntheit glitzernder Edelsteine oder im Genuss luxuridser Speisen
und dem Kauf feiner Kleidung«.

Alles vergeht. Nur die Weisheit der Heiligen Schrift iiberdauert die Zeit.
Daher erwartet Bonifatius zufolge die Jager irdischer Giiter ein qualvolles
Schicksal in der Unterwelt: »Und aus diesem Grunde legen sich, wie man
weifl, simtliche habgierigen Goldsucher fern von den Wissenschaften, vom
Heiligen enttduscht niedergeschlagen auf die Lauer und haben die leicht
zerreiflfenden Netze der Spinnen ausgespannt, die Nichtiges fangen wie
leeren Wind oder Staub. Denn nach dem Psalmisten sammeln sie Schitze,
wissen aber nicht, fiir wen sie diese zusammenraffen. Und wenn der Scherge
des verhassten Pluto, ich meine den Tod, mit blutigen Zahnen grausam
knirschend an der Schwelle bellt, dann werden sie zitternd und von jedem
gottlichen Beistand verlassen, plotzlich ihre kostbare Seele und zugleich den
triigerischen Schatz, dem sie habgierig Tag und Nacht voll Unruhe dienstbar
waren, fallen lassen und einbiiflen, und danach treten sie, von teuflischen
Hinden fortgerissen, ein in die verriegelten Tore der Unterwelt, um ewige
Strafen zu verbiiflen.« Der Asket Bonifatius kannte offensichtlich die
Verfiihrungskraft des Konsums und glaubte, ihr nur mit Hollenangst
beikommen zu konnen. Im Riickblick muten seine Worte fast prophetisch
an. Fast 50 Jahre vor seinem Tod im Jahr 754 scheint er im Brief an Nithard
sein Urteil iiber seine raffgierigen Morder bereits gefallt zu haben.s



Wer der Besitzer der spirituellen Juwelen war, wussten die
Bischofsmdrder wohl nicht. Sie wussten auch nicht, dass Biicher nicht nur
immaterielle Kostbarkeiten waren, sondern damals auch Wertgegenstinde.
Wiitend warfen sie Biicher und Reliquienbehilter ins Gebiisch, zerstreuten
sie auf den Feldern, begruben sie im Dickicht der Siimpfe oder schleppten
sie in ihre Verstecke. So beschrieb der Mainzer Presbyter Willibald, der
Autor der altesten Bonifatius-Vita, das Schicksal der geistlichen
Handbibliothek.is/ Dem Priester angelsdachsischer Herkunft, der an der
Mainzer Kirche St. Viktor wirkte,11' hatten die Bischofe Lul von Mainz und
Megingoz von Wiirzburg den Auftrag gegeben, eine Lebensbeschreibung des
Bonifatius zu verfassen. Willibald folgte dem literarischen Geschmack
seiner Zeit und seines geistlichen Standes und schrieb eine hagiographische
Biographie. Bonifatius’ vita, virtus (Tugend), pietas (Frommigkeit) und
abstinentia (Enthaltsamkeit) sollten den kiinftigen Lesern als exemplum
dienen, um ihr Leben zu vervollkommnen.i2! Denn schon zu Lebzeiten
stand der Missionsbischof im Ruf der Heiligkeit. Unter diesem Blickwinkel
war sein gewaltsamer Tod und der seiner Begleiter mehr als ein
Kapitalverbrechen: Die Missionare hatten das Martyrium erlitten, die Krone
der absoluten Nachfolge Christi erkdmpft, und der grofite Kampfer unter
ihnen war Bonifatius.

Jahrhunderte spéter werden Historiker und Theologen zweifeln, ob der
Tod bei Dokkum ein Martyrertod war. Dabei wird nicht das
Glaubenszeugnis der Ermordeten infrage gestellt, sondern das Motiv der
Morder. Starb Bonifatius aus »Glaubenshass« der Friesen, ist er unter die
Martyrer zu rechnen. Doch das Gebaren der Morderbande in Willibalds
ausfiihrlicher Darstellung legt ein anderes Motiv nahe: Habgier. Das
Beutemachen iibertrumpfte etwaige religiose Griinde.is' Da Bonifatius auf
seiner letzten Missionsreise starb, als er die vornehmste christliche Pflicht,
die Glaubensverbreitung, erfiillte, machte ihn dies nicht nur in Willibalds
Augen zu einem verehrungswiirdigen Blutzeugen. Nicht diskutiert hat der
Hagiograph den Umstand, dass es unter den friesischen Banden auch
»christliche« Ganoven gab.\us

Doch die Auszeichnung martys wurde Bonifatius sofort zugebilligt.
Fortan wurden die Ereignisse im irdischen Leben des Verstorbenen
himmlisch gedeutet. Sdmtliche Biicher seien gefunden worden, berichtete
Willibald und fiigte sogleich eine Erkldrung des erstaunlichen Erfolgs an:



»Doch wurden sie durch die Gnade des allmachtigen Gottes sowie durch die
Fiirbitte des heiligen Bonifatius, des hohen Bischofs und Mairtyrers, nach
Verlauf langer Zeit unverletzt und unversehrt gefunden und von den
einzelnen Findern in das Haus zuriickgesandt, in dem sie noch bis zum
heutigen Tag liegen.«us' Die wiedergefundenen Schriften begriindeten eine
Tradition, welche die drei Handschriften im Fuldaer Domschatz unter die
Besitztiimer des Heiligen rechnet.is Aber wie fast alle »Traditionen« ist auch
diese umstritten. Aus Willibalds Worten lassen sich mehrere Erklarungen
herauslesen: Ehrliche Finder konnen auf Gottes Lohn hoftfen. Gegenstéinde,
die Bonifatius besessen hat, strahlen seine Heiligkeit aus. Sie tiberdauern
den natiirlichen Verfall und sind Grundstock der einsetzenden Verehrung
seiner Reliquien.

Als die Riauber den Missionar erschlugen, forderten sie Gott heraus,
davon ist der Biograph tiberzeugt. Willibald zufolge haben die Christen drei
Tage nach dem tddlichen Uberfall »ein gewaltiges Heer« aufgestellt, und als
»Krieger der zukiinftigen Rache« drangen sie in das »Land der
Ungldubigen« ein, brachten ihnen eine »verheerende Niederlage« bei und
machten die Fliehenden »in gewaltigem Metzeln« nieder. Die
Uberlebenden, »Frauen, Kinder, Knechte und Migde der Gotzenanbeter,
wurden als Beute in die Heimatorte der Sieger verschleppt. Was Bonifatius
als Missionar versagt geblieben war, die Bekehrung der Friesen, habe die
Angst vor dem gottlichen Strafgericht schliefflich bei den Uberlebenden der
Strafexpedition erreicht, so Willibald. Der Gerechtigkeit war
augenscheinlich Geniige getan. Sie hatte die christliche Lehre der
Barmherzigkeit in den Hintergrund gedrangt. Der Mord an Bonifatius und
seinen Gefdhrten war der Anlass fiir einen Religionskrieg. Die Gewalt kann
nicht im Sinn des Mannes gewesen sein, der im Angesicht des Todes die
Minner, die ihn und seine Briider begleiteten, ermahnt haben soll, ihre
Waffen ruhen zu lassen: »Lasst ab, Médnner, vom Kampf, tut Krieg und
Schlacht ab, denn das wahre Zeugnis der Heiligen Schrift lehrt uns, nicht
Boses mit Bosem, sondern sogar Boses mit Gutem zu vergelten.«iz Der
Bibelkundige und Verehrer des Paulus zitierte dessen Ersten Brief an die
Thessalonicher 5,15.

Selbst wenn Willibald seinem Helden die Worte in den Mund gelegt hat,
um ihn - wohl auch Luls Wunsch entsprechend - als Mairtyrer und
Idealheiligen zu stilisieren, spricht der Tenor der Bonifatius-Briefe fiir einen



friedfertigen, liebenswiirdigen Menschen, der aber auch einmal schroff sein
konnte. Obwohl er durchaus zu rigorosen Missionsmethoden wie der
Zerstorung paganer Kultstitten greifen konnte, hat er keine Gewalt im
Namen Gottes gegen storrische Vielgotterverehrer propagiert. Denn er war
der »Liebhaber des wahrhaften Glanzes der Schonheit, nimlich der Weisheit
Gottes, die glinzender ist als Gold, stattlicher als Silber, feuriger als
Karfunkelstein, weifler als Bergkristall und kostbarer als Topas«.is' Seine
Liebe zur Weisheit und sein Bildungsdurst bewahrten ihn auch vor
kultureller Engstirnigkeit. Die Vermittlung christlicher Werte gehorte
ebenso zu seinem Missionsauftrag wie zu seinem bischoflichen
Selbstverstindnis. Das eine war die Verkiindigung des Wort Gottes, das
andere eine iiberzeugende christliche Lebensfithrung und das dritte Element
die Humanisierung von Gesellschaft und Kultur - ein Anspruch, der allen
Kulturen galt und gilt.



»Uber das Gute unseres Volkes [der Angelsachsen] und seinen Ruhm
empfinden wir Freude und Jubel, aber liber seine Siinden und das, was man ihm
vorwirft, Kummer und Schmerz.«

Bonifatius an den Priester Herefrid, Brief 74

l. Leben auf der Insel

Die Heimat

Britannien, die Heimat des Wynfreth-Bonifatius kam erstmals in den Jahren
55 und 54 v. Chr. in ndhere Berithrung mit Rom. Gaius Iulius Caesar
liberquerte zweimal den Armelkanal, um jenseits des Meeres seine
Eroberungen in Gallien fortzusetzen und zu sichern. Ihn argerte, »dass in
fast allen gallischen Feldziigen unsere Feinde von dort Unterstiitzung
bekommen hatten«.i Die Kriegshilfe hatten Kelten geleistet, die auf der
Insel in zahlreiche selbststindige Volkerschaften zerfielen. Aufler der
Strafexpedition  interessierten @~ die = Romer  die  florierenden
Handelsbeziehungen zwischen Siidbritannien und Gallien und vor allem das
Zinnvorkommen, das die Forschung inzwischen auf der Insel St. Michael’s
Mount in Cornwall und auf der Halbinsel Mount Batten bei Plymouth
lokalisiert.2

Grofle Erfolge fielen dem Eroberer Caesar nicht zu, und es dauerte fast
ein Jahrhundert, bis sich Kaiser Claudius 43 n. Chr. entschloss, Britannien
zu erobern und die Insel den Provinzen des Imperium Romanum
einzuverleiben. Unter seinem Oberbefehl nahm der Feldherr Aulus Plautius
den gesamten Siiden der Insel ein. In den folgenden Jahren hatten die
Romer mit wachsendem Widerstand zu kidmpfen. Kaiser Nero (54-68)
betrieb die Besetzung von Wales, wiahrend Boudicca, die Konigin der Icener,



eine Revolte gegen die romischen Besatzer anfithrte. Nachdem ihre Mannen
Camulodunum (Colchester) und Londinium (London) verwistet hatten,
verlie3 sie das Kriegsgliick, und die Romer gewannen die Oberhand. Thre
militirische Uberlegenheit und Hartnickigkeit fithrten die Eroberer
schliefllich 84 n. Chr. unter dem Oberbefehl des Gnaeus Iulius Agricola zum
Sieg. In der Entscheidungsschlacht am Mons Graupius im siidlichen
Caledonia, dem heutigen Schottland, brachen sie endgiiltig den Widerstand
der Kaledonier.s' Nordengland und weitere Gebiete bis zum schottischen
Hochland fielen an Rom.

Die Linie zwischen der Tyne-Miindung und dem Solway Firth wurde die
Nordgrenze der Provinz Britannia, die Kaiser Hadrian (117-138) mit dem
Hadrianswall schiitzte. Sein Nachfolger Antoninus Pius (138-161) schob die
Grenze weiter vor und errichtete zwischen Firth of Forth und Firth of Clyde
gegen Schottland den Antoninuswall. Doch scheiterte er, den Siiden
Schottlands auf Dauer zu erobern.s Im Siiden der Insel schritt die
Romanisierung voran, zu der Militdr und Zivilverwaltung, Handelsverkehr
und Kulturaustausch beitrugen. In diesem Prozess spielten auch Christen
und Christinnen eine Rolle. Die literarischen Hinweise bei den
Kirchenschriftstellern Tertullian und Origenes zu Beginn des 3.
Jahrhunderts, denen die Forschung oft die Glaubwiirdigkeit abgesprochen
hat,s/ werden inzwischen durch archédologische Zeugnisse bestitigt.s

Im 4. Jahrhundert, nach der sogenannten Konstantinischen Wende,
nahmen auch Bischofe aus Britannien an den Synoden teil.z Fiir das Konzil
von Arles 314 sind drei britannische Bischofe belegt. 325 wird die erste
sicher bezeugte Kirche in Colchester errichtet.s' Das Christentum verbreitete
sich zunédchst in der Oberschicht. Der Vater des Patricius, des spiteren
irischen Nationalheiligen Patrick, gehorte nach dessen Aussage in seiner
Confessio dem Dekurionenstand an und hatte sich zum Diakon weihen
lassen. Nach einer turbulenten Jugend, die ihn nach Irland gefiihrt hatte,
kehrte Patricius auf eigenen Wunsch, vielleicht als Bischof, auf die Insel
zuriick. Er begann mit einer Mission, die er vor allem mit
Klostergriindungen festigte. Patricius soll etwa 30 Jahre lang bis zu seinem
Tod 461 oder 491 auf der Insel gewirkt haben.s

Das Verhiltnis zwischen Vielgotterverehrern und Christen blieb
gespannt. Obwohl Kaiser Theodosius 391/2 das Christentum de facto zur



Staatsreligion erhoben hatte, iiberlebte der Gotterglaube in britannischen
Nischen bis ins Mittelalter.

Bevor sich Magnus Maximus, der Oberbefehlshaber der romischen
Truppen in Britannien, im Frithjahr 383 zum Kaiser ausrufen lief3, empfing
er die Taufe. In einem Brief an Papst Siricius bekannte er sich als treuer
Beschiitzer des christlichen Glaubens.io' Als sich in der ersten Halfte des 5.
Jahrhunderts die Hiresie des aus Britannien oder Irland stammenden
Laienmonchs Pelagius verbreitete, schickte Papst Coelestin 1. 429 auf
Veranlassung des Diakons Palladius die Bischdfe Germanus von Auxerre
und Lupus von Troyes iiber das Meer..u/ Es war wohl derselbe Palladius, den
Papst Coelestin I. 431 als »ersten Bischof« zu den Schotten genannten Iren,
sandte.i2' Er diirfte Angehoriger der Palladii gewesen sein, die im 5. und 6.
Jahrhundert zu den vornehmen wund reichen galloromischen
Senatorenfamilien gehdrten. Auch spater kamen aus der Familie mehrere
Bischofe.is! Pelagius und seine Anhédnger hatten Unruhe unter den Christen
geschiirt und deren Einheit gefdhrdet, weil sie die Erbstindenlehre und die
Theologie der gottlichen Gnade ablehnten - beides anerkannte Lehren ihres
Zeitgenossen Augustinus von Hippo. Mitte des 5. Jahrhunderts eilten
Germanus und ein Bischof Severus den britischen Christen ein zweites Mal
zu Hilfe.us Auch ein weiterer Gegner des strengen Pelagianismus, Faustus,
der spitere Bischof von Riez in der Provence, stammte aus Britannien.

Der britische Historiker George M. Trevelyan urteilte in seiner
Geschichte Englands: »Die christliche Eroberung der Insel bedeutete die
Riickkehr der mediterranen Kultur in einer neuen Form und mit einer
neuen Botschaft. [...] Christentum bedeutete auch die Ruckkehr der
Bildung auf die Insel und unter den Barbaren der Beginn einer politischen
und gesetzlichen Zivilisation, die auf den Fihigkeiten von Lesen und
Schreiben im praktischen lateinischen Alphabet griindete. Christentum
sprach auch von ungew6hnlichen Dingen, die dem nordischen Geist vollig
fremd und zum groflen Teil auch dem antiken romischen Geist fremd
waren.«is

Die Umwilzungen, die Britannien im 5. und 6. Jahrhundert erlebte; das
Ende der romischen Herrschaft 409/410, das Kaiser Honorius mit einem
freiwilligen Truppenabzug besiegelte, waren in der Geschichte der Insel ein
tiefer Einschnitt. In das politische Vakuum drangen sichsische Teilvolker
aus dem nordlichen Germanien: Angeln von der Unterelbe, Sachsen aus



Nordelbien und Jiiten von der Halbinsel Jutland, zudem vielleicht Friesen.\s
Im Verlauf des 5. Jahrhunderts unterjochten sie trotz erbitterten
Widerstands die kelto-romische Bevolkerung und bildeten Konigreiche.
Literarisches Relikt der politischen Wirren ist die Artus-Legende, die den
Widerstandswillen der einheimischen Bevolkerung fiir alle Zeit verewigt
hat. Realpolitisch hatte mit Ausklang des 5. Jahrhunderts die germanisch-
angelsachsische Geschichte Britanniens begonnen. Sie sollte Jahrhunderte
andauern, bis 1066 die Normannen das Ruder {ibernahmen.iz

Die angelsachsischen Kolonisatoren bedringten auch das Christentum,
ohne es jedoch vollig zum Verschwinden zu bringen. An die tiberlebenden
Glaubenszellen konnten erste Missionsvorstofie ankniipfen, die im 6.
Jahrhundert von Gallien aus wieder einsetzten. Ein Missionsstiitzpunkt war
das Kloster Iona vor der Westkiiste Schottlands, das der heilige Columban
563 gegriindet hatte. Die irischen Monche verschrieben sich der Bekehrung
der schottischen Pikten, missionierten aber auch im angelsdchsischen in den
nordlichen Gebieten Stidenglands.1s

Einen Schub erhielt die Christianisierung, als Papst Gregor der Grofle
die Insel remissionieren wollte und 596/597 Augustinus, den Prior des
romischen Andreasklosters, mit etwa 40 Monchen nach Britannien sandte.
Inzwischen verstanden sich die Angeln, Sachsen und Jiiten mehr und mehr
als »grofie Volkerschaft der Englinder«.io/ Aethelberht, Konig von Kent
(Cantia), der mit der frankischen Christin Bertha verheiratet war,
unterstiitzte den in Gallien geweihten Augustinus. Dem britischen
Althistoriker Peter Brown zufolge war Aethelberht ein Herrscher, »der
entschlossen war, jeden Vorteil - einschliefllich einer neuen Religion - zur
Aufrechterhaltung seines eigenen Stils hegemonialer Oberherrschaft zu
nutzen«.z2o' Bertha, die Tochter des Merowingerkonigs Charibert 1., soll es
gewesen sein, die Papst Gregor zur angelsichsischen Mission veranlasst
hat.zi' Thre Eltern hatten die Zustimmung zu ihrer Heirat mit dem noch
heidnischen Konig nur unter der Bedingung gegeben, dass sie der
frankische Bischof Liudhard begleiten und sie am angelsdchsischen
Konigshof ihren Glauben ausiiben durfte.2 In der Nahe des Hofes befand
sich seit romischer Zeit eine Kirche des heiligen Martin von Tours, die sie
regelmaflig zum Gebet aufsuchtelzs' Berthas Einfluss und Augustinus’
erfolgreiche Missionsarbeit veranlassten Konig Aethelberht, sich taufen zu
lassen. Adlige und Untertanen taten es ihm gleich.bsl Bei seiner ersten



Begegnung mit Augustinus hatte er noch auf einem Treffen im Freien
beharrt, weil er die angeblich magischen Krafte der Missionare fiirchtete.2s

Bertha hatte die Erwartungen erfiillt, welche die Kirche an Christinnen
stellte, die Nichtchristen heirateten. »Gemischte Ehen« wurden nur
akzeptiert, weil die christliche Ehefrau die Moglichkeit bekam, ihren Mann
zu bekehren, also den Glauben zu verbreiten.zs' Diese Erwartung hatte Papst
Bonifaz V. (619-625) in einem Brief an Konigin Aedilberga, die Tochter
Aethelberhts und Berthas und Gemahlin des northumbrischen Konigs
Edwin ausgedriickt. Beda Venerabilis hat den Brief spater nach einem ersten
papstlichen Brief an Edwin in voller Linge in seine Kirchengeschichte
aufgenommen.»z' Mit einem abgewandelten Bibelzitat ermahnte Bonifaz die
Herrscherin: »Ein ungldaubiger Mann wird durch eine gldubige Frau gerettet
werden« (1 Kor 7,16; 1 Petr 3,1). Unter diesen Vorzeichen war Bertha eine
vorbildliche christliche Ehefrau und Familienmissionarin, deren Mission ins
Land ausstrahlte.

Mit Aethelberhts Hilfe verwandelte der inzwischen zum Erzbischof
aufgestiegene Augustinus eine Vorgangerkirche zu seiner Kathedralkirche
von Canterbury. Unterstiitzung leistete auch Bischof Syagrius von Autun. Er
pflegte enge Beziehungen zur maichtigen merowingischen Konigin
Brunchildis, die im Briefwechsel mit Papst Gregor stand. Nach dessen Plan
sollten den Metropolen London und York jeweils zwolf Bistiimer zugeordnet
werden. Riickschldge blieben nicht aus. Zwistigkeiten zwischen den
einzelnen Konigsherrschaften trugen eine Mitverantwortung an dieser
Entwicklung. Nach Aethelberhts Taufe wurde Kent zum Zentrum und
Ausgangspunkt der Mission. Doch lief der Herrscher die
Monchsgemeinschaft nicht aus den Augen. Seine Uberwachung
beeintrichtigte die Pline Papst Gregors, die Bistiimer aus der romischen
Zeit wiederzubeleben.s' Als Aethelberht im Jahr 616 starb, waren Kent und
das benachbarte Essex christlich geworden.2s' Doch eine pagane Gegenwehr
schmailerte die missionarischen Erfolge. Sein Nachfolger Konig Raedwald
von Ostanglien nahm trotz seiner Taufe eine polytheistische Haltung ein. In
einem Heiligtum lief$ er zwei Altdre errichten, einen christlichen und einen
fiir heidnische Opferiss Dass die Mission fortgesetzt werden konnte,
verdankte sich Konig Edwin, der seit 617 iiber Northumbrien herrschte. Am
Osterfest 627 empfing er unter Aedilbergas Einfluss die Taufe. Seinem
Beispiel folgte wiederum eine Reihe von Granden und Klienten. Das



