




Die Statue des heiligen Bonifatius vor dem Stadtschloss in Fulda.







Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über www.dnb.de abrufbar.

Das Werk ist in allen seinen Teilen urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne Zustimmung des
Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die
Einspeicherung in und Verarbeitung durch elektronische Systeme.

wbg Theiss ist ein Imprint der wbg.

© 2022 by wbg (Wissenschaftliche Buchgesellschaft), Darmstadt
Die Herausgabe des Werkes wurde durch die Vereinsmitglieder der wbg ermöglicht.
Lektorat: Nathalie Möller-Titel, Hamburg
Satz: Arnold & Domnick, Leipzig
Gedruckt auf säurefreiem und alterungsbeständigem Papier

Besuchen Sie uns im Internet: www.wbg-wissenverbindet.de

ISBN 978-3-8062-4503-5

Elektronisch sind folgende Ausgaben erhältlich:
eBook (PDF): ISBN 978-3-8062-4529-5
eBook (epub): ISBN 978-3-8062-4530-1

http://www.dnb.de/
http://www.wbg-wissenverbindet.de/


Menü

Buch lesen

Innentitel

Inhaltsverzeichnis

Informationen zum Buch

Informationen zur Autorin

Impressum



Inhaltsverzeichnis

Vorwort

»Liebhaber der Schönheit«

I. Leben auf der Insel
Die Heimat
Landschaften der Kindheit
Klosterjahre

II. Leben auf dem Kontinent
Abenteuer Mission
Ein Bund fürs Leben
Eine »kluge Biene« in Germanien
Römischer Ritterschlag
Bewährungsprobe in Hessen und Thüringen
Ein Angelsachse in Bayern und Rom

III. Das sanfte Antlitz der Mission
Bonifatius und die Frauen
Eadburg von Thanet – eine geistliche Institution
Charismatische Frauen: Bu�a – Lioba – Walburga
Das Kreuz mit der Moral



IV. Reformen und Rückschläge
Konziliare Politik
Widerstand
Späte Liebe und Enttäuschung
Bis zum bitteren Ende

V. Leben aus dem Wort
Praktische Theologie
Wurzeln der Spiritualität
Prüfsteine der Spiritualität
Der »Gute Hirte«

VI. Ein »europäischer« Heiliger
Von heiligen Leichen, Streit und Wundern
Vom Heiligen zum »Ampelmännchen«

VII. Anhang
Dank
Ein Leben in Daten
Anmerkungen
Quellen und Literatur
Bildnachweis



»So musst du Nachsicht mit meinen Fehlern haben.«
Bonifatius an die Äbtissin Bu�a, Brief 27

Vorwort

Das Kreuz ragt in den Himmel. Es schmiegt sich in die rechte Armbeuge des

Mannes, der den Ehrennamen »Apostel der Deutschen« bekam. Aufrecht

und unerschütterlich steht der bronzene Bonifatius mit wallendem Haar

und langem Gewand auf dem gleichnamigen Platz vor dem Barockschloss

in Fulda. »Im Kreuz ist Heil, im Kreuz ist Leben, im Kreuz ist Hoffnung« –

der Ruf der Litanei vom Leiden Jesu drängt sich in den Sinn. Bonifatius hat

daran geglaubt und sein Leben in den Dienst des Kreuzes gestellt, bis er am

5. Juni 754 in der Nähe des friesischen Dokkum ermordet wurde.

In der linken Hand der Statue liegt aufgeschlagen die Heilige Schri, die

der Angelsachse aus Exeter seinen Betrachtern entgegenhält. Sie war das

Herzstück seiner Mission auf dem Kontinent und der Kompass in seinem

über achtzigjährigen Leben. Die Geste der Statue erinnert an das

Bekehrungserlebnis des Augustinus: »Nimm und lies«, forderte eine Stimme

den späteren Kirchenvater auf, als er unruhig im Garten seines Mailänder

Anwesens hin- und herlief. Er gehorchte und las ein Wort des Apostels

Paulus, das ihm endgültig die Tür zum christlichen Glauben und zu einer

geistlichen Weltkarriere aufstieß.

Das etwa fünf Meter hohe Bonifatius-Kunstwerk stammt von dem

deutschen Bildhauer Johann Werner Henschel (1782–1850). Zehn Jahre

arbeitete er an der Statue. Noch länger, 15 Jahre, benötigte die Bürgerscha

Fuldas, um das etwa drei Tonnen schwere Ensemble zu �nanzieren. Von den

8000 Talern Gesamtsumme schulterten die Bürger und Bürgerinnen

bescheidene 500 Gulden. Den Restbetrag spendeten der bayerische König

Ludwig I., etliche protestantische Fürsten, Adelshäuser sowie die Städte



Ingolstadt, Passau, Vohenstrauß und Bayreuth. 1842 wurde die

Monumentalstatue endlich eingeweiht.

Es war das imposanteste Denkmal, das die Einwohner dem Patron ihrer

Stadt und Diözese setzten. Denn Bonifatius war der geistliche Vater des

Klosters Fulda, das sein bayerischer Schüler Sturmi in seinem Aurag 744

gründete und das er sehr liebte. 1  In der Abteikirche St. Salvator fand er auf

eigenen Wunsch sein Grab. Seit 1712 wölbt sich über der historischen

Grablege in der Krypta der barocke St.-Salvator-Dom, Begegnungsstätte der

deutschen Bischöfe, die seit 1867 ihre jährliche Herbsttagung in Fulda

abhalten.





Das Grab des heiligen Bonifatius in der Krypta des Hohen Doms zu Fulda.

Eine Inschri des Sockels, auf dem die wuchtige Bonifatius-Statue ruht,

erinnert: Verbum domini manet in aeternum – »Das Wort des Herrn bleibt

in Ewigkeit«, so wie die Erinnerung an Bonifatius, seinen dienenden

Apostel. Papst Zacharias lobte ihn 744 in einem Brief: Der Heilige Geist

habe ihn wie den Apostel Paulus und dessen Schüler Barnabas zur Predigt

bei den Heiden auserwählt (Brief 57). Der Ehrentitel »Apostel« ist universal.

Vor diesem Hintergrund verengt die spätere Bezeichnung »Apostel der

Deutschen« das Wirken und die Ausstrahlung des Bonifatius, zumal er nicht

der erste und einzige Missionar in den »deutschen« Gebieten war. 2  Das

Apostolat des ehemaligen Mönchs, Lehrers, Diplomaten und Abts im

Kloster Nursling bei Southampton hatte europäische Dimensionen, die bis

in die Gegenwart nachwirken. Mithilfe angelsächsischer Missionare und

Missionarinnen hat Bonifatius die Bindung zwischen seiner Heimat und

dem Kontinent vertie. Auf den Spuren seines Landsmanns Willibrord

missionierte er unter den Friesen in den heutigen Niederlanden, gründete

und reformierte Klöster und Bistümer in üringen, Hessen und Bayern.

Das tat der Kirchenpolitiker in Absprache mit dem Papst, und er half

maßgeblich mit, nördlich der Alpen eine romorientierte Landeskirche

aufzubauen und den Ein�uss des Adels auf den Episkopat zu schwächen. Zu



Recht gilt er daher als »Baumeister des christlichen Europa«, so der

Bonifatius-Biograph Lutz von Padberg. Vor allem Bonifatius verkörpere

»den Übergang von der Phase der Mission in einer religionsgeographisch

noch zersplitterten Zeit zu jener der Christianisierung, welche die Kirche zu

dem Fundament eines einheitlichen Europa werden lassen sollte«. 3  Seine

beeindruckende Bautätigkeit und sein Nachleben machen Bonifatius zu

einem europäischen, vielleicht sogar zum ersten gesamteuropäischen

Heiligen, was angemessener erscheint als sein späterer unhistorischer

Beiname »Apostel der Deutschen«.

Der Missionsbischof war ein tief im Glauben verwurzelter Grenzgänger,

eine Persönlichkeit zwischen den Welten, zwischen der Antike und dem

frühen Mittelalter. Er stellte die Weichen für die Transformation der

spätantiken Kirche zur fränkischen Reichskirche, und er ist auch ein Beweis

dafür, dass Umbruchzeiten herausragende Persönlichkeiten hervorbringen.

Was sich so leicht als Erfolgsgeschichte liest, war ein schwerer Weg,

gep�astert mit bitteren Rückschlägen. Sein großes Ziel, die Bekehrung der

Sachsen, hat Bonifatius nicht verwirklicht. So monumental, fast

furchtein�ößend die Bonifatius-Statue von Fulda den Menschen

entgegentritt, so wenig tri sie das Selbstverständnis des Heiligen. Der um

die 1,90 Meter große, mit einer kräigen Statur gesegnete Bonifatius war ein

Zwei�er, der sich und seine Leistungen infrage stellte. Sein überfeines

Gewissen ließ ihn ständig grübeln, ob es ihm wegen seiner Sünden nach

dem Tod vergönnt sei, in der ewigen Anschauung Gottes zu leben. Die Sorge

steigerte sich zu einer Ängstlichkeit, die in seinen Briefen durchschimmert.

Obwohl er Freundschaen p�egte und sich um seine Freunde und

Freundinnen kümmerte, belastete ihn Einsamkeit – eine Einsamkeit, die das

Leben in der Fremde noch verstärkte. Neben dem Gebet und der Bibel

waren seine Brieffreundschaen sein Rettungsanker, der ihm die

peregrinatio erleichterte. Er liebte den intellektuellen Austausch, das Spiel

mit den Worten und einen gep�egten bilderreichen Stil. Ein großes

theologisches Werk hat er nicht hinterlassen. Sein Charisma lag in der

Verkündigung, in der Fähigkeit, Menschen für den christlichen Glauben zu

begeistern; seine Begabungen äußerten sich in Organisations- und

Reformfreude. Wer gegen Glaubenswahrheiten, die Kirchendisziplin oder

die christliche Moral verstieß, konnte die raue und unerbittliche Seite des



Missionsbischofs erleben. Seine Konsequenz und sein Bemühen um

Wahrhaigkeit trugen ihm nicht nur Freunde ein.

Bonifatius’ Persönlichkeit vereint widersprüchliche Facetten, was ihn

umso inspirierender macht. Sollten sich seine Gegner aus der fränkischen

Elite und im Episkopat am Ende seines Lebens darüber gefreut haben, dass

der lästige Mahner im kirchenpolitischen Abseits stand, demonstrierte

ihnen dieser ein letztes Mal seine Unabhängigkeit. Er kehrte zu den Friesen

zurück, dorthin, wo seine Berufung zum Missionar ihren Anfang

genommen hatte. Im Rückblick scheint für Bonifatius die Kirchenpolitik mit

all ihren Fallstricken die P�icht gewesen zu sein, die Mission aber die Kür.

So tat er am Ende seines Lebens das, was jedem Menschen vergönnt sein

sollte und ein französisches Sprichwort auf den Punkt bringt: On revient

toujours à ses premières amours – oder weniger poetisch auf Deutsch: »Alte

Liebe rostet nicht«.





»Weisheit siegt über Bosheit.«
Bonifatius an den Jüngling Nithard, Brief 9

»Liebhaber der Schönheit«

Die Mörderbande plünderte das Lager und rae, was ihr in die Hände �el. 1

Hastig schnappten die Räuber die schweren Kisten und trugen sie zu den

Schiffen der Ermordeten am Ufer der Boorne, eines kleinen Flusses unweit

von Dokkum in der heutigen niederländischen Provinz Friesland. An Bord

befanden sich Proviant und einige Gefäße mit Wein. Gierig begannen die

Männer zu trinken, als ob sie sich für den Höhepunkt ihres Beutezugs, die

Verteilung der geraubten Kostbarkeiten, stärken wollten. Als der Zeitpunkt

nahte, disziplinierte sich die Horde und �ng an zu beraten, wie viel jedem

von ihnen zustehe. Die Verhandlungen waren von kurzer Dauer. Gier und

Neid siegten, und die Männer droschen aufeinander ein. Nur wenige

überlebten das Gemetzel. Die Sieger öffneten die Kisten und wähnten sich

schon im Gold- und Silbersegen. Doch der Schatz, den sie entdeckten, war

von anderer Natur: Bücher und Reliquien lagen vor ihnen. Es war der

Seelenschatz des Bonifatius, seine geistliche Wegzehrung, der treue Begleiter

seiner Missionsreisen, der Wächter seiner Seele und die unverbrüchliche

Verbindung zum Himmel.

Bevor er im Herbst 753 von Mainz aus zu seiner letzten Missionsreise zu

den Friesen aurach, hatte Bonifatius seinen bischö�ichen Nachfolger Lul

in Mainz gebeten: »Und leg in meine Bücherkiste auch ein Leintuch bei,

darin mein zermürbter Leib eingehüllt werden kann.« 2  Der Greis spürte

seinen nahen Tod, hatte er doch die damalige Lebenserwartung schon weit

übertroffen. Seine Reisebibliothek umfasste etwa 20 bis 25 Werke. Herz des

frommen Vademecum war die Heilige Schri. Ob der Missionsbischof sie als

Gesamtwerk oder nur in Teilabschrien mit sich führte, ist nicht sicher.



Überliefert ist, dass er seine Brieffreunde und Briefreundinnen aus der

angelsächsischen Heimat mehrfach gebeten hat, für ihn biblische Texte

abschreiben zu lassen und auf den Kontinent zu schicken. Ab und an

revanchierte er sich mit »Sprüchen«. So entschuldigte er sich einmal bei der

angelsächsischen Äbtissin Bugga: »Wegen der Zusammenstellung von

Sprüchen, um die du gebeten hast, so musst du Nachsicht haben mit meinen

Fehlern, denn wegen drängender Arbeit und fortwährender Reisen habe ich

das, was du wünschtest, noch nicht vollständig niedergeschrieben; sobald

ich aber damit fertig bin, werde ich Sorge tragen, es in die Hände Deiner

Liebden zu senden.« 3  Der Äbtissin ging es nicht viel anders als ihrem

Briefpartner. In einem Schreiben aus dem Jahr 720 bedauerte Bugga, sie

habe »die Märtyrerakten, um deren Zusendung du mich gebeten hast«, noch

nicht erhalten. 4  735 bat Bonifatius seinen ehemaligen Schüler Abt Duddo,

der ihm wohl bei der Abfassung seiner Grammatik geholfen hatte und

dessen Kloster unbekannt ist, 5  ihn mit Abschrien, »vor allem mit den

geistlichen der heiligen Väter«, zu stärken. Seinen Wunsch begründete er:

»Weil bekanntlich eine geistliche Lehrschri ein Lehrmeister derer ist,

welche die Heilige Schri lesen, so bitte ich dich, den mir fehlenden Teil der

Schri über den Apostel Paulus zuzusenden, um meine Gottesgelehrtheit zu

fördern; ich habe nämlich nur über zwei seiner Briefe Lehrschrien, über

den an die Römer und den ersten an die Korinther.« Der selbst in

fortgeschrittenem Alter wissbegierige Gelehrte ging noch einen Schritt

weiter: »Ebenso wollen wir, wenn es dir recht ist, es beide miteinander so

halten, dass du den Aurag gibst, was du in deinem Klosterarchiv �ndest

und deiner Meinung nach für mich von Nutzen ist, aber deines Erachtens

mir unbekannt und nicht schrilich zur Hand ist, mir dann mitzuteilen wie

ein getreuer Sohn seinem unwissenden Vater.« Auch an kirchenrechtlichen

Abhandlungen war der bildungsbe�issene »Vater« interessiert, weil er als

Bischof Recht sprach. In einem besonderen Fall sollte ihm Abt Duddo

Amtshilfe leisten. Sie betraf eine Eheschließung zwischen einem Paten und

einer Patin, die vermutlich miteinander verwandt waren. Der Mitbruder

wurde beauragt, das kanonische Eherecht zu studieren und Bonifatius

umfassend zu unterrichten. Seinen wissenschalichen Anspruch hielt der

Gelehrte auch in der Fremde aufrecht. 6

Mit hoher Wahrscheinlichkeit begleiteten Bonifatius die Lehrbücher des

Alten Testaments, der Unzial-Kodex mit den sechs Büchern der Propheten,



das Neue Testament und die Petrusbriefe. Liturgische Werke wie

Sakramentar, Lektionar, Passionale und vermutlich ein Psalter kamen hinzu.

Bibelkommentare, Schrien der Kirchenväter und kirchenrechtliche

Literatur vervollständigten die theologische Handbibliothek. 7

Wie existentiell das Studium der Bibel für Bonifatius war, hatte er

716/717 dem jungen Nithard anvertraut, mit dem ihn eine enge

Freundscha verband. 8  In seinem ältesten überlieferten Brief fragt er den

Mitbruder: »Was wird von jungen Leuten in angemessenerer

Weise erstrebt oder von alten Männern schließlich einsichtiger besessen

als die Kenntnis der heiligen Schrien?« Denn sie lenkt ohne Zwischenfall

»das Schiff unserer Seele« durch bedrohliches Unwetter, damit sie ihr Ziel,

das Paradies, erreicht. »Weisheit siegt über Bosheit«, fährt der Lehrmeister

fort und bekennt: »Diese habe ich von Jugend an geliebt und gesucht, und

ich bin ein Liebhaber ihrer Schönheit geworden.« Vor der Weisheit der Bibel

verblassen irdische Kostbarkeiten, »sei es im Glanz von Gold und Silber, sei

es in der Buntheit glitzernder Edelsteine oder im Genuss luxuriöser Speisen

und dem Kauf feiner Kleidung«.

Alles vergeht. Nur die Weisheit der Heiligen Schri überdauert die Zeit.

Daher erwartet Bonifatius zufolge die Jäger irdischer Güter ein qualvolles

Schicksal in der Unterwelt: »Und aus diesem Grunde legen sich, wie man

weiß, sämtliche habgierigen Goldsucher fern von den Wissenschaen, vom

Heiligen enttäuscht niedergeschlagen auf die Lauer und haben die leicht

zerreißenden Netze der Spinnen ausgespannt, die Nichtiges fangen wie

leeren Wind oder Staub. Denn nach dem Psalmisten sammeln sie Schätze,

wissen aber nicht, für wen sie diese zusammenraffen. Und wenn der Scherge

des verhassten Pluto, ich meine den Tod, mit blutigen Zähnen grausam

knirschend an der Schwelle bellt, dann werden sie zitternd und von jedem

göttlichen Beistand verlassen, plötzlich ihre kostbare Seele und zugleich den

trügerischen Schatz, dem sie habgierig Tag und Nacht voll Unruhe dienstbar

waren, fallen lassen und einbüßen, und danach treten sie, von teu�ischen

Händen fortgerissen, ein in die verriegelten Tore der Unterwelt, um ewige

Strafen zu verbüßen.« Der Asket Bonifatius kannte offensichtlich die

Verführungskra des Konsums und glaubte, ihr nur mit Höllenangst

beikommen zu können. Im Rückblick muten seine Worte fast prophetisch

an. Fast 50 Jahre vor seinem Tod im Jahr 754 scheint er im Brief an Nithard

sein Urteil über seine raffgierigen Mörder bereits gefällt zu haben. 9



Wer der Besitzer der spirituellen Juwelen war, wussten die

Bischofsmörder wohl nicht. Sie wussten auch nicht, dass Bücher nicht nur

immaterielle Kostbarkeiten waren, sondern damals auch Wertgegenstände.

Wütend warfen sie Bücher und Reliquienbehälter ins Gebüsch, zerstreuten

sie auf den Feldern, begruben sie im Dickicht der Sümpfe oder schleppten

sie in ihre Verstecke. So beschrieb der Mainzer Presbyter Willibald, der

Autor der ältesten Bonifatius-Vita, das Schicksal der geistlichen

Handbibliothek. 10  Dem Priester angelsächsischer Herkun, der an der

Mainzer Kirche St. Viktor wirkte, 11  hatten die Bischöfe Lul von Mainz und

Megingoz von Würzburg den Aurag gegeben, eine Lebensbeschreibung des

Bonifatius zu verfassen. Willibald folgte dem literarischen Geschmack

seiner Zeit und seines geistlichen Standes und schrieb eine hagiographische

Biographie. Bonifatius’ vita, virtus (Tugend), pietas (Frömmigkeit) und

abstinentia (Enthaltsamkeit) sollten den künigen Lesern als exemplum

dienen, um ihr Leben zu vervollkommnen. 12  Denn schon zu Lebzeiten

stand der Missionsbischof im Ruf der Heiligkeit. Unter diesem Blickwinkel

war sein gewaltsamer Tod und der seiner Begleiter mehr als ein

Kapitalverbrechen: Die Missionare hatten das Martyrium erlitten, die Krone

der absoluten Nachfolge Christi erkämp, und der größte Kämpfer unter

ihnen war Bonifatius.

Jahrhunderte später werden Historiker und eologen zweifeln, ob der

Tod bei Dokkum ein Märtyrertod war. Dabei wird nicht das

Glaubenszeugnis der Ermordeten infrage gestellt, sondern das Motiv der

Mörder. Starb Bonifatius aus »Glaubenshass« der Friesen, ist er unter die

Märtyrer zu rechnen. Doch das Gebaren der Mörderbande in Willibalds

ausführlicher Darstellung legt ein anderes Motiv nahe: Habgier. Das

Beutemachen übertrumpe etwaige religiöse Gründe. 13  Da Bonifatius auf

seiner letzten Missionsreise starb, als er die vornehmste christliche P�icht,

die Glaubensverbreitung, erfüllte, machte ihn dies nicht nur in Willibalds

Augen zu einem verehrungswürdigen Blutzeugen. Nicht diskutiert hat der

Hagiograph den Umstand, dass es unter den friesischen Banden auch

»christliche« Ganoven gab. 14

Doch die Auszeichnung martys wurde Bonifatius sofort zugebilligt.

Fortan wurden die Ereignisse im irdischen Leben des Verstorbenen

himmlisch gedeutet. Sämtliche Bücher seien gefunden worden, berichtete

Willibald und fügte sogleich eine Erklärung des erstaunlichen Erfolgs an:



»Doch wurden sie durch die Gnade des allmächtigen Gottes sowie durch die

Fürbitte des heiligen Bonifatius, des hohen Bischofs und Märtyrers, nach

Verlauf langer Zeit unverletzt und unversehrt gefunden und von den

einzelnen Findern in das Haus zurückgesandt, in dem sie noch bis zum

heutigen Tag liegen.« 15  Die wiedergefundenen Schrien begründeten eine

Tradition, welche die drei Handschrien im Fuldaer Domschatz unter die

Besitztümer des Heiligen rechnet. 16  Aber wie fast alle »Traditionen« ist auch

diese umstritten. Aus Willibalds Worten lassen sich mehrere Erklärungen

herauslesen: Ehrliche Finder können auf Gottes Lohn hoffen. Gegenstände,

die Bonifatius besessen hat, strahlen seine Heiligkeit aus. Sie überdauern

den natürlichen Verfall und sind Grundstock der einsetzenden Verehrung

seiner Reliquien.

Als die Räuber den Missionar erschlugen, forderten sie Gott heraus,

davon ist der Biograph überzeugt. Willibald zufolge haben die Christen drei

Tage nach dem tödlichen Überfall »ein gewaltiges Heer« aufgestellt, und als

»Krieger der zukünigen Rache« drangen sie in das »Land der

Ungläubigen« ein, brachten ihnen eine »verheerende Niederlage« bei und

machten die Fliehenden »in gewaltigem Metzeln« nieder. Die

Überlebenden, »Frauen, Kinder, Knechte und Mägde der Götzenanbeter«,

wurden als Beute in die Heimatorte der Sieger verschleppt. Was Bonifatius

als Missionar versagt geblieben war, die Bekehrung der Friesen, habe die

Angst vor dem göttlichen Strafgericht schließlich bei den Überlebenden der

Strafexpedition erreicht, so Willibald. Der Gerechtigkeit war

augenscheinlich Genüge getan. Sie hatte die christliche Lehre der

Barmherzigkeit in den Hintergrund gedrängt. Der Mord an Bonifatius und

seinen Gefährten war der Anlass für einen Religionskrieg. Die Gewalt kann

nicht im Sinn des Mannes gewesen sein, der im Angesicht des Todes die

Männer, die ihn und seine Brüder begleiteten, ermahnt haben soll, ihre

Waffen ruhen zu lassen: »Lasst ab, Männer, vom Kampf, tut Krieg und

Schlacht ab, denn das wahre Zeugnis der Heiligen Schri lehrt uns, nicht

Böses mit Bösem, sondern sogar Böses mit Gutem zu vergelten.« 17  Der

Bibelkundige und Verehrer des Paulus zitierte dessen Ersten Brief an die

essalonicher 5,15.

Selbst wenn Willibald seinem Helden die Worte in den Mund gelegt hat,

um ihn – wohl auch Luls Wunsch entsprechend – als Märtyrer und

Idealheiligen zu stilisieren, spricht der Tenor der Bonifatius-Briefe für einen



friedfertigen, liebenswürdigen Menschen, der aber auch einmal schroff sein

konnte. Obwohl er durchaus zu rigorosen Missionsmethoden wie der

Zerstörung paganer Kultstätten greifen konnte, hat er keine Gewalt im

Namen Gottes gegen störrische Vielgötterverehrer propagiert. Denn er war

der »Liebhaber des wahrhaen Glanzes der Schönheit, nämlich der Weisheit

Gottes, die glänzender ist als Gold, stattlicher als Silber, feuriger als

Karfunkelstein, weißer als Bergkristall und kostbarer als Topas«. 18  Seine

Liebe zur Weisheit und sein Bildungsdurst bewahrten ihn auch vor

kultureller Engstirnigkeit. Die Vermittlung christlicher Werte gehörte

ebenso zu seinem Missionsaurag wie zu seinem bischö�ichen

Selbstverständnis. Das eine war die Verkündigung des Wort Gottes, das

andere eine überzeugende christliche Lebensführung und das dritte Element

die Humanisierung von Gesellscha und Kultur – ein Anspruch, der allen

Kulturen galt und gilt.



»Über das Gute unseres Volkes [der Angelsachsen] und seinen Ruhm
empfinden wir Freude und Jubel, aber über seine Sünden und das, was man ihm

vorwirft, Kummer und Schmerz.«
Bonifatius an den Priester Herefrid, Brief 74

I. Leben auf der Insel

Die Heimat

Britannien, die Heimat des Wynfreth-Bonifatius kam erstmals in den Jahren

55 und 54 v. Chr. in nähere Berührung mit Rom. Gaius Iulius Caesar

überquerte zweimal den Ärmelkanal, um jenseits des Meeres seine

Eroberungen in Gallien fortzusetzen und zu sichern. Ihn ärgerte, »dass in

fast allen gallischen Feldzügen unsere Feinde von dort Unterstützung

bekommen hatten«. 1  Die Kriegshilfe hatten Kelten geleistet, die auf der

Insel in zahlreiche selbstständige Völkerschaen zer�elen. Außer der

Strafexpedition interessierten die Römer die �orierenden

Handelsbeziehungen zwischen Südbritannien und Gallien und vor allem das

Zinnvorkommen, das die Forschung inzwischen auf der Insel St. Michael’s

Mount in Cornwall und auf der Halbinsel Mount Batten bei Plymouth

lokalisiert. 2

Große Erfolge �elen dem Eroberer Caesar nicht zu, und es dauerte fast

ein Jahrhundert, bis sich Kaiser Claudius 43 n. Chr. entschloss, Britannien

zu erobern und die Insel den Provinzen des Imperium Romanum

einzuverleiben. Unter seinem Oberbefehl nahm der Feldherr Aulus Plautius

den gesamten Süden der Insel ein. In den folgenden Jahren hatten die

Römer mit wachsendem Widerstand zu kämpfen. Kaiser Nero (54–68)

betrieb die Besetzung von Wales, während Boudicca, die Königin der Icener,



eine Revolte gegen die römischen Besatzer anführte. Nachdem ihre Mannen

Camulodunum (Colchester) und Londinium (London) verwüstet hatten,

verließ sie das Kriegsglück, und die Römer gewannen die Oberhand. Ihre

militärische Überlegenheit und Hartnäckigkeit führten die Eroberer

schließlich 84 n. Chr. unter dem Oberbefehl des Gnaeus Iulius Agricola zum

Sieg. In der Entscheidungsschlacht am Mons Graupius im südlichen

Caledonia, dem heutigen Schottland, brachen sie endgültig den Widerstand

der Kaledonier. 3  Nordengland und weitere Gebiete bis zum schottischen

Hochland �elen an Rom.

Die Linie zwischen der Tyne-Mündung und dem Solway Firth wurde die

Nordgrenze der Provinz Britannia, die Kaiser Hadrian (117–138) mit dem

Hadrianswall schützte. Sein Nachfolger Antoninus Pius (138–161) schob die

Grenze weiter vor und errichtete zwischen Firth of Forth und Firth of Clyde

gegen Schottland den Antoninuswall. Doch scheiterte er, den Süden

Schottlands auf Dauer zu erobern. 4  Im Süden der Insel schritt die

Romanisierung voran, zu der Militär und Zivilverwaltung, Handelsverkehr

und Kulturaustausch beitrugen. In diesem Prozess spielten auch Christen

und Christinnen eine Rolle. Die literarischen Hinweise bei den

Kirchenschristellern Tertullian und Origenes zu Beginn des 3.

Jahrhunderts, denen die Forschung o die Glaubwürdigkeit abgesprochen

hat, 5  werden inzwischen durch archäologische Zeugnisse bestätigt. 6

Im 4. Jahrhundert, nach der sogenannten Konstantinischen Wende,

nahmen auch Bischöfe aus Britannien an den Synoden teil. 7  Für das Konzil

von Arles 314 sind drei britannische Bischöfe belegt. 325 wird die erste

sicher bezeugte Kirche in Colchester errichtet. 8  Das Christentum verbreitete

sich zunächst in der Oberschicht. Der Vater des Patricius, des späteren

irischen Nationalheiligen Patrick, gehörte nach dessen Aussage in seiner

Confessio dem Dekurionenstand an und hatte sich zum Diakon weihen

lassen. Nach einer turbulenten Jugend, die ihn nach Irland geführt hatte,

kehrte Patricius auf eigenen Wunsch, vielleicht als Bischof, auf die Insel

zurück. Er begann mit einer Mission, die er vor allem mit

Klostergründungen festigte. Patricius soll etwa 30 Jahre lang bis zu seinem

Tod 461 oder 491 auf der Insel gewirkt haben. 9

Das Verhältnis zwischen Vielgötterverehrern und Christen blieb

gespannt. Obwohl Kaiser eodosius 391/2 das Christentum de facto zur



Staatsreligion erhoben hatte, überlebte der Götterglaube in britannischen

Nischen bis ins Mittelalter.

Bevor sich Magnus Maximus, der Oberbefehlshaber der römischen

Truppen in Britannien, im Frühjahr 383 zum Kaiser ausrufen ließ, emp�ng

er die Taufe. In einem Brief an Papst Siricius bekannte er sich als treuer

Beschützer des christlichen Glaubens. 10  Als sich in der ersten Häle des 5.

Jahrhunderts die Häresie des aus Britannien oder Irland stammenden

Laienmönchs Pelagius verbreitete, schickte Papst Coelestin I. 429 auf

Veranlassung des Diakons Palladius die Bischöfe Germanus von Auxerre

und Lupus von Troyes über das Meer. 11  Es war wohl derselbe Palladius, den

Papst Coelestin I. 431 als »ersten Bischof« zu den Schotten genannten Iren,

sandte. 12  Er düre Angehöriger der Palladii gewesen sein, die im 5. und 6.

Jahrhundert zu den vornehmen und reichen gallorömischen

Senatorenfamilien gehörten. Auch später kamen aus der Familie mehrere

Bischöfe. 13  Pelagius und seine Anhänger hatten Unruhe unter den Christen

geschürt und deren Einheit gefährdet, weil sie die Erbsündenlehre und die

eologie der göttlichen Gnade ablehnten – beides anerkannte Lehren ihres

Zeitgenossen Augustinus von Hippo. Mitte des 5. Jahrhunderts eilten

Germanus und ein Bischof Severus den britischen Christen ein zweites Mal

zu Hilfe. 14  Auch ein weiterer Gegner des strengen Pelagianismus, Faustus,

der spätere Bischof von Riez in der Provence, stammte aus Britannien.

Der britische Historiker George M. Trevelyan urteilte in seiner

Geschichte Englands: »Die christliche Eroberung der Insel bedeutete die

Rückkehr der mediterranen Kultur in einer neuen Form und mit einer

neuen Botscha. […] Christentum bedeutete auch die Rückkehr der

Bildung auf die Insel und unter den Barbaren der Beginn einer politischen

und gesetzlichen Zivilisation, die auf den Fähigkeiten von Lesen und

Schreiben im praktischen lateinischen Alphabet gründete. Christentum

sprach auch von ungewöhnlichen Dingen, die dem nordischen Geist völlig

fremd und zum großen Teil auch dem antiken römischen Geist fremd

waren.« 15

Die Umwälzungen, die Britannien im 5. und 6. Jahrhundert erlebte; das

Ende der römischen Herrscha 409/410, das Kaiser Honorius mit einem

freiwilligen Truppenabzug besiegelte, waren in der Geschichte der Insel ein

tiefer Einschnitt. In das politische Vakuum drangen sächsische Teilvölker

aus dem nördlichen Germanien: Angeln von der Unterelbe, Sachsen aus



Nordelbien und Jüten von der Halbinsel Jütland, zudem vielleicht Friesen. 16

Im Verlauf des 5. Jahrhunderts unterjochten sie trotz erbitterten

Widerstands die kelto-römische Bevölkerung und bildeten Königreiche.

Literarisches Relikt der politischen Wirren ist die Artus-Legende, die den

Widerstandswillen der einheimischen Bevölkerung für alle Zeit verewigt

hat. Realpolitisch hatte mit Ausklang des 5. Jahrhunderts die germanisch-

angelsächsische Geschichte Britanniens begonnen. Sie sollte Jahrhunderte

andauern, bis 1066 die Normannen das Ruder übernahmen. 17

Die angelsächsischen Kolonisatoren bedrängten auch das Christentum,

ohne es jedoch völlig zum Verschwinden zu bringen. An die überlebenden

Glaubenszellen konnten erste Missionsvorstöße anknüpfen, die im 6.

Jahrhundert von Gallien aus wieder einsetzten. Ein Missionsstützpunkt war

das Kloster Iona vor der Westküste Schottlands, das der heilige Columban

563 gegründet hatte. Die irischen Mönche verschrieben sich der Bekehrung

der schottischen Pikten, missionierten aber auch im angelsächsischen in den

nördlichen Gebieten Südenglands. 18

Einen Schub erhielt die Christianisierung, als Papst Gregor der Große

die Insel remissionieren wollte und 596/597 Augustinus, den Prior des

römischen Andreasklosters, mit etwa 40 Mönchen nach Britannien sandte.

Inzwischen verstanden sich die Angeln, Sachsen und Jüten mehr und mehr

als »große Völkerscha der Engländer«. 19  Aethelberht, König von Kent

(Cantia), der mit der fränkischen Christin Bertha verheiratet war,

unterstützte den in Gallien geweihten Augustinus. Dem britischen

Althistoriker Peter Brown zufolge war Aethelberht ein Herrscher, »der

entschlossen war, jeden Vorteil – einschließlich einer neuen Religion – zur

Aufrechterhaltung seines eigenen Stils hegemonialer Oberherrscha zu

nutzen«. 20  Bertha, die Tochter des Merowingerkönigs Charibert I., soll es

gewesen sein, die Papst Gregor zur angelsächsischen Mission veranlasst

hat. 21  Ihre Eltern hatten die Zustimmung zu ihrer Heirat mit dem noch

heidnischen König nur unter der Bedingung gegeben, dass sie der

fränkische Bischof Liudhard begleiten und sie am angelsächsischen

Königshof ihren Glauben ausüben dure. 22  In der Nähe des Hofes befand

sich seit römischer Zeit eine Kirche des heiligen Martin von Tours, die sie

regelmäßig zum Gebet aufsuchte. 23  Berthas Ein�uss und Augustinus’

erfolgreiche Missionsarbeit veranlassten König Aethelberht, sich taufen zu

lassen. Adlige und Untertanen taten es ihm gleich. 24  Bei seiner ersten



Begegnung mit Augustinus hatte er noch auf einem Treffen im Freien

beharrt, weil er die angeblich magischen Kräe der Missionare fürchtete. 25

Bertha hatte die Erwartungen erfüllt, welche die Kirche an Christinnen

stellte, die Nichtchristen heirateten. »Gemischte Ehen« wurden nur

akzeptiert, weil die christliche Ehefrau die Möglichkeit bekam, ihren Mann

zu bekehren, also den Glauben zu verbreiten. 26  Diese Erwartung hatte Papst

Bonifaz V. (619–625) in einem Brief an Königin Aedilberga, die Tochter

Aethelberhts und Berthas und Gemahlin des northumbrischen Königs

Edwin ausgedrückt. Beda Venerabilis hat den Brief später nach einem ersten

päpstlichen Brief an Edwin in voller Länge in seine Kirchengeschichte

aufgenommen. 27  Mit einem abgewandelten Bibelzitat ermahnte Bonifaz die

Herrscherin: »Ein ungläubiger Mann wird durch eine gläubige Frau gerettet

werden« (1 Kor 7,16; 1 Petr 3,1). Unter diesen Vorzeichen war Bertha eine

vorbildliche christliche Ehefrau und Familienmissionarin, deren Mission ins

Land ausstrahlte.

Mit Aethelberhts Hilfe verwandelte der inzwischen zum Erzbischof

aufgestiegene Augustinus eine Vorgängerkirche zu seiner Kathedralkirche

von Canterbury. Unterstützung leistete auch Bischof Syagrius von Autun. Er

p�egte enge Beziehungen zur mächtigen merowingischen Königin

Brunchildis, die im Briefwechsel mit Papst Gregor stand. Nach dessen Plan

sollten den Metropolen London und York jeweils zwölf Bistümer zugeordnet

werden. Rückschläge blieben nicht aus. Zwistigkeiten zwischen den

einzelnen Königsherrschaen trugen eine Mitverantwortung an dieser

Entwicklung. Nach Aethelberhts Taufe wurde Kent zum Zentrum und

Ausgangspunkt der Mission. Doch ließ der Herrscher die

Mönchsgemeinscha nicht aus den Augen. Seine Überwachung

beeinträchtigte die Pläne Papst Gregors, die Bistümer aus der römischen

Zeit wiederzubeleben. 28  Als Aethelberht im Jahr 616 starb, waren Kent und

das benachbarte Essex christlich geworden. 29  Doch eine pagane Gegenwehr

schmälerte die missionarischen Erfolge. Sein Nachfolger König Raedwald

von Ostanglien nahm trotz seiner Taufe eine polytheistische Haltung ein. In

einem Heiligtum ließ er zwei Altäre errichten, einen christlichen und einen

für heidnische Opfer. 30  Dass die Mission fortgesetzt werden konnte,

verdankte sich König Edwin, der seit 617 über Northumbrien herrschte. Am

Osterfest 627 emp�ng er unter Aedilbergas Ein�uss die Taufe. Seinem

Beispiel folgte wiederum eine Reihe von Granden und Klienten. Das


