JUDITH ROSEN

BONIFATIUS

DER EUROPAISCHE
HEILIGE

F | w% Theiss



BONIFATIUS



Die Statue des heiligen Bonifatius vor dem Stadtschloss in Fulda.



JUDITH ROSEN

BONIFATIUS

DER EUROPAISCHE
HEILIGE

ng Theiss



Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;

detaillierte hibliografische Daten sind im Internet tiber
www.dnb.de abrufbar.

Das Werk ist in allen seinen Teilen urheberrechtlich geschiitzt.
Jede Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlags unzulassig.
Das gilt inshesondere fiir Vervielféltigungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung in und Verarbeitung
durch elektronische Systeme.

wbg Theiss ist ein Imprint der whg.

© 2022 by whg (Wissenschaftliche Buchgesellschaft), Darmstadt
Die Herausgabe des Werkes wurde durch die Vereinsmitglieder
der whg ermdglicht.

Lektorat: Nathalie Méller-Titel, Hamburg

Satz: Arnold & Domnick, Leipzig

Gedruckt auf sdurefreiem und alterungsbesténdigem Papier
Printed in Germany

Besuchen Sie uns im Internet: www.wbg-wissenverbindet.de
ISBN 978-3-8062-4503-5
Elektronisch sind folgende Ausgaben erhéltlich:

eBook (PDF): ISBN 978-3-8062-4529-5
eBook (epub): ISBN 978-3-8062-4530-1


http://www.dnb.de
http://www.wbg-wissenverbindet.de

Inhaltsverzeichnis

Vorwort. ... ... 7
»Liebhaber der Schonheit«........................... 14
l.Lebenaufderinsel ................................. 20
DieHeimat ... ..o 20
Landschaften der Kindheit .................... ool 28
Klosterjahre . ... ..o 40
Il. Leben auf dem Kontinent .......................... 53
Abenteuer Mission. .........cooiiiiiii e 53
EinBund flirsLeben ..... ..o 62
Eine »kluge Biene« in Germanien.....................oo.s. 70
Romischer Ritterschlag. ..., 76
Bewahrungsprobe in Hessen und Thiiringen ................ 82
Ein Angelsachse in Bayernund Rom ....................... 96
lll. Das sanfte Antlitz der Mission.................... 102
Bonifatiusund die Frauen ................. ... ... ...l 102
Eadburg von Thanet - eine geistliche Institution............. 115
Charismatische Frauen: Bugga - Lioba - Walburga. .......... 122

Das KreuzmitderMoral..........ccooviiiiiiie... 140



IV. Reformen und Riickschlage ....................... 148

Konziliare Politik ... 148
Widerstand ... 155
Spate Liebe und Enttduschung............................ 165
Bis zum bitterenEnde............... oo 172
V.LebenausdemWort ............................... 188
Praktische Theologie. ..., 188
Wurzeln der Spiritualitat. .. ... 192
Priifsteine der Spiritualitat................... ... ... ... 198
Der»Gute Hirte« ... 206
VL. Ein »europaischer« Heiliger....................... 213
Von heiligen Leichen, Streit und Wundern .................. 213
Vom Heiligen zum »Ampelménnchen«. ..................... 224
VILAnhang ... 234
Dank. ... 234
EinLebeninDaten. ..o, 235
Anmerkungen . ... 239
Quellenund Literatur ... 257

Bildnachweis . ...covivii i 272



»S0 musst du Nachsicht mit meinen Fehlern haben.«
Bonifatius an die Abtissin Bugga, Brief 27

Vorwort

Das Kreuz ragt in den Himmel. Es schmiegt sich in die rechte Arm-
beuge des Mannes, der den Ehrennamen »Apostel der Deutschen«
bekam. Aufrecht und unerschiitterlich steht der bronzene Bonifatius
mit wallendem Haar und langem Gewand auf dem gleichnamigen
Platz vor dem Barockschloss in Fulda. »Im Kreuz ist Heil, im Kreuz
ist Leben, im Kreuz ist Hoffnung« — der Ruf der Litanei vom Leiden
Jesu dréangt sich in den Sinn. Bonifatius hat daran geglaubt und sein
Leben in den Dienst des Kreuzes gestellt, bis er am 5. Juni 754 in der
Nihe des friesischen Dokkum ermordet wurde.

In der linken Hand der Statue liegt aufgeschlagen die Heilige
Schrift, die der Angelsachse aus Exeter seinen Betrachtern entgegen-
hilt. Sie war das Herzstiick seiner Mission auf dem Kontinent und
der Kompass in seinem tiiber achtzigjihrigen Leben. Die Geste der
Statue erinnert an das Bekehrungserlebnis des Augustinus: »Nimm
und lies«, forderte eine Stimme den spateren Kirchenvater auf, als er
unruhig im Garten seines Maildnder Anwesens hin- und herlief. Er
gehorchte und las ein Wort des Apostels Paulus, das ihm endgiiltig
die Tiir zum christlichen Glauben und zu einer geistlichen Weltkar-
riere aufstief3.

Das etwa fiinf Meter hohe Bonifatius-Kunstwerk stammt von
dem deutschen Bildhauer Johann Werner Henschel (1782-1850).
Zehn Jahre arbeitete er an der Statue. Noch langer, 15 Jahre, benétig-
te die Biirgerschaft Fuldas, um das etwa drei Tonnen schwere Ensem-
ble zu finanzieren. Von den 8000 Talern Gesamtsumme schulterten



Vorwort

die Biirger und Biirgerinnen bescheidene 500 Gulden. Den Restbe-
trag spendeten der bayerische Konig Ludwig I., etliche protestanti-
sche Firsten, Adelshduser sowie die Stddte Ingolstadt, Passau, Vo-
henstrauf8 und Bayreuth. 1842 wurde die Monumentalstatue endlich
eingeweiht.

Es war das imposanteste Denkmal, das die Einwohner dem Pat-
ron ihrer Stadt und Diozese setzten. Denn Bonifatius war der geist-
liche Vater des Klosters Fulda, das sein bayerischer Schiiler Sturmi
in seinem Auftrag 744 griindete und das er sehr liebte.! In der Abtei-
kirche St. Salvator fand er auf eigenen Wunsch sein Grab. Seit 1712

Das Grab des heiligen Bonifatius in der Krypta des Hohen Doms zu Fulda.



Vorwort

wolbt sich iiber der historischen Grablege in der Krypta der barocke
St.-Salvator-Dom, Begegnungsstitte der deutschen Bischofe, die seit
1867 ihre jahrliche Herbsttagung in Fulda abhalten.

Eine Inschrift des Sockels, auf dem die wuchtige Bonifatius-Sta-
tue ruht, erinnert: Verbum domini manet in aeternum - »Das Wort
des Herrn bleibt in Ewigkeit«, so wie die Erinnerung an Bonifatius,
seinen dienenden Apostel. Papst Zacharias lobte ihn 744 in einem
Brief: Der Heilige Geist habe ihn wie den Apostel Paulus und dessen
Schiiler Barnabas zur Predigt bei den Heiden auserwéhlt (Brief 57).
Der Ehrentitel » Apostel« ist universal. Vor diesem Hintergrund ver-
engt die spitere Bezeichnung » Apostel der Deutschen« das Wirken
und die Ausstrahlung des Bonifatius, zumal er nicht der erste und
einzige Missionar in den »deutschen« Gebieten war.*? Das Apostolat
des ehemaligen Monchs, Lehrers, Diplomaten und Abts im Kloster
Nursling bei Southampton hatte europiische Dimensionen, die bis
in die Gegenwart nachwirken. Mithilfe angelsichsischer Missiona-
re und Missionarinnen hat Bonifatius die Bindung zwischen seiner
Heimat und dem Kontinent vertieft. Auf den Spuren seines Lands-
manns Willibrord missionierte er unter den Friesen in den heuti-
gen Niederlanden, griindete und reformierte Kloster und Bistiimer
in Thiiringen, Hessen und Bayern. Das tat der Kirchenpolitiker in
Absprache mit dem Papst, und er half maf3geblich mit, nérdlich der
Alpen eine romorientierte Landeskirche aufzubauen und den Ein-
fluss des Adels auf den Episkopat zu schwichen. Zu Recht gilt er
daher als »Baumeister des christlichen Europa«, so der Bonifatius-
Biograph Lutz von Padberg. Vor allem Bonifatius verkorpere »den
Ubergang von der Phase der Mission in einer religionsgeographisch
noch zersplitterten Zeit zu jener der Christianisierung, welche die
Kirche zu dem Fundament eines einheitlichen Europa werden lassen
sollte«.® Seine beeindruckende Bautitigkeit und sein Nachleben ma-
chen Bonifatius zu einem europdischen, vielleicht sogar zum ersten
gesamteuropaischen Heiligen, was angemessener erscheint als sein
spaterer unhistorischer Beiname » Apostel der Deutschenc.

Der Missionsbischof war ein tief im Glauben verwurzelter Grenz-
ganger, eine Personlichkeit zwischen den Welten, zwischen der Anti-



10

Vorwort

ke und dem frithen Mittelalter. Er stellte die Weichen fiir die Trans-
formation der spatantiken Kirche zur frankischen Reichskirche, und
er ist auch ein Beweis dafiir, dass Umbruchzeiten herausragende Per-
sonlichkeiten hervorbringen.

Was sich so leicht als Erfolgsgeschichte liest, war ein schwerer
Weg, gepflastert mit bitteren Riickschldgen. Sein grof3es Ziel, die Be-
kehrung der Sachsen, hat Bonifatius nicht verwirklicht. So monu-
mental, fast furchteinfléflend die Bonifatius-Statue von Fulda den
Menschen entgegentritt, so wenig trifft sie das Selbstverstdndnis des
Heiligen. Der um die 1,90 Meter grofSe, mit einer kréftigen Statur
gesegnete Bonifatius war ein Zweifler, der sich und seine Leistungen
infrage stellte. Sein tiberfeines Gewissen lief$ ihn stdndig griibeln, ob
es ihm wegen seiner Stinden nach dem Tod vergénnt sei, in der ewi-
gen Anschauung Gottes zu leben. Die Sorge steigerte sich zu einer
Angstlichkeit, die in seinen Briefen durchschimmert. Obwohl er
Freundschaften pflegte und sich um seine Freunde und Freundin-
nen kiimmerte, belastete ihn Einsamkeit — eine Einsamkeit, die das
Leben in der Fremde noch verstirkte. Neben dem Gebet und der
Bibel waren seine Brieffreundschaften sein Rettungsanker, der ihm
die peregrinatio erleichterte. Er liebte den intellektuellen Austausch,
das Spiel mit den Worten und einen gepflegten bilderreichen Stil. Ein
grofles theologisches Werk hat er nicht hinterlassen. Sein Charisma
lag in der Verkiindigung, in der Fahigkeit, Menschen fiir den christ-
lichen Glauben zu begeistern; seine Begabungen duflerten sich in Or-
ganisations- und Reformfreude. Wer gegen Glaubenswahrheiten, die
Kirchendisziplin oder die christliche Moral verstief3, konnte die raue
und unerbittliche Seite des Missionsbischofs erleben. Seine Konse-
quenz und sein Bemithen um Wahrhaftigkeit trugen ihm nicht nur
Freunde ein.

Bonifatius’ Personlichkeit vereint widerspriichliche Facetten, was
ihn umso inspirierender macht. Sollten sich seine Gegner aus der
frankischen Elite und im Episkopat am Ende seines Lebens dariiber
gefreut haben, dass der lastige Mahner im kirchenpolitischen Abseits
stand, demonstrierte ihnen dieser ein letztes Mal seine Unabhéngig-
keit. Er kehrte zu den Friesen zuriick, dorthin, wo seine Berufung



Vorwort

zum Missionar ihren Anfang genommen hatte. Im Riickblick scheint
tiir Bonifatius die Kirchenpolitik mit all ihren Fallstricken die Pflicht
gewesen zu sein, die Mission aber die Kiir. So tat er am Ende seines
Lebens das, was jedem Menschen vergénnt sein sollte und ein fran-
zOsisches Sprichwort auf den Punkt bringt: On revient toujours a ses
premiéres amours — oder weniger poetisch auf Deutsch: »Alte Liebe
rostet nicht«.

1



NREICH,
ZEIT DES BONIFATI

; Bistum
i Bistumsgriindung durch Bonifatius
Bistum durch Bonifatius reformieg
& Kloster v

&

ianische Klostergrindung

ssionsweg des Bonifatius

Crediton

O

Exete

e,
N 2%
Canterbury A S 2

pen o
O

5@ ursling roe @ e o

' =o,. GentO

OBoulogne %~ Briisselo

Der Kanal *,

. °
Les Estinnes ®
..

CambraiO o g

; Reims

.. - ‘%
2 @ Paris 2
Bretagh
Rennes?yv Neustrie”
Troyes
Orléans
= OTeurs
; Dijono
Bourges !
1
evers
<
Poitiers; 5
=3
S .,N &
. 1€ &
Aquith " . &8
%}
§ S
Limoge -
Clermont;
Lyon

Jah



OHamburg
jand
1 € . Bremen®.
F T
Sachse®
OAmsterdam o
$|-|j Utrecht &
ODorestad O Osnabriick
Magdeburg o
I\/Iijgster %
S : . 1 e n
usteren$ Geismar b 0T 1 N g
- > :Fritzlar
E Buraburgi
Koln . : Erfurt
Aachen ) Amoneburg O Siilzenbriicken
= s Ohrdruf
Austrien Lo Fuldaesse‘ﬂ
@05@\ Fr"‘gkfurt ®Hammelburg
Echtemach$ $Pfalzcl |-I:_| é. ;Wurzburg
Mainz S Kitzi
Trier : : tzingen
Wormsl-lj Tauber- Ochsenfurt
%, bischofsheim )
Speyer 5 2 ONiirnberg
= Regensburg
Niederalteich
ElsasS$ X . Niedera
Stuttgart O Eichstitt :;
Straflburg I-Ij Q& 1507
W i Freising  Passau
\J Augsburg
* Baiyer™
0‘ ﬂgﬂ)v
R
p %3 s
N
@4 Basclljj Konstar, Bodensee Salzburg
i Doubs &
o> A
<
2>
=
Genfer See
O Genf Rh@ne
det 0
Liomba’

50 100 150km




14

»Weisheit siegt liber Bosheit.«
Bonifatius an den Jiingling Nithard, Brief 9

»Liebhaher der Schonheit«

Die Morderbande pliinderte das Lager und raffte, was ihr in die
Hénde fiel.' Hastig schnappten die Rduber die schweren Kisten und
trugen sie zu den Schiffen der Ermordeten am Ufer der Boorne,
eines kleinen Flusses unweit von Dokkum in der heutigen nieder-
lindischen Provinz Friesland. An Bord befanden sich Proviant und
einige Gefidfle mit Wein. Gierig begannen die Manner zu trinken, als
ob sie sich fiir den Hohepunkt ihres Beutezugs, die Verteilung der
geraubten Kostbarkeiten, stirken wollten. Als der Zeitpunkt nahte,
disziplinierte sich die Horde und fing an zu beraten, wie viel jedem
von ihnen zustehe. Die Verhandlungen waren von kurzer Dauer. Gier
und Neid siegten, und die Ménner droschen aufeinander ein. Nur
wenige iiberlebten das Gemetzel. Die Sieger 6ffneten die Kisten und
wihnten sich schon im Gold- und Silbersegen. Doch der Schatz, den
sie entdeckten, war von anderer Natur: Blicher und Reliquien lagen
vor ihnen. Es war der Seelenschatz des Bonifatius, seine geistliche
Wegzehrung, der treue Begleiter seiner Missionsreisen, der Wéchter
seiner Seele und die unverbriichliche Verbindung zum Himmel.
Bevor er im Herbst 753 von Mainz aus zu seiner letzten Missions-
reise zu den Friesen aufbrach, hatte Bonifatius seinen bischéflichen
Nachfolger Lul in Mainz gebeten: »Und leg in meine Biicherkiste
auch ein Leintuch bei, darin mein zermiirbter Leib eingehiillt wer-
den kann.«* Der Greis spiirte seinen nahen Tod, hatte er doch die da-
malige Lebenserwartung schon weit tibertroffen. Seine Reisebiblio-
thek umfasste etwa 20 bis 25 Werke. Herz des frommen Vademecum



»Liebhaber der Schonheit«

war die Heilige Schrift. Ob der Missionsbischof sie als Gesamtwerk
oder nur in Teilabschriften mit sich fiihrte, ist nicht sicher. Uber-
liefert ist, dass er seine Brieffreunde und Briefreundinnen aus der
angelsachsischen Heimat mehrfach gebeten hat, fiir ihn biblische
Texte abschreiben zu lassen und auf den Kontinent zu schicken. Ab
und an revanchierte er sich mit »Spriichen«. So entschuldigte er sich
einmal bei der angelsichsischen Abtissin Bugga: »Wegen der Zu-
sammenstellung von Spriichen, um die du gebeten hast, so musst
du Nachsicht haben mit meinen Fehlern, denn wegen dringender
Arbeit und fortwahrender Reisen habe ich das, was du wiinschtest,
noch nicht vollstindig niedergeschrieben; sobald ich aber damit fer-
tig bin, werde ich Sorge tragen, es in die Hdnde Deiner Liebden zu
senden.«* Der Abtissin ging es nicht viel anders als ihrem Briefpart-
ner. In einem Schreiben aus dem Jahr 720 bedauerte Bugga, sie habe
»die Mértyrerakten, um deren Zusendung du mich gebeten hast,
noch nicht erhalten.* 735 bat Bonifatius seinen ehemaligen Schiiler
Abt Duddo, der ihm wohl bei der Abfassung seiner Grammatik ge-
holfen hatte und dessen Kloster unbekannt ist,” ihn mit Abschriften,
»vor allem mit den geistlichen der heiligen Viter, zu starken. Seinen
Waunsch begriindete er: »Weil bekanntlich eine geistliche Lehrschrift
ein Lehrmeister derer ist, welche die Heilige Schrift lesen, so bitte ich
dich, den mir fehlenden Teil der Schrift iiber den Apostel Paulus zu-
zusenden, um meine Gottesgelehrtheit zu fordern; ich habe ndmlich
nur iber zwei seiner Briefe Lehrschriften, tiber den an die Rémer
und den ersten an die Korinther.« Der selbst in fortgeschrittenem
Alter wissbegierige Gelehrte ging noch einen Schritt weiter: »Eben-
so wollen wir, wenn es dir recht ist, es beide miteinander so halten,
dass du den Auftrag gibst, was du in deinem Klosterarchiv findest
und deiner Meinung nach fiir mich von Nutzen ist, aber deines Er-
achtens mir unbekannt und nicht schriftlich zur Hand ist, mir dann
mitzuteilen wie ein getreuer Sohn seinem unwissenden Vater.« Auch
an kirchenrechtlichen Abhandlungen war der bildungsbeflissene
»Vater« interessiert, weil er als Bischof Recht sprach. In einem be-
sonderen Fall sollte ihm Abt Duddo Amtshilfe leisten. Sie betraf eine
Eheschlieffung zwischen einem Paten und einer Patin, die vermut-

15



16

»Liebhaber der Schonheit«

lich miteinander verwandt waren. Der Mitbruder wurde beauftragt,
das kanonische Eherecht zu studieren und Bonifatius umfassend zu
unterrichten. Seinen wissenschaftlichen Anspruch hielt der Gelehrte
auch in der Fremde aufrecht.®

Mit hoher Wahrscheinlichkeit begleiteten Bonifatius die Lehrbii-
cher des Alten Testaments, der Unzial-Kodex mit den sechs Biichern
der Propheten, das Neue Testament und die Petrusbriefe. Liturgische
Werke wie Sakramentar, Lektionar, Passionale und vermutlich ein
Psalter kamen hinzu. Bibelkommentare, Schriften der Kirchenviter
und kirchenrechtliche Literatur vervollstindigten die theologische
Handbibliothek.”

Wie existentiell das Studium der Bibel fiir Bonifatius war, hatte
er 716/717 dem jungen Nithard anvertraut, mit dem ihn eine enge
Freundschaft verband.® In seinem éltesten iiberlieferten Brief fragt
er den Mitbruder: »Was wird von jungen Leuten in angemessenerer

Weise erstrebt oder von alten Méannern schliefillich einsichtiger
besessen als die Kenntnis der heiligen Schriften?« Denn sie lenkt
ohne Zwischenfall »das Schiff unserer Seele« durch bedrohliches Un-
wetter, damit sie ihr Ziel, das Paradies, erreicht. »Weisheit siegt tiber
Bosheit, fahrt der Lehrmeister fort und bekennt: »Diese habe ich
von Jugend an geliebt und gesucht, und ich bin ein Liebhaber ihrer
Schoénheit geworden.« Vor der Weisheit der Bibel verblassen irdische
Kostbarkeiten, »sei es im Glanz von Gold und Silber, sei es in der
Buntheit glitzernder Edelsteine oder im Genuss luxurioser Speisen
und dem Kauf feiner Kleidungx.

Alles vergeht. Nur die Weisheit der Heiligen Schrift tiberdauert
die Zeit. Daher erwartet Bonifatius zufolge die Jdger irdischer Giiter
ein qualvolles Schicksal in der Unterwelt: »Und aus diesem Grunde
legen sich, wie man weif3, simtliche habgierigen Goldsucher fern von
den Wissenschaften, vom Heiligen enttduscht niedergeschlagen auf
die Lauer und haben die leicht zerreiflenden Netze der Spinnen aus-
gespannt, die Nichtiges fangen wie leeren Wind oder Staub. Denn
nach dem Psalmisten sammeln sie Schitze, wissen aber nicht, fur
wen sie diese zusammenraffen. Und wenn der Scherge des verhassten
Pluto, ich meine den Tod, mit blutigen Zédhnen grausam knirschend



»Liebhaber der Schonheit«

an der Schwelle bellt, dann werden sie zitternd und von jedem gott-
lichen Beistand verlassen, plotzlich ihre kostbare Seele und zugleich
den triigerischen Schatz, dem sie habgierig Tag und Nacht voll Un-
ruhe dienstbar waren, fallen lassen und einbiifien, und danach treten
sie, von teuflischen Hinden fortgerissen, ein in die verriegelten Tore
der Unterwelt, um ewige Strafen zu verbtifien.« Der Asket Bonifatius
kannte offensichtlich die Verfithrungskraft des Konsums und glaub-
te, ihr nur mit Hollenangst beikommen zu konnen. Im Riickblick
muten seine Worte fast prophetisch an. Fast 50 Jahre vor seinem Tod
im Jahr 754 scheint er im Brief an Nithard sein Urteil iiber seine raff-
gierigen Morder bereits gefillt zu haben.’

Wer der Besitzer der spirituellen Juwelen war, wussten die Bi-
schofsmorder wohl nicht. Sie wussten auch nicht, dass Biicher nicht
nur immaterielle Kostbarkeiten waren, sondern damals auch Wert-
gegenstinde. Wiitend warfen sie Biicher und Reliquienbehélter ins
Gebiisch, zerstreuten sie auf den Feldern, begruben sie im Dickicht
der Siimpfe oder schleppten sie in ihre Verstecke. So beschrieb der
Mainzer Presbyter Willibald, der Autor der dltesten Bonifatius-Vita,
das Schicksal der geistlichen Handbibliothek."” Dem Priester angel-
sachsischer Herkunft, der an der Mainzer Kirche St. Viktor wirkte,"!
hatten die Bischofe Lul von Mainz und Megingoz von Wiirzburg den
Auftrag gegeben, eine Lebensbeschreibung des Bonifatius zu verfas-
sen. Willibald folgte dem literarischen Geschmack seiner Zeit und
seines geistlichen Standes und schrieb eine hagiographische Biogra-
phie. Bonifatius’ vita, virtus (Tugend), pietas (Frommigkeit) und ab-
stinentia (Enthaltsambkeit) sollten den kiinftigen Lesern als exemplum
dienen, um ihr Leben zu vervollkommnen.”? Denn schon zu Leb-
zeiten stand der Missionsbischof im Ruf der Heiligkeit. Unter diesem
Blickwinkel war sein gewaltsamer Tod und der seiner Begleiter mehr
als ein Kapitalverbrechen: Die Missionare hatten das Martyrium er-
litten, die Krone der absoluten Nachfolge Christi erkdmpft, und der
grofite Kimpfer unter ihnen war Bonifatius.

Jahrhunderte spéter werden Historiker und Theologen zweifeln,
ob der Tod bei Dokkum ein Mértyrertod war. Dabei wird nicht das
Glaubenszeugnis der Ermordeten infrage gestellt, sondern das Motiv

17



18

»Liebhaber der Schonheit«

der Morder. Starb Bonifatius aus »Glaubenshass« der Friesen, ist er
unter die Mértyrer zu rechnen. Doch das Gebaren der Morderbande
in Willibalds ausfiihrlicher Darstellung legt ein anderes Motiv nahe:
Habgier. Das Beutemachen tibertrumpfte etwaige religiose Griinde.”*
Da Bonifatius auf seiner letzten Missionsreise starb, als er die vor-
nehmste christliche Pflicht, die Glaubensverbreitung, erfiillte, mach-
te ihn dies nicht nur in Willibalds Augen zu einem verehrungswiirdi-
gen Blutzeugen. Nicht diskutiert hat der Hagiograph den Umstand,
dass es unter den friesischen Banden auch »christliche« Ganoven
gab.*

Doch die Auszeichnung martys wurde Bonifatius sofort zuge-
billigt. Fortan wurden die Ereignisse im irdischen Leben des Ver-
storbenen himmlisch gedeutet. Sdmtliche Biicher seien gefunden
worden, berichtete Willibald und ftigte sogleich eine Erkldrung des
erstaunlichen Erfolgs an: »Doch wurden sie durch die Gnade des all-
machtigen Gottes sowie durch die Fiirbitte des heiligen Bonifatius,
des hohen Bischofs und Mirtyrers, nach Verlauf langer Zeit unver-
letzt und unversehrt gefunden und von den einzelnen Findern in das
Haus zuriickgesandt, in dem sie noch bis zum heutigen Tag liegen.«'?
Die wiedergefundenen Schriften begriindeten eine Tradition, welche
die drei Handschriften im Fuldaer Domschatz unter die Besitztiimer
des Heiligen rechnet.'® Aber wie fast alle »Traditionen« ist auch diese
umstritten. Aus Willibalds Worten lassen sich mehrere Erkldrungen
herauslesen: Ehrliche Finder konnen auf Gottes Lohn hoffen. Gegen-
stinde, die Bonifatius besessen hat, strahlen seine Heiligkeit aus. Sie
iiberdauern den natiirlichen Verfall und sind Grundstock der einset-
zenden Verehrung seiner Reliquien.

Als die Réuber den Missionar erschlugen, forderten sie Gott
heraus, davon ist der Biograph iiberzeugt. Willibald zufolge haben
die Christen drei Tage nach dem todlichen Uberfall »ein gewaltiges
Heer« aufgestellt, und als »Krieger der zukiinftigen Rache« drangen
sie in das »Land der Ungldubigen« ein, brachten ihnen eine »verhee-
rende Niederlage« bei und machten die Fliehenden »in gewaltigem
Metzeln« nieder. Die Uberlebenden, »Frauen, Kinder, Knechte und
Migde der Gotzenanbeter«, wurden als Beute in die Heimatorte der



»Liebhaber der Schonheit«

Sieger verschleppt. Was Bonifatius als Missionar versagt geblieben
war, die Bekehrung der Friesen, habe die Angst vor dem gottlichen
Strafgericht schlieflich bei den Uberlebenden der Strafexpedition er-
reicht, so Willibald. Der Gerechtigkeit war augenscheinlich Geniige
getan. Sie hatte die christliche Lehre der Barmherzigkeit in den Hin-
tergrund gedringt. Der Mord an Bonifatius und seinen Gefihrten
war der Anlass fiir einen Religionskrieg. Die Gewalt kann nicht im
Sinn des Mannes gewesen sein, der im Angesicht des Todes die Mén-
ner, die ihn und seine Briider begleiteten, ermahnt haben soll, ihre
Waffen ruhen zu lassen: »Lasst ab, Médnner, vom Kampf, tut Krieg
und Schlacht ab, denn das wahre Zeugnis der Heiligen Schrift lehrt
uns, nicht Boses mit Bosem, sondern sogar Boses mit Gutem zu ver-
gelten.«'” Der Bibelkundige und Verehrer des Paulus zitierte dessen
Ersten Brief an die Thessalonicher 5,15.

Selbst wenn Willibald seinem Helden die Worte in den Mund ge-
legt hat, um ihn — wohl auch Luls Wunsch entsprechend - als Marty-
rer und Idealheiligen zu stilisieren, spricht der Tenor der Bonifatius-
Briefe fiir einen friedfertigen, liebenswiirdigen Menschen, der aber
auch einmal schroff sein konnte. Obwohl er durchaus zu rigorosen
Missionsmethoden wie der Zerstdrung paganer Kultstitten greifen
konnte, hat er keine Gewalt im Namen Gottes gegen storrische Viel-
gotterverehrer propagiert. Denn er war der »Liebhaber des wahrhat-
ten Glanzes der Schonheit, ndmlich der Weisheit Gottes, die glan-
zender ist als Gold, stattlicher als Silber, feuriger als Karfunkelstein,
weifler als Bergkristall und kostbarer als Topas«.'® Seine Liebe zur
Weisheit und sein Bildungsdurst bewahrten ihn auch vor kultureller
Engstirnigkeit. Die Vermittlung christlicher Werte gehorte ebenso zu
seinem Missionsauftrag wie zu seinem bischéflichen Selbstverstiand-
nis. Das eine war die Verkiindigung des Wort Gottes, das andere eine
tiberzeugende christliche Lebensfithrung und das dritte Element die
Humanisierung von Gesellschaft und Kultur - ein Anspruch, der al-
len Kulturen galt und gilt.

19



20

»Uber das Gute unseres Volkes [der Angelsachsen] und seinen Ruhm
empfinden wir Freude und Jubel, aber liber seine Siinden und das,
was man ihm vorwirft, Kummer und Schmerz.«

Bonifatius an den Priester Herefrid, Brief 74

l. Leben auf der Insel

Die Heimat

Britannien, die Heimat des Wynfreth-Bonifatius kam erstmals in den
Jahren 55 und 54 v. Chr. in néhere Berithrung mit Rom. Gaius Iulius
Caesar iiberquerte zweimal den Armelkanal, um jenseits des Meeres
seine Eroberungen in Gallien fortzusetzen und zu sichern. Thn ar-
gerte, »dass in fast allen gallischen Feldziigen unsere Feinde von dort
Unterstiitzung bekommen hatten«.! Die Kriegshilfe hatten Kelten ge-
leistet, die auf der Insel in zahlreiche selbststindige Volkerschaften
zerfielen. Aufler der Strafexpedition interessierten die Romer die flo-
rierenden Handelsbeziehungen zwischen Siidbritannien und Gallien
und vor allem das Zinnvorkommen, das die Forschung inzwischen
auf der Insel St. Michael’s Mount in Cornwall und auf der Halbinsel
Mount Batten bei Plymouth lokalisiert.?

Grof3e Erfolge fielen dem Eroberer Caesar nicht zu, und es dauer-
te fast ein Jahrhundert, bis sich Kaiser Claudius 43 n. Chr. entschloss,
Britannien zu erobern und die Insel den Provinzen des Imperium
Romanum einzuverleiben. Unter seinem Oberbefehl nahm der Feld-
herr Aulus Plautius den gesamten Siiden der Insel ein. In den folgen-
den Jahren hatten die Romer mit wachsendem Widerstand zu kamp-
fen. Kaiser Nero (54-68) betrieb die Besetzung von Wales, wihrend
Boudicca, die Konigin der Icener, eine Revolte gegen die romischen



Die Heimat

Besatzer anfithrte. Nachdem ihre Mannen Camulodunum (Col-
chester) und Londinium (London) verwiistet hatten, verlief§ sie das
Kriegsgliick, und die Romer gewannen die Oberhand. Thre militari-
sche Uberlegenheit und Hartnackigkeit fiihrten die Eroberer schlief3-
lich 84 n. Chr. unter dem Oberbefehl des Gnaeus Iulius Agricola zum
Sieg. In der Entscheidungsschlacht am Mons Graupius im stidlichen
Caledonia, dem heutigen Schottland, brachen sie endgiiltig den Wi-
derstand der Kaledonier.’? Nordengland und weitere Gebiete bis zum
schottischen Hochland fielen an Rom.

Die Linie zwischen der Tyne-Miindung und dem Solway Firth
wurde die Nordgrenze der Provinz Britannia, die Kaiser Hadrian
(117-138) mit dem Hadrianswall schiitzte. Sein Nachfolger Anto-
ninus Pius (138-161) schob die Grenze weiter vor und errichtete
zwischen Firth of Forth und Firth of Clyde gegen Schottland den An-
toninuswall. Doch scheiterte er, den Siiden Schottlands auf Dauer zu
erobern.? Im Stiden der Insel schritt die Romanisierung voran, zu der
Militdr und Zivilverwaltung, Handelsverkehr und Kulturaustausch
beitrugen. In diesem Prozess spielten auch Christen und Christinnen
eine Rolle. Die literarischen Hinweise bei den Kirchenschriftstellern
Tertullian und Origenes zu Beginn des 3. Jahrhunderts, denen die
Forschung oft die Glaubwiirdigkeit abgesprochen hat,” werden in-
zwischen durch archéologische Zeugnisse bestitigt.®

Im 4. Jahrhundert, nach der sogenannten Konstantinischen Wen-
de, nahmen auch Bischofe aus Britannien an den Synoden teil.” Fiir
das Konzil von Arles 314 sind drei britannische Bischofe belegt. 325
wird die erste sicher bezeugte Kirche in Colchester errichtet.® Das
Christentum verbreitete sich zunéchst in der Oberschicht. Der Vater
des Patricius, des spéteren irischen Nationalheiligen Patrick, gehorte
nach dessen Aussage in seiner Confessio dem Dekurionenstand an
und hatte sich zum Diakon weihen lassen. Nach einer turbulenten
Jugend, die ihn nach Irland gefiihrt hatte, kehrte Patricius auf eige-
nen Wunsch, vielleicht als Bischof, auf die Insel zuriick. Er begann
mit einer Mission, die er vor allem mit Klostergriindungen festigte.
Patricius soll etwa 30 Jahre lang bis zu seinem Tod 461 oder 491 auf
der Insel gewirkt haben.’

21



22

I. Leben auf der Insel

Das Verhiltnis zwischen Vielgotterverehrern und Christen blieb
gespannt. Obwohl Kaiser Theodosius 391/2 das Christentum de fac-
to zur Staatsreligion erhoben hatte, tiberlebte der Gotterglaube in bri-
tannischen Nischen bis ins Mittelalter.

Bevor sich Magnus Maximus, der Oberbefehlshaber der romi-
schen Truppen in Britannien, im Frithjahr 383 zum Kaiser ausrufen
lief’, empfing er die Taufe. In einem Brief an Papst Siricius bekannte
er sich als treuer Beschiitzer des christlichen Glaubens.® Als sich in
der ersten Hilfte des 5. Jahrhunderts die Haresie des aus Britannien
oder Irland stammenden Laienmonchs Pelagius verbreitete, schickte
Papst Coelestin I. 429 auf Veranlassung des Diakons Palladius die
Bischofe Germanus von Auxerre und Lupus von Troyes iiber das
Meer."! Es war wohl derselbe Palladius, den Papst Coelestin I. 431 als
»ersten Bischof« zu den Schotten genannten Iren, sandte.'? Er diirfte
Angehoériger der Palladii gewesen sein, die im 5. und 6. Jahrhundert
zu den vornehmen und reichen gallorémischen Senatorenfamilien
gehorten. Auch spiter kamen aus der Familie mehrere Bischofe.”
Pelagius und seine Anhénger hatten Unruhe unter den Christen ge-
schiirt und deren Einheit gefihrdet, weil sie die Erbstindenlehre und
die Theologie der géttlichen Gnade ablehnten — beides anerkannte
Lehren ihres Zeitgenossen Augustinus von Hippo. Mitte des 5. Jahr-
hunderts eilten Germanus und ein Bischof Severus den britischen
Christen ein zweites Mal zu Hilfe."* Auch ein weiterer Gegner des
strengen Pelagianismus, Faustus, der spatere Bischof von Riez in der
Provence, stammte aus Britannien.

Der britische Historiker George M. Trevelyan urteilte in seiner
Geschichte Englands: »Die christliche Eroberung der Insel bedeutete
die Riickkehr der mediterranen Kultur in einer neuen Form und mit
einer neuen Botschaft. [...] Christentum bedeutete auch die Riick-
kehr der Bildung auf die Insel und unter den Barbaren der Beginn
einer politischen und gesetzlichen Zivilisation, die auf den Fahigkei-
ten von Lesen und Schreiben im praktischen lateinischen Alphabet
griindete. Christentum sprach auch von ungewohnlichen Dingen,
die dem nordischen Geist vollig fremd und zum groflen Teil auch
dem antiken romischen Geist fremd waren.«"



Die Heimat

Die Umwilzungen, die Britannien im 5. und 6. Jahrhundert erlebte;
das Ende der romischen Herrschaft 409/410, das Kaiser Honorius mit
einem freiwilligen Truppenabzug besiegelte, waren in der Geschichte
der Insel ein tiefer Einschnitt. In das politische Vakuum drangen siach-
sische Teilvolker aus dem nérdlichen Germanien: Angeln von der Un-
terelbe, Sachsen aus Nordelbien und Jiiten von der Halbinsel Jiitland,
zudem vielleicht Friesen.' Im Verlauf des 5. Jahrhunderts unterjoch-
ten sie trotz erbitterten Widerstands die kelto-romische Bevolkerung
und bildeten Konigreiche. Literarisches Relikt der politischen Wirren
ist die Artus-Legende, die den Widerstandswillen der einheimischen
Bevolkerung fir alle Zeit verewigt hat. Realpolitisch hatte mit Aus-
klang des 5. Jahrhunderts die germanisch-angelsdchsische Geschichte
Britanniens begonnen. Sie sollte Jahrhunderte andauern, bis 1066 die
Normannen das Ruder iibernahmen."”

Die angelsachsischen Kolonisatoren bedrangten auch das Chris-
tentum, ohne es jedoch vollig zum Verschwinden zu bringen. An
die iiberlebenden Glaubenszellen konnten erste Missionsvorstof3e
ankniipfen, die im 6. Jahrhundert von Gallien aus wieder einsetz-
ten. Ein Missionsstiitzpunkt war das Kloster Iona vor der Westkiis-
te Schottlands, das der heilige Columban 563 gegriindet hatte. Die
irischen Monche verschrieben sich der Bekehrung der schottischen
Pikten, missionierten aber auch im angelsdchsischen in den nérd-
lichen Gebieten Stidenglands.'®

Einen Schub erhielt die Christianisierung, als Papst Gregor der
Grof3e die Insel remissionieren wollte und 596/597 Augustinus, den
Prior des romischen Andreasklosters, mit etwa 40 Monchen nach
Britannien sandte. Inzwischen verstanden sich die Angeln, Sachsen
und Jiiten mehr und mehr als »grofie Volkerschaft der Englander«.”
Aethelberht, Konig von Kent (Cantia), der mit der frankischen
Christin Bertha verheiratet war, unterstiitzte den in Gallien geweihten
Augustinus. Dem britischen Althistoriker Peter Brown zufolge war
Aethelberht ein Herrscher, »der entschlossen war, jeden Vorteil -
einschliefllich einer neuen Religion - zur Aufrechterhaltung seines
eigenen Stils hegemonialer Oberherrschaft zu nutzen«.” Bertha, die
Tochter des Merowingerkonigs Charibert I., soll es gewesen sein,

23



24

I. Leben auf der Insel

die Papst Gregor zur angelsichsischen Mission veranlasst hat.*!
Ihre Eltern hatten die Zustimmung zu ihrer Heirat mit dem noch
heidnischen Konig nur unter der Bedingung gegeben, dass sie der
frankische Bischof Liudhard begleiten und sie am angelsdchsischen
Konigshof ihren Glauben ausiiben durfte.” In der Néhe des Hofes
befand sich seit romischer Zeit eine Kirche des heiligen Martin von
Tours, die sie regelmaflig zum Gebet aufsuchte.® Berthas Einfluss
und Augustinus’ erfolgreiche Missionsarbeit veranlassten Konig Aet-
helberht, sich taufen zu lassen. Adlige und Untertanen taten es ihm
gleich.** Bei seiner ersten Begegnung mit Augustinus hatte er noch
auf einem Treffen im Freien beharrt, weil er die angeblich magischen
Krifte der Missionare fiirchtete.®

Bertha hatte die Erwartungen erfiillt, welche die Kirche an Chris-
tinnen stellte, die Nichtchristen heirateten. »Gemischte Ehen« wur-
den nur akzeptiert, weil die christliche Ehefrau die Moglichkeit be-
kam, ihren Mann zu bekehren, also den Glauben zu verbreiten.?
Diese Erwartung hatte Papst Bonifaz V. (619-625) in einem Brief an
Konigin Aedilberga, die Tochter Aethelberhts und Berthas und Ge-
mahlin des northumbrischen Kénigs Edwin ausgedriickt. Beda Ve-
nerabilis hat den Brief spéter nach einem ersten pépstlichen Brief an
Edwin in voller Linge in seine Kirchengeschichte aufgenommen.?”
Mit einem abgewandelten Bibelzitat ermahnte Bonifaz die Herrsche-
rin: »Ein ungldubiger Mann wird durch eine gldubige Frau gerettet
werden« (1 Kor 7,16; 1 Petr 3,1). Unter diesen Vorzeichen war Bertha
eine vorbildliche christliche Ehefrau und Familienmissionarin, deren
Mission ins Land ausstrahlte.

Mit Aethelberhts Hilfe verwandelte der inzwischen zum Erzbi-
schof aufgestiegene Augustinus eine Vorgangerkirche zu seiner Ka-
thedralkirche von Canterbury. Unterstiitzung leistete auch Bischof
Syagrius von Autun. Er pflegte enge Beziehungen zur méchtigen
merowingischen Konigin Brunchildis, die im Briefwechsel mit Papst
Gregor stand. Nach dessen Plan sollten den Metropolen London und
York jeweils zwolf Bistiimer zugeordnet werden. Riickschlage blie-
ben nicht aus. Zwistigkeiten zwischen den einzelnen Konigsherr-
schaften trugen eine Mitverantwortung an dieser Entwicklung. Nach



Die Heimat

Aecthelberhts Taufe wurde Kent zum Zentrum und Ausgangspunkt
der Mission. Doch lief} der Herrscher die Ménchsgemeinschaft nicht
aus den Augen. Seine Uberwachung beeintrichtigte die Pline Papst
Gregors, die Bistiimer aus der romischen Zeit wiederzubeleben.?
Als Aethelberht im Jahr 616 starb, waren Kent und das benachbarte
Essex christlich geworden.” Doch eine pagane Gegenwehr schmi-
lerte die missionarischen Erfolge. Sein Nachfolger Konig Raedwald
von Ostanglien nahm trotz seiner Taufe eine polytheistische Haltung
ein. In einem Heiligtum lie3 er zwei Altdre errichten, einen christ-
lichen und einen fiir heidnische Opfer.”® Dass die Mission fortgesetzt
werden konnte, verdankte sich Kénig Edwin, der seit 617 tiber Nor-
thumbrien herrschte. Am Osterfest 627 empfing er unter Aedilbergas
Einfluss die Taufe. Seinem Beispiel folgte wiederum eine Reihe von
Granden und Klienten. Das Taufsakrament spendete Bischof Pauli-
nus von York, der ebenfalls aus dem Andreaskloster in Rom stamm-
te und eine erfolgreiche Missionsarbeit entfaltete. Als Edwin 633 in
einer Schlacht fiel, musste sich der bischofliche Missionar jedoch
zurilickziehen. Obwohl die Ausbreitung und Inkulturation der christ-
lichen Religion einen bitteren Riickschlag erlitt, war die Grundlage
fiir die weitere Christianisierung des bedeutenden nordenglischen
Konigreichs gelegt.*!

In Irland hatte sich inzwischen eine blithende Klosterlandschaft
entwickelt, die auch fiir eine kulturelle Bliite sorgte. Die Missions-
richtung kehrte sich um. Irische Monche zogen auf das Festland, um
im Frankenreich den Glauben zu verbreiten. Der Bedeutendste unter
ihnen war Columban der Jingere aus dem Kloster Bangor, das zu
einem Ausbildungszentrum fiir Missionare heranreifte. Columban
wirkte zwischen 591 und 613 in Gallien, Alemannien und Oberitali-
en. Dort griindete er mehrere bedeutende Kloster. Einige merowingi-
sche Konige forderten seine Anstrengungen, andere bekdmpften den
charismatischen Monch. Seine peregrinatio pro Christo — Pilgerschaft
tiir Christus sollte Beispiel fiir die spiteren Missionare und Missiona-
rinnen von den britischen Inseln werden.

Die Synode von Whitby an der Kiiste von Yorkshire, die 664 unter
dem Vorsitz Konigs Oswin von Northumbrien stattfand, sollte die

25



26

I. Leben auf der Insel

zwei britannischen Missionsbewegungen einen: die angelsdchsische
und die irisch-keltische, die sich zum Teil tiberschnitten. Der Gegen-
satz war ablesbar an den unterschiedlichen Osterterminen. Der ro-
mische 19-jéhrige Zyklus, dem Ko6nig Oswin zustimmte, setzte sich
durch. 668 weihte Papst Vitalianus den gelehrten Theodor von Tar-
sos im stidlichen Kleinasien zum Erzbischof von Canterbury. Unter-
stiitzt vom Monch und spéteren Abt Hadrian von Neapel gelang es
ihm bis zu seinen Tod 690, durch die Einrichtung neuer Di6zesen so-
wie mehrerer Synoden die Einheit der Kirche Britanniens zu férdern.
Wabhrscheinlich hatte sich Theodor in Antiochia und Konstantinopel
eine umfassende Bildung angeeignet, zu der nicht nur Theologie ge-
horte, sondern auch kirchliches und weltliches Recht, Rhetorik, Phi-
losophie, Medizin und Astronomie. So war er gut vorbereitet, um
in Canterbury, dem »neuen Romg, eine Kathedralschule aufzubauen.
Sie stieg zu einem weit ausstrahlenden geistigen und geistlichen Zen-
trum auf.

Mit Theodor kam Benedict Biscop (628-690) in die Heimat zu-
riick. Er war Gefolgsmann (gesith) Konig Oswins gewesen, war dann
Ménch geworden und lebte lingere Zeit in Rom. Auf Reisen zu ita-
lischen und gallischen Klostern investierte er sein betrachtliches
Vermogen in Biicher, Reliquien, Ikonen und liturgische Geréte. Die
Biicher, die er damals und auf weiteren Reisen sammelte, wurden der
Grundstock zweier reichhaltiger Bibliotheken in den Klostern We-
armouth und Jarrow, die Benedict mithilfe von Konig Ecgfrith von
Northumbrien 681 begriindete. Sie versetzten den Monch Beda Ve-
nerabilis in die Lage, ein riesiges literarisches Werk zu schaffen und
so zu einem der grofiten Gelehrten des mittelalterlichen Englands zu
werden, zum bedeutendsten Reprasentanten der »northumbrischen
Renaissance«.*

Beda, um 672 in Northumbrien geboren, berichtet am Ende sei-
ner Kirchengeschichte des englischen Volkes, er sei im Alter von sie-
ben Jahren von Verwandten dem Abt Benedict zur Erziehung iiber-
geben worden. Sein ganzes Leben habe er in den beiden Klostern
verbracht, und er habe Freude an bestdndigem Lernen, Lehren und
Schreiben gehabt. Mit 19 Jahren sei er zum Diakon und mit 30 zum



