
Rö
ßn

er
 

Ka
nt

 a
ls

 M
ys

tik
er

?

CHRISTIAN RÖSSNER

Kant als Mystiker?

Carl Arnold Wilmans’ 
»Dissertatio philosophica  

de similitudine inter  
mysticismum purum et 

Kantianam religionis doctrinam«

KANT -FORSCHUNGEN



Kant-Forschungen



KANT-FORSCHUNGEN

Begründet von Reinhard Brandt und Werner Stark

Band 28

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Christian Rößner

Kant als Mystiker ? 

Carl Arnold Wilmans’ 

Dissertatio philosophica de similitudine  

inter mysticismum purum et Kantianam  

religionis doctrinam

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind  
im Internet über ‹https://portal.dnb.de› abrufbar.

ISBN 978-3-7873-4266-2
ISBN eBook 978-3-7873-4325-6

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Österreichischen Forschungs-
gemeinschaft und des Bischöflichen Fonds zur Förderung der Katholischen 
Privat-Universität Linz

© Felix Meiner Verlag Hamburg 2022. Alle Rechte vorbehalten. Dies gilt auch für Ver- 
vielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und 
Verarbeitung in elektronischen Systemen, soweit es nicht §§  53 und 54 UrhG aus-
drücklich gestatten. Satz: Jens-Sören Mann. Druck und Bindung: Beltz, Bad Langen-
salza. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier, hergestellt aus 100% 
chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.� www.meiner.de



Inhalt

Zitations- und Editionshinweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 6

Siglenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 7

	 Einleitung: Kant als Mystiker? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 9

I.	 Kontext: Historische Hintergründe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 13

	 1.	 Der Verfasser: Carl Arnold Wilmans . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 13

	 2.	 Die Promotion in Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 19

	 3.	 Die Korrespondenz mit Kant . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 21

	 4.	 Die Quellen: Quäker, Quietisten, radikale Reformatoren . . . . . . . . . .         	 25

	 5.	 Die Prüfung der These durch Jachmann . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 50

II.	 Text: Dokumentation von C. A. Wilmans’ Dissertation . . . . . . . . . . . .           	 57

	 Edition und Übersetzung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 60/61

	 Kommentar . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 136

III.	 Subtext: Systematische Zusammenfassung und Weiterführung . . . . .    	 199

	 1.	 Kants Kritik der Mystik: Das Unding einer übersinnlichen  
Erfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 199

	 2.	 Kants Mystik der Kritik: Die verschleierte Göttin, das Faktum der  
Vernunft und das Wunder in der Menschennatur . . . . . . . . . . . . . . .              	 206

	 Beschluß: „est Deus in nobis“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 220

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 225

Nachwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 279



Zitations- und Editionshinweise

Kants Schriften werden unter Verwendung der nachfolgend angeführten, von der 
Redaktion der Kant-Studien vorgegebenen Siglen und mit Band- und Seitenangabe 
zitiert nach der von der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften 
begonnenen Ausgabe („Akademie-Ausgabe“: AA), Berlin: De Gruyter 1900 ff.; zu-
sätzlich wird jeweils die Originalpaginierung angeführt; sämtliche Hervorhebun-
gen (auch Fettdruck und Sper rungen) entstammen dem Original.

Bücher der Bibel werden unter Verwendung der gebräuchlichen, für sich ver-
ständlichen Abkürzungen zitiert.

Alle anderen Schriften werden bei der ersten Nennung vollständig, anschließend 
mit Kurztitel angeführt.

Die Edition gibt den lateinischen Text von Wilmans’ Dissertatio philosophica nach 
ihrer ersten und bislang einzigen Druckausgabe (Halle 1797) wieder. (In der 
Bayerischen Staatsbibliothek ist ein vollständiges Digitalisat des Textes unter der 
Adresse: https://reader.digitale-sammlungen.de/resolve/display/bsb10841387.html 
frei zugänglich.)1 An Stellen, wo aus sachlichen oder sprachlichen Gründen 
Druckfehler zu vermuten sind, wird die vom Herausgeber konjizierte Lesart als 
Primärtext präsentiert und die damals gedruckte Variante in einer Fußnote ver-
merkt. Die Paginierung der Originalausgabe wird am Rand in eckigen Klammern 
mitgeführt. Die inhaltliche Kommentierung erfolgt über die der Übersetzung als 
Endnoten beigefügten Anmerkungen.

1	 Aus dieser Quelle stammt das auf Seite 59 abgebildete Titelblatt.



Siglenverzeichnis

Anth 	 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (AA VII)

BDG 	 Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes 
(AA II)

Br	 Briefe (AA X - XIII)

EaD 	 Das Ende aller Dinge (AA VIII)

FM 	 Welches sind die wirklichen Fortschritte, die die Metaphysik seit Leibnizens 
und Wolff’s Zeiten in Deutschland gemacht hat? (AA XX)

GMS 	 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (AA IV)

GSE 	 Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen (AA II)

HN 	 Handschriftlicher Nachlaß (AA XIV-XXIII)

KK	 Versuch über die Krankheiten des Kopfes (AA II)

KpV 	 Kritik der praktischen Vernunft (AA V)

KrV 	 Kritik der reinen Vernunft (AA III / IV)

KU 	 Kritik der Urteilskraft (AA V)

Log 	 Logik (AA IX)

MAM 	 Mutmaßlicher Anfang der Menschheitsgeschichte (AA VIII)

MAN 	 Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaften (AA IV)

MpVT 	 Über das Mißlingen aller philosophischen Versuche in der Theodicee (AA VIII)

MS 	 Die Metaphysik der Sitten (AA VI)

	 RL 	 Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre 

	 TL 	 Metaphysische Anfangsgründe der Tugendlehre 

NG 	 Versuch, den Begriff der negativen Größen in die Weltweisheit einzuführen  
(AA II)

OP 	 Opus Postumum (AA XXI / XXII)

Päd 	 Pädagogik (AA IX)

Prol 	 Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik (AA IV)

Refl 	 Reflexion (AA XIV-XIX)

RGV 	 Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (AA VI)

SF 	 Der Streit der Fakultäten (AA VII)

TG 	 Träume eines Geistersehers, erläutert durch die Träume der Metaphysik (AA II)

TP 	 Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber 
nicht für die Praxis (AA VIII)

ÜE 	 Über eine Entdeckung, nach der alle neue Kritik der reinen Vernunft durch 
eine ältere entbehrlich gemacht werden soll (AA VIII)



8	 Siglenverzeichnis

V-Lo/Blomberg	 Logik Blomberg (AA XXIV)

V-Lo/Busolt	 Logik Busolt (AA XXIV)

V-Mo/Collins 	 Moralphilosophie Collins (AA XXVII)

V-Mo/Kaehler(Stark) 	 Immanuel Kant: „Vorlesung zur Moralphilosophie“  
(Ed. Werner Stark, Berlin/New York 2004)

V-Mo/Mron 	 Moral Mrongovius (AA XXVII)

V-MP-K2/Heinze 	 Metaphysik K2 (Heinze) (AA XXVIII)

V-MP-L2/Pölitz 	 Metaphysik L2 (Pölitz, Original) (AA XXVIII)

V-MP/Mron	 Metaphysik Mrongovius (AA XXIX)

V-PP/Powalski	 Praktische Philosophie Powalski (AA XXVII)

V-Th/Baumbach 	 Danziger Rationaltheologie nach Baumbach (AA XXVIII)

V-Th/Pölitz 	 Religionslehre Pölitz (AA XXVIII)

V-Th/Volckmann 	 Natürliche Theologie Volckmann nach Baumbach  
(AA XXVIII)

VJP	 Vorrede zu Reinhold Bernhard Jachmanns Prüfung der 
Kantischen Religionsphilosophie

VT 	 Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der 
Philosophie (AA VIII)

WDO 	 Was heißt sich im Denken orientiren? (AA VIII)

ZeF 	 Zum ewigen Frieden (AA VIII)



Einleitung: Kant als Mystiker ?1

Die Frage, die sich mit der titelgebenden in eins stellt und stellen muß, ist sogleich 
die, ob jene Frage – Kant als Mystiker ? – überhaupt mehr sein kann als eine rein 
rhetorische. Denn die erste und keineswegs nur vorläufige Antwort auf diese Frage 
kann ja nur lauten: nein, natürlich nicht. So selbstverständlich ist dies, daß man-
cher Kantianer wohl allein schon die formulierte Frage als eine Form der Frech-
heit empfinden und die Chargaffsche Frage: „Ist das Mystik oder Mist, was Sie 
da reden ?“2 in entsprechendem Verweis auf die Koextensionalität beider Begriffe 
abschließend beantwortet sehen wird. Erinnert sei also besser gleich zu Beginn 
daran, was einer der ersten Biographen Kants über des Meisters persönliche Stel-
lung zu allem, was man Mystik nennen oder mit ihr in Verbindung bringen mag, 
zu berichten weiß. Nachdem nach Kants Ableben 1804 in den Gothaischen Gelehr-
ten Zeitungen in einem Nekrolog – warum auch immer – behauptet worden war, 
der Dahingegangene habe „einer gewissen feinern Mystik angehangen“,3 beeilt 

1	 Teile der Einleitung sind bereits publiziert worden im Rahmen der während eines Stipen-
diums für Aufklärungsforschung am Interdisziplinären Zentrum für die Erforschung der Europä
ischen Aufklärung an der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg entstandenen Vorstudie 
„Kant als Mystiker ? Zur These von Carl Arnold Wilmans’ dissertatio philosophica“ (erschienen in: 
Kantian Journal 37, 3 (2018), 7–30).

2	 Erwin Chargaff: Vorläufiges Ende. Ein Dreiergespräch (Cotta’s Bibliothek der Moderne, 
Bd.  92), Stuttgart 1990, 12.

3	 Reinhold Bernhard Jachmann: Immanuel Kant geschildert in Briefen an einen Freund, 
Königsberg 1804, 116 f.: „Daß ich in allen Werken Kants, welche sich auf Religion beziehen, auch 
nicht das Mindeste von mystischen Vorstellungen finde, davon habe ich in meiner ‚Prüfung der 
Kantischen Religionsphilosophie in Hinsicht auf die ihr beigelegte Aehnlichkeit mit dem reinen 
Mystizismus‘ der gelehrten Welt meine Ueberzeugung vorgelegt. Eben so wenig habe ich in den 
mündlichen Gesprächen Kants irgend eine mystische Vorstellung bemerkt, und noch weniger in 
seiner Pflichterfüllung und in allen Verhältnissen seines Lebens irgend ein mystisches Gefühl an 
ihm wahrgenommen. Ich muß daher dem Nekrolog in dem 19ten Stück der Gothaischen gelehrten 
Zeitung dieses Jahres, widersprechen, wenn er behauptet: ‚Kant habe einer gewissen feinern 
Mystik angehangen.‘ Mögen immerhin die Religionsübungen seiner frühern Jugend pietistisch 
und auch mystisch gewesen seyn, so war doch durch seine nachmaligen Speculationen davon 
jede Spur verwischt.“ 

In „Nekrolog. Immanuel Kant.“, in: Gothaische gelehrte Zeitungen auf das neunzehnte Jahrhun-
dert. Neunzehntes Stück, den 7ten März 1804, 169–171: 171 heißt es wörtlich: „Schlicht und fromm 
war sein Wandel, und, ob er gleich, seinem System nach, derjenigen Mystik nicht huldigte und 
nicht huldigen konnte, die unmittelbare Berührungen mit der Gottheit für möglich hält, und er 
jeder Schwärmerei abgesagter Feind war, so neigte sich sein Herz doch zu der echten Mystik oder 
dem religiösen Sinn und zu einer gewissen Art von Pietismus.“ Vgl. dazu Horst Schröpfer: „Der 
‚Nekrolog Immanuel Kant‘ von Schack Hermann Ewald in den Gothaischen gelehrten Zeitungen“, 



10	 Einleitung: Kant als Mystiker ?﻿

sich der getreue Reinhold Bernhard Jachmann (1767–1843) in seinem Immanuel 
Kant geschildert in Briefen an einen Freund, dieser Unterstellung sogleich mit aller 
Entschiedenheit entgegenzutreten:

„Waren irgend eines Menschen Religionsmeinungen kalte Aussprüche der Ver-
nunft; hat je ein Mensch Alles, was Gefühl heißt, von seinen religiösen Handlun-
gen ausgeschlossen und alle fühlbare Gemeinschaft mit der Geisterwelt […] abge-
leugnet; bestand je eines Menschen Gottesdienst blos in einem reinen Gehorsam 
gegen das Vernunftgesetz und in einer von allem Sinnlichen gereinigten und rein 
motivirten Pflichterfüllung, so war dies bei Kant der Fall. Will man also nicht mit 
Worten streiten, will man den Kantischen Ausdrücken […] nicht absichtlich einen 
andern Sinn unterlegen, als der Verfasser sich dabei dachte, und das aus Gefühlen 
herleiten, was er einzig und allein auf Vernunft gründete, so wird man auch weder 
in den Schriften noch in dem Leben Kants irgend etwas Mystisches entdecken. 
Kant hat sich hierüber auch gegen mich ganz unverholen erklärt und versichert, 
daß keines seiner Worte mystisch gedeutet werden müsse, daß er nie einen mys-
tischen Sinn damit verbinde und daß er nichts weniger als ein Freund mystischer 
Gefühle sey. Bei der Gelegenheit tadelte er noch den Hang Hippels zur Mystik und 
erklärte überhaupt jede Neigung zur mystischen Schwärmerei für eine Folge und 
für ein Zeichen einer gewissen Verstandesschwäche.“4

Wem der Bericht des Biographen nicht genügt, kann ähnliches auch aus erster 
Hand erfahren und aus dem weiten Werk etwa einige von Kant brieflich an Lud-
wig Ernst Borowski (1740–1831) gerichtete Zeilen vom März 1790 herausgreifen, 
in denen er den „Hang zu der jezt so überhandnehmenden Schwärmerei“5 abhan-
delt, indem er jeden wie auch immer gearteten Mystizismus, Spiritualismus oder 
Supranaturalismus kurzerhand als „Unfug“6 abtut und die verträumten Adepten 
solch gemeingefährlicher Geisterseherei für philosophisch schlechterdings nicht 
satisfaktionsfähig erklärt: „Weitläufige Widerlegung ist hier wider die Würde der 
Vernunft und richtet auch nichts aus; verachtendes Stillschweigen ist einer solchen 
Art von Wahnsinn besser angemessen“.7

in: Robert Theis (Hg.): Themenschwerpunkt: Religion (Aufklärung. Interdisziplinäres Jahrbuch 
zur Erforschung des 18. Jahrhunderts und seiner Wirkungsgeschichte, Bd. 21), Hamburg 2009, 
279–285; Horst Schröpfer: Schack Hermann Ewald (1745–1822). Ein Kantianer in der thüringischen 
Residenzstadt Gotha (Veröffentlichungen der Historischen Kommission für Thüringen: Kleine 
Reihe, Bd. 43), Wien/Köln/Weimar 2015.

Reinhard Brandt: Universität zwischen Selbst- und Fremdbestimmung. Kants „Streit der Fakul-
täten“ (Deutsche Zeitschrift für Philosophie: Sonderband 5), Berlin 2003, 68, Anm. weist, einen 
Hinweis H. Klemmes aufnehmend, darauf hin, daß schon Gottlob August Tittel: Ueber Herrn 
Kant’s Moralreform, Frankfurt/Leipzig 1786, 6 „die kantische Mystik“ in den Mund nimmt.

4	 Jachmann: Immanuel Kant geschildert in Briefen an einen Freund, 117 ff.
5	 Br (AA XI, 141).
6	 Br (AA XI, 142).
7	 Br (AA XI, 142 f.).



	﻿  Einleitung: Kant als Mystiker ?	 11

Abseits der polemischen Distanzierung hat es Kant auch an argumentativer 
Ausführlichkeit in der Auseinandersetzung mit der Mystik bzw. dem Mystizis-
mus nicht fehlen lassen und zudem an Deutlichkeit der Darstellung wenig zu 
wünschen übriggelassen. Der „Myst ic i sm der praktischen Vernunft“,8 so heißt 
es denn in der zweiten Kritik, mache das, was im Sinne des symbolischen Anthro-
pomorphismus eben nur zum Symbol diene, fälschlich und unberechtigterweise 
zu einem Schema, lege damit der Anwendung der moralischen Begriffe also 
einerseits als wirklich angenommene, andererseits aber eben doch nicht sinn-
liche Anschauungen (etwa eines unsichtbaren Reichs Gottes) unter, und müsse 
dadurch unvermeidlich ins Überschwengliche9 hinausschweifen,10 d. h. in jenes 
exaltierte „Paradies der Phantasten“11 sich verflüchtigen, zu dem kritische Phi-
losophie und reine Vernunft Zugang weder haben noch zu erhalten wünschen. 
Im neuen Kant-Lexikon ist folgerichtig festgehalten, daß sowohl der Begriff der 
Mystik und des Mystischen als auch insbesondere jener des Mystizismus bei Kant 
in aller Regel „negativ konnotiert“12 und pejorativ gebraucht sei. Und selbst diese 
Feststellung scheint noch freundlicher formuliert, als es die Rede bei Kant selbst 

8	 KpV, A 125 (AA V, 70).
9	 Zum Begriff des Überschwenglichen vgl. Johannes Zachhuber: „‚Überschwenglich‘. Ein 

Begriff der Mystikersprache bei Immanuel Kant“, in: Archiv für Begriffsgeschichte 42 (2001), 
139–154.

10	 KpV, A 125 (AA V, 70 f.).
11	 TG, A 3 (AA II, 317).
12	 Georg Sans: „Mystik“, „Mystizismus“, in: Marcus Willaschek, Jürgen Stolzenberg, Georg 

Mohr u. Stefano Bacin (Hg.): Kant-Lexikon, Berlin/Boston 2015, Bd. II, 1625; vgl. auch Rein-
hard Brandt: „Der Gott in uns und für uns bei Kant“, in: Claudia Bickmann, Markus Wirtz u. 
Hermann-Josef Scheidgen (Hg.): Religion und Philosophie im Widerstreit ? (Studien zur interkul-
turellen Philosophie, Bd. 18), Nordhausen 2008, Bd.  I, 285–311: 287, Anm.; vgl. Reiner Wimmer: 
Kants kritische Religionsphilosophie (Kantstudien: Ergänzungshefte, Bd. 124), Berlin/New York 
1990, 212: „Für Kant sind die Worte ‚Mystik‘ und ‚mystische Erfahrung‘ mit derartigen Präten-
tionen einer unmittelbaren Anschauung des eigenen noumenalen Selbst oder Gottes verbunden, 
weshalb er Mystik und ihre Behauptung der Realität mystischer Erfahrung als ‚Mystizismus‘ 
apostrophiert und abwertet.“ 

Der von Yuichiro Yamane: „Mystik, Mystizismus und Kritizismus bei Kant“, in: Stefano 
Bacin, Alfredo Ferrarin, Claudio La Rocca u. Margit Ruffing (Hg.): Kant und die Philosophie in 
weltbürgerlicher Absicht. Akten des XI. Internationalen Kant-Kongresses, Berlin 2013, Bd. II, 987–
998 unternommene Versuch der „Herausarbeitung einer möglichen Differenz der Bedeutungs
nuance der beiden scheinbar ähnlichen Begriffe ‚Mystik‘ und ‚Mystizismus‘“ (ebd., 994) vermag 
nicht recht zu überzeugen: für Yamane sind „wenigstens in der kritischen Periode die beiden 
verwandten Begriffe strukturell voneinander zu unterscheiden“ (ebd., 995), und zwar in dem 
Sinne, daß „also der ‚Mystizismus‘, anders als die ‚Mystik‘, noch eine […] nicht ganz negative 
Rolle als Vermittlung [spielt]“ (ebd., 995); dem steht die Einschätzung von Sans: „Mystizismus“, 
1625 entgegen: „Mehr noch als der Ausdruck Mystik ist der Begriff des Mystizismus bei Kant 
negativ konnotiert“. 

Zu Kants Abweisung von Mystik und Mystizismus vgl. Hans Rust: Kant und das Erbe des 
Protestantismus. Ein Beitrag zu der Frage nach dem Verhältnis von Idealismus und Christentum, 



12	 Einleitung: Kant als Mystiker ?﻿

ist: „Mahomets Paradies, oder der Theosophen und Myst i ker schmelzende 
Vereinigung mit der Gottheit, so wie jedem sein Sinn steht, würden der Vernunft 
ihre Ungeheuer aufdringen, und es wäre eben so gut, gar keine zu haben, als sie 
auf solche Weise allen Träumereien preiszugeben“13 – so die Kritik der praktischen 
Vernunft. Und in der Religionsschrift heißt es kurz und bündig: „der schwärmeri-
sche Religionswahn [ist] der moralische Tod der Vernunft“.14

Damit scheint die Frage nach „Kant als Mystiker“15 bereits beantwortet, das 
Thema bereits erledigt zu sein, noch bevor sie recht eigentlich gestellt sind. Und 
was immer ein gewisser Carl Arnold Wilmans, der anno 1797 in Halle an der Saale 
mit einer Dissertatio philosophica de simil i tudine inter mysticismum purum et 
Kantianam religionis doctrinam zum Doktor und Magister der Philosophie promo-
viert worden ist, auch an Parallelitäten und Entsprechungen, Isomorphien und 

Gotha 1928, 47 f. und zusammenfassend auch Otto Langer: Christliche Mystik im Mittelalter. 
Mystik und Rationalisierung – Stationen eines Konflikts, Darmstadt 2004, 29 f. 

13	 KpV, A 217 f. (AA V, 120 f.).
14	 RGV, B 268 / A 253 (AA VI, 175); zum „vernunfttödtenden Myst ic i sm“ vgl. auch SF, A 94 

(AA VII, 59).
15	 Vgl. Eberhard Freiherr von Danckelmann: Kant als Mystiker ? ! Eine Studie, Leipzig 1897; 

Danckelmanns Studie ist gerichtet gegen Carl du Prel, der Kant verschiedentlich zu vereinnah-
men versucht hat für einen Spiritismus im Sinne Swedenborgs: vgl. Carl du Prel: Kant als Mysti-
ker, Gera 1888; ders.: Immanuel Kants Vorlesungen über Psychologie. Mit einer Einleitung: Kants 
mystische Weltanschauung, Leipzig 1889; ders.: „Kant und Swedenborg“, in: Die Zukunft 16 
(1896), 404–417; dazu bzw. dagegen vgl. bereits Paul von Lind: „Kant’s mystische Weltanschau-
ung“, ein Wahn der modernen Mystik. Eine Widerlegung der Dr. C. du Prel’schen Einleitung zu 
Kant’s Psychologie, München 1892; vgl. auch Robert Hoar: Der angebliche Mysticismus Kants, 
Brugg 1895; Theobald Hermann: „Immanuel Kant und die moderne Mystik“, in: Monatshefte der 
Comenius-Gesellschaft 10, 7/8 (1901), 231–243; zur Auseinandersetzung um Kant und den Spiri-
tismus vgl. schon Robert Zimmermann: Kant und der Spiritismus, Wien 1879; zur weiteren Dis-
kussion vgl. Gottlieb Florschütz: „Mystik und Aufklärung. Kant, Swedenborg und Fichte“, in: 
Hartmut Traub (Hg.): Fichte und seine Zeit. Beiträge zum vierten Kongress der Internationalen 
Johann-Gottlieb-Fichte-Gesellschaft in Berlin vom 03.–08. Oktober 2000 (Fichte-Studien, Bd.  21), 
Amsterdam/New York 2003, 89–107; Constantin Rauer: Wahn und Wahrheit. Kants Auseinander-
setzung mit dem Irrationalen, Berlin 2007, 210 ff.; Hans-Olof Kvist: „Immanuel Kant über die 
Mystik und die Deutung von ihm als Mystiker“, in: Martin Tamcke (Hg.): Mystik – Metapher – 
Bild. Beiträge des VII. Makarios-Symposiums, Göttingen 2008, 101–120; Friedemann Stengel 
(Hg.): Kant und Swedenborg. Zugänge zu einem umstrittenen Verhältnis (Hallesche Beiträge zur 
Europäischen Aufklärung, Bd.  38), Tübingen 2008; Friedemann Stengel: Aufklärung bis zum 
Himmel. Emanuel Swedenborg im Kontext der Theologie und Philosophie des 18. Jahrhunderts 
(Beiträge zur historischen Theologie, Bd. 161), Tübingen 2011, 636 ff.; Tinca Prunea-Bretonnet: 
„Kant et le mysticisme. La relecture des Rêves d’un visionnaire à la lumière des leçons kantiennes 
de métaphysique“, in: Robert Theis (Hg.): Kant. Théologie et religion, Paris 2013, 349–357; Tinca 
Prunea-Bretonnet: „From Mysticism to Metaphysics. Kant and His Critics in the Last Decades of 
the 19th Century“, in: Antonino Falduto u. Heiner F. Klemme (Hg.): Kant und seine Kritiker. Kant 
and His Critics (Studien und Materialien zur Geschichte der Philosophie, Bd.  94), Hildesheim/
Zürich/New York 2018, 243–255; Heiner Schwenke: „Swedenborg und Kant – zur Schwierigkeit, 
transzendente Erfahrung zu verstehen“, in: ders.: Jenseits des Vertrauten. Facetten transzenden-
ter Erfahrungen, Freiburg/München 2018, 126–167.



	 Kontext: Historische Hintergründe	 13

Analogien oder anderweitigen Ähnlichkeiten zwischen Kants kritischer Philoso-
phie der Religion und den Ansichten einiger separatistischen Sonderlinge, deren 
reiner Mystizismus vielleicht allenfalls etwas weniger schwärmerisch, etwas 
weniger überschwenglich, etwas weniger unvernünftig gewesen sein mag, eruiert 
haben wird, so dürfte diese im Titel seiner Dissertationsschrift gesperrt gedruckte 
simi l i tudo  doch eine solche nur sein, die, scholastisch gesprochen, stets von 
einer semper maior dissimilitudo unterlaufen und umfangen bliebe.

Warum stellt sich also überhaupt die Frage nach Kant und der Mystik ? Warum 
wird immer noch und immer wieder in dieser Ferne eine klammheimlich-unheim-
liche Nähe vermutet ?16 Warum ist der Fall also vielleicht doch nicht so klar, wie 
er zu sein scheint ? Warum etwa kann – um vorerst nur ein prominentes Beispiel 
zu nennen – Robert Spaemann in seiner Fénelon gewidmeten Habilitationsschrift 
Reflexion und Spontaneität von 1963 en passant auf „die Nähe der kantischen 
Philosophie zur mystischen Tradition“17 hinweisen und dabei explizit verweisen 
auf diesen Carl Arnold Wilmans ?18 Wer war dieser Mann und was stand in seiner 
Dissertation ?

I.  Kontext: Historische Hintergründe

1.	Der Verfasser: Carl Arnold Wilmans

Carl Arnold Wilmans wurde am 12. Mai 1772 als ältester Sohn des Bielefelder 
Leinenhändlers und späteren Senators Carl Friedrich Wil[l]man[n]s (1741–1818) 
geboren. Wie aus seinem eigenhändig und in lateinischer Sprache abgefaßten 
Lebenslauf hervorgeht, der mit den Promotionsakten im Universitätsarchiv der 
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg überliefert ist,19 besuchte Carl Arnold 

16	 Vgl. Jean-Claude Höfliger: „Vom Schweigen der Vernunft“, in: ders. (Hg.): Verflechtungen. 
Die Textlichkeit des Originären. Aufsätze zur Philosophie für Jean-Pierre Schobinger, Zürich 1997, 
58–69: 61.

17	 Robert Spaemann: Reflexion und Spontaneität. Studien über Fénelon, Stuttgart 1963, 233 f., 
Anm.

18	 Aktuell affirmiert wird Wilmans’ These vornehmlich durch Stephen R. Palmquist: Kant 
and Mysticism. Critique as the Experience of Baring All in Reason’s Light, Lanham/Boulder/ 
New York/London 2019; vgl. dazu die Diskussionsbeiträge von Palmquist, Pasternack, Nelson, 
McQuillan, Medhananda und Firestone in: Kantian Review 26, 1 (2020), 99–162.

19	 Universitätsarchiv der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg (UAHW), Rep. 21, 
Nr. 426.

Daneben verdanken sich die hier wiedergegebenen biographischen Informationen zu 
C. A. Wilmans maßgeblich den Forschungen von Herrn Wolfgang Schindler, dem für die großzü-
gig gewährte Einsicht in seine für die Beiträge zur westfälischen Familienforschung vorgesehene, 
bis dato aber unveröffentlichte Darstellung „Reich durch Leinenhandel ? Die Bielefelder Kauf-



14	 Kontext: Historische Hintergründe

zunächst ab 1780 das Gymnasium seiner Heimatstadt Bielefeld, bevor dieses unter 
dem Rektorat von August Christian Borheck (1751–1815) an Reputation verlor 
und C. A. Wilmans darum 1781 für mehr als sechs Jahre auf das von Friedrich 
August Benzler (1752–1810) geleitete Gymnasium in Herford überwechselte. Wohl 
schon bevor der von der philanthropischen Reformpädagogik geprägte Benzler 
1789 Herford verließ,20 war Wilmans wahrscheinlich 1787 auf das Gymnasium im 
westfälischen Lippstadt zum dortigen Schulleiter und Bildungsreformer Johann 
Gottfried Christian Nonne (1749–1821) gewechselt, wo er zwei Jahre blieb. Von 
1789 an war Wilmans Schüler des Joachimsthaler Gymnasiums in Berlin, dessen 
renommiertem Rektor Johann Heinrich Ludwig Meierotto (1742–1800) Wilmans’ 
philosophische Dissertation gewidmet ist. Wilmans verbrachte zunächst zweiein-
halb Jahre in Berlin und faßte 1791 den Entschluß, in der Hauptsache Medizin 
zu studieren, weshalb er noch in Berlin Anfang 1792 Lehrveranstaltungen von 
Johann Gottlieb Walter (1734–1818) im erst 1790 eröffneten Anatomischen Thea-
ter verfolgte. 

Zusammen mit dem gleichaltrigen und ebenfalls aus der Grafschaft Ravens-
berg stammenden angehenden Theologen Carl Friedrich Daniel Alemann (1772–
1849),21 der später als Hauptpastor der Altstädter Nicolaikirche in Bielefeld wirkte, 
immatrikulierte sich Wilmans am 10. Mai 1792 an der Universität in Halle an der 
Saale zum Studium der Medizin,22 das er bei Philipp Friedrich Theodor Meckel 
(1755–1803), Friedrich Albrecht Carl Gren (1760–1798), Johann Reinhold Forster 
(1729–1798), Matthias Christian Sprengel (1746–1803) und Johann Christian Reil 
(1759–1813) absolvierte,23 in dessen „Archiv für die Physiologie“ ab 1799 auch 
eine Reihe von fachwissenschaftlichen Beiträgen aus Wilmans’ Feder erschienen  
ist.24 

manns- und Ratsfamilien Willmanns, Woermann und von Laer“ sowie den instruktiven Aus-
tausch freundlich gedankt sei; sofern es sich um publiziertes Textmaterial handelt, werden dort 
zitierte Quellen auch hier direkt nachgewiesen, sofern es sich um einer Einsichtnahme nicht 
unmittelbar zugängliche Archivalien handelt, erfolgen Nachweise indirekt mit Verweis auf W. 
Schindlers Dokumentation.

20	 Vgl. Nicolas Rügge: Im Dienst von Stadt und Staat. Der Rat der Stadt Herford und die preu-
ßische Zentralverwaltung im 18. Jahrhundert (Bürgertum, Bd. 15), Göttingen 2000, 227.

21	 Zu C. F. D. Alemann vgl. Jahresbericht des Historischen Vereins für die Grafschaft Ravens-
berg zu Bielefeld XXXII (1918), 23 und Jahresbericht des Historischen Vereins für die Grafschaft 
Ravensberg zu Bielefeld XXXVII (1923), 4–5.

22	 UAHW, Rep. 46, Nr. 7 [1792, May 10; Wilmans Nr. 266, Alemann Nr. 265].
23	 Vgl. Regina Meyer: „Die Kantsche Philosophie im Lehrbetrieb der Universität Halle am 

Ende des 18. Jahrhunderts“, in: Erich Donnert (Hg.): Europa in der Frühen Neuzeit. Festschrift für 
Günter Mühlpfordt, Bd. 6: Mittel-, Nord- und Osteuropa, Köln/Weimar/Wien 2002, 237–288: 267 f.

24	 Die umfangreichste und wohl auch wichtigste Publikation ist der Text „Ueber medicini-
sche Kunst und ihre Methodologie“, in: Archiv für die Physiologie 3, 2 (1799), 202–348; Dr. Wil-
mans’ Publikationsverzeichnis findet sich bei Adolph Carl Peter Callisen: Medicinisches Schrift-
steller-Lexicon der jetzt lebenden Aerzte, Wundärzte, Geburtshelfer, Apotheker, und Naturforscher 



	 Kontext: Historische Hintergründe	 15

An der Fridericiana hat Wilmans aber auch Philosophie durchaus studiert: 
studium hoc, quod vel per se mihi gratissimum est, heißt es in seinem Promo-
tionsgesuch.25 Mit dem Kant-Schüler Jakob Siegmund Beck (1761–1840)26 war er 
befreundet,27 die Kantianer Ludwig Heinrich von Jakob (1759–1827)28 und Johann 
Christian Hoffbauer (1766–1827)29 zählte er zu seinen akademischen Lehrern;30 
Wilmans hörte aber auch bei den Kant-Kritikern Johann August Eberhard (1739–
1809)31 und Georg Simon Klügel (1739–1812) und besuchte – in Romanorum Grae-
corumque eruditione delectatus32 – außerdem Lehrveranstaltungen der Altphilolo-
gen Friedrich August Wolf (1759–1824) und Rudolph Gotthold Rath (1755–1814).33 

Wilmans wurde ab 11. Mai 1792, also mit Anbeginn seines Studiums, durch 
das Coch-Burggraffesche Stipendium unterstützt34 und gehörte der Studentenver-
bindung der „Hallenser Westfalen“ (Corps Guestphalia Halle) an.35 Nachdem er 
dreieinhalb Jahre in Halle verbracht hatte, kehrte er zunächst gegen Ende 1795 in 

aller gebildeten Völker, Bd. 21, Copenhagen 1835, 221–222; für eine Würdigung von Wilmans als 
Mediziner vgl. Urban Wiesing: „Carl Arnold Wilmans: Medizin als empirische Kunst“, in: ders.: 
Kunst oder Wissenschaft ? Konzeptionen der Medizin in der deutschen Romantik, Stuttgart-Bad 
Cannstatt 1995, 92–103.

25	 UAHW, Rep. 21, Nr. 426.
26	 Zur Bedeutung Becks und seiner Lehrtätigkeit in Halle vgl. Meyer: „Die Kantsche Philo-

sophie im Lehrbetrieb“, 253 ff.; Martin Bondeli: „§ 48. Kantianische Systemansätze“, in: Helmut 
Holzhey u. Vilem Mudroch (Hg.): Die Philosophie des 18. Jahrhunderts, Bd. 5: Heiliges Römisches 
Reich Deutscher Nation. Schweiz. Nord- und Osteuropa (Grundriss der Geschichte der Philoso-
phie, begründet v. F. Ueberweg, völlig neu bearbeitete Ausgabe hg. v. H. Holzhey), Basel 2014, 
1152–1189: 1183–1189.

27	 Vgl. Br (AA XII, 279–281: 280); vgl. auch Karl Rosenkranz: Geschichte der Kant’schen Philo-
sophie, hg. v. S. Dietzsch, Berlin 1987, 529.

28	 Vgl. Meyer: „Die Kantsche Philosophie im Lehrbetrieb“, 247 ff.; Alessandro Lazzari: „§ 45. 
Anhänger Kants“, in: Helmut Holzhey u. Vilem Mudroch (Hg.): Die Philosophie des 18. Jahrhun-
derts, Bd. 5: Heiliges Römisches Reich Deutscher Nation. Schweiz. Nord- und Osteuropa (Grundriss 
der Geschichte der Philosophie, begründet v. F. Ueberweg, völlig neu bearbeitete Ausgabe hg. v. 
H. Holzhey), Basel 2014, 1084–1107: 1089–1092.

29	 Hoffbauer stammte wie Wilmans aus Bielefeld; vgl. Meyer: „Die Kantsche Philosophie im 
Lehrbetrieb“, 260; Lazzari: „Anhänger Kants“, 1103–1106.

30	 Vgl. Meyer: „Die Kantsche Philosophie im Lehrbetrieb“, 267 f.
31	 Vgl. Alessandro Lazzari [u. Martin Bondeli]: „§ 47. Gegner Kants“, in: Helmut Holzhey u. 

Vilem Mudroch (Hg.): Die Philosophie des 18. Jahrhunderts, Bd. 5: Heiliges Römisches Reich Deut-
scher Nation. Schweiz. Nord- und Osteuropa (Grundriss der Geschichte der Philosophie, begrün-
det v. F. Ueberweg, völlig neu bearbeitete Ausgabe hg. v. H. Holzhey), Basel 2014, 1121–1151: 
1124–1130.

32	 UAHW, Rep. 21, Nr. 426.
33	 Auch zu R. G. Rath vgl. Meyer: „Die Kantsche Philosophie im Lehrbetrieb“, 264; Rath 

wagte es am 08. September 1792, Kant „einen Entschluß von mir mitzutheilen, dessen Ausfüh-
rung einer meiner innigsten Wünsche ist; den Entschluß, die Kritik der reinen Vernunft in das 
lateinische zu übersetzen“ (AA XI, 366–368: 366).

34	 Beleg bei Schindler: Reich durch Leinenhandel ?, 80.
35	 Vgl. Jürgen-Dietrich Bender: Corps Guestphalia Halle, Münster 1997, 66.



16	 Kontext: Historische Hintergründe

seine Heimatstadt zurück, um sich dann wiederum in Berlin nach Abschluß der 
anatomischen Ausbildung in der praktischen Medizin zu spezialisieren.

Am 21. November 1797 wurde Wilmans in Abwesenheit und unter Dispens vom 
Examen für seine Dissertatio philosophica de s imi l i tudine inter mysticismum 
purum et Kantianam religionis doctrinam an der Universität Halle zum Doktor und 
Magister der Philosophie promoviert.36 Ein Jahr später erfolgte am 22. Dezember 
1798 ebendort unter dem Dekanat von Johann Christian Reil37 die medizinische 
Promotion mit einer wiederum lateinischen Inauguraldissertation „Ueber die Nor-
malgesetze und ihren Nutzen in der Arzneykunde“.38 Im gleichen Jahr 1798 trat 
Wilmans am 24. Juni in Halle als Freimaurer in die Loge zu den drei Degen ein.39 
Er befreundete sich mit seinem Kommilitonen und Kompatrioten Christian Fried-
rich Nasse (1778–1851), der wie Wilmans aus Bielefeld stammte und später als 
Internist und Psychiater an die Universität Bonn berufen wurde. Auch mit dem 
späteren Schriftsteller und „Romantiker“ Carl Joachim Friedrich Ludwig „Achim“ 
von Arnim (1781–1831) stand Wilmans in freundschaftlicher Verbindung.40 

Während des Winters 1798/1799 wurde C. A. Wilmans in Berlin approbiert41 
und kehrte 1799 nach Bielefeld zurück, um sich dort als praktischer Arzt nieder-
zulassen.42 Im Spätsommer 1799 verlobte er sich am 07. September mit der aus 

36	 UAHW, Rep. 3, Nr. 489 [Seite 104, Jahr 1797].
37	 UAHW, Rep. 29, Nr. 40.
38	 So der Titel eines im Archiv für die Physiologie 5, 1 (1801), 137–144 erschienen Beitrags, der 

durch die versuchte Anwendung der vier Urteilsfunktionen des Verstandes (Quantität, Qualität, 
Relation, Modalität) die kantische Prägung des Verfassers erkennen läßt. Wilmans’ Diss. inaug. 
med. erschien 1798 in Halle im Umfang von 38 Seiten unter dem Titel: An artis medicae com-
modo leges normales ?

39	 Vgl. Friedrich August Eckstein: Geschichte der Freimaurer-Loge im Orient von Halle. Eine 
Festgabe zur Secularfeier der Loge zu den drei Degen, Halle 1844, 262 (Nr. 311).

40	 Vgl. ein späteres Schreiben von Ch. F. Nasse aus Bielefeld an Achim von Arnim in Göttin-
gen vom 08. Juli 1801: „O wie oft, lieber, guter Arnim, habe ich seit unsrer Trennung nicht an 
dich gedacht und an die schönen Stunden unsres Zusammenlebens in Halle und an alle die Lie-
ben, die dort mit uns vereint waren ! Wie oft jene Tage, wo wir noch alle bei^einander waren, 
zurückgewünscht ! Daß Das nun alles schon vorbei ist, daß wir von einander gerißen, hierhin 
und dorthin verstreut sind, der eine als Wegemeßer figuriren, ein andrer die edle Viehzucht und 
den Ackerbau treiben und ein dritter gar in einem Westphälischen Städtchen dem Volcke den 
Puls fühlen muß ! o tempora ! […] Indeßen vors erste sitze ich hier von euch allen abgeschieden 
[…] in dem allerliebsten Bielefeld. […] – Warum bist du nicht zu uns gekommen, zu mir und 
Willmans und hast deinem Freund ein paar goldne Tage mitgebracht, gleich einer Erscheinung 
aus einer beßern Welt ? […] Willmans denkt auch gern an dich und grüßet dich aufs herzlichste. 
Er lebt hier recht froh als glüklicher Ehemann – aber noch nicht Vater (auch nicht in spe). Er ist 
jezt ganz Kaufmann und kümmert sich den Henker mehr um das medic. Wesen und das Volk 
der med. Schreier“ (Achim von Arnim: Briefwechsel 1788–1801, hg. v. H. Härtl (Werke und Brief-
wechsel, hg. v. R. Burwick, Bd. 30), Tübingen 2000, 166–168; vgl. ebd., 544).

41	 Beleg bei Schindler: Reich durch Leinenhandel ?, 81.
42	 C. A. Wilmans schrieb am 04. Mai 1799 an Kant: „Ich bin jezt in Bie le fe ld, wo ich als 

practischer Arzt lebe. Ich würde meine Medicin. Dissert. überschickt haben, wenn ich nicht 



	 Kontext: Historische Hintergründe	 17

einer sehr vermögenden Kaufmannsfamilie stammenden Juliana Antoinette Notte-
bohm (1781–1865) und heiratete sie am 06. Januar 1801.43 Wohl schon gegen Ende 
1799 trat Wilmans in das damals von seinem Vater geführte Leinenhandelshaus 
A. O. Wilmans & Söhne und in das Bielefelder Kaufmannsamt ein. Den Leinen-
handel betrieb er bis 1828, zeitweilig zusammen mit seinem jüngeren Bruder 
Gottlieb August (1775–1845). Parallel dazu praktizierte Dr. Wilmans und fungierte 
von 1807 bis 1831 unentgeltlich als Armenarzt. In dieser Funktion publizierte 
er gemeinsam mit seinem Studienfreund Ch. F. Nasse vielbeachtete Berichte.44 
Sowohl als Kaufmann als auch als Arzt erwarb sich der hochgebildete Dr. Wil-
mans großes Ansehen.45 

C. A. Wilmans pflegte zeitlebens intellektuelle Interessen. Er hatte die sämt-
lichen Schriften Schillers, Pestalozzis und anderer Autoren subskribiert und 
gehörte von 1820 bis 1833 neben wenigen weiteren hochrangigen Persönlich-
keiten dem Scholarchat bzw. Kuratorium des Gymnasiums in Bielefeld an.46 Er 
pflegte auch in dieser Funktion Kontakte zu Quäkern, bei denen er und seine 
Frau „wegen ihrer Kenntnis mystischer Schriften geschätzt“47 waren. Seine „reiche 
Bibliothek“48 versammelte wissenschaftliche Schriften, historische Dokumente 
und schöne Literatur, anderthalb Jahrzehnte nach seinem Tod wurden daraus 
200 Bände philosophischen und mathematischen Inhalts von seiner Witwe dem 
Bielefelder Gymnasium übergeben.49 

Um 1830 scheint C. A. Wilmans aus ungeklärter Ursache in erhebliche ökono-
mische und finanzielle Schwierigkeiten geraten zu sein, 1831 mußte gar das von 
ihm bewohnte Vaterhaus und weiterer Grundbesitz versteigert werden.50 Nach 
den Erinnerungen seines Großneffen Theodor Adolf von Möller (1840–1925) verlor 

glauben müßte, daß sie, der damahls nöthigen Eile wegen, ein zu unreifes Product ist“ (AA XII, 
279–281: 281).

43	 Belege bei Schindler: Reich durch Leinenhandel ?, 83.
44	 Christian Friedrich Nasse u. Carl Arnold Wilmans: Bericht an die hiesigen Einwohner über 

die hiesige Armenkrankenverpflegungsanstalt, Bielefeld 1810; dies.: Fortgesetzter Bericht über die 
hiesige Krankenverpflegungsanstalt für 1810, Bielefeld 1811; zur positiven Rezeption dieser 
Berichte vgl. Schindler: Reich durch Leinenhandel ?, 84.

45	 Vgl. Schindler: Reich durch Leinenhandel ?, 83 f.
46	 Vgl. ebd., 84 f.
47	 Claus Bernet: Das Quäkertum in Deutschland. Von den ersten Anfängen bis zum Kaiser-

reich (Studien zur Geschichtsforschung der Neuzeit, Bd. 89), Hamburg 2016, 104.
48	 Karl Möller: „Ist die Kunst der Herstellung feiner Bielefelder Leinen aus den Niederlanden 

in Bielefeld eingeführt ?“, in: Jahresbericht des Historischen Vereins für die Grafschaft Ravensberg 
zu Bielefeld XVI (1902), 20–24: 23 erwähnt, daß „Dr. Wilmans in Bielefeld […] eine reiche Biblio-
thek und historische Aufzeichnungen besaß“.

49	 Vgl. Theodor Bertram: „Geschichte der Bibliothek des Bielefelder Gymnasiums“, in: Fest-
schrift zum 350jährigen Jubiläum des Gymnasiums und Realgymnasiums zu Bielefeld am 5. und 
6. August 1908, Bielefeld 1908, 111–125: 120.

50	 Einzelheiten und Belege bei Schindler: Reich durch Leinenhandel ?, 83 f.



18	 Kontext: Historische Hintergründe

Wilmans sein gesamtes Vermögen und lebte von da an nur mehr zur Miete und in 
finanzieller Abhängigkeit von der begüterten Familie seiner Frau.51 Während der 
Cholera-Pandemie, der 1831 auch Hegel zum Opfer fiel, suchte Wilmans in Berlin 
nach einer Anstellung, „um eine neue Heilmethode zu versuchen“,52 die der Seu-
che mit Ammonium beizukommen hoffte. Ab September 1831 war Dr. Wilmans in 
und bei Posen als Cholera-Arzt tätig, wobei seine neue Methode jedoch nicht den 
gewünschten Erfolg zeitigte. Teile seiner Verwandtschaft scheint dies nicht son-
derlich überrascht zu haben, wurde C. A. Wilmans doch in deren Briefwechseln 
zu dieser Zeit als jemand beschrieben, „der schon manchen sonderbaren Einfall 
in seinem Leben gehabt hat“.53 Wann genau er in den 1830er Jahren in die Heimat 
zurückkehrte, ist unklar; der 1831 gegründeten Bielefelder Schützengesellschaft 
gehörte er jedenfalls als Mitglied an.54 Seine letzten Lebensjahre scheint er als 
Privatgelehrter und mit häufigen Spaziergängen zum Brackweder Kupferhammer 
verbracht zu haben, wo Angehörige seiner Frau ansässig waren.55 

Im Jahre 1848 verstarb Carl Arnold Wilmans. Seinen 1864 geborenen Urenkel 
Max Weber56 sollte er nicht mehr kennenlernen. 

51	 Vgl. Heidrun Walther (Hg.): Aus dem Leben von Theodor Adolf von Möller, Neustadt a. d. 
Aisch 1958, 34.

52	 Am 01. Dezember 1831 schreibt Dr. Wilmans aus Fraustadt, „daß ich bereits im Junius 
(von Bie le fe ld aus) bei der Preußischen Immediatcommission um Anstellung als Choleraarzt 
nachsuchte, um eine neue Heilmethode zu versuchen, die mir auch wissenschaftlich, aber mehr 
chemisch, desinficirend, wie pathologisch-therapeutisch entstanden war, (denn an wirkliche Hei-
lung einer Krankheit glaubte ich schon damals nicht mehr, als ich die Cholera noch nicht selbst 
gesehen hatte,) indem ich das Choleragift aus Gründen für ein saures hielt“ („Antwort auf die 
‚Wiederholte Bitte des Dr. Eisenmann zu Würzburg an Preußens Aerzte,‘ in der Preußischen 
Staatszeitung Nr. 329 vom 27. Nov., ihm doch in öffentlichen Blättern eine Anzeige über den 
Erfolg der Anwendung des in seinem Sendschreiben vom 29. Sept. gegen die Cholera empfohlenen 
ammonium zugehen zu lassen“, in: Allgemeine medizinische Zeitung mit Berücksichtigung des 
Neuesten und Interessantesten der allgemeinen Naturkunde, Nr. 5 vom 18. Januar 1832, 65–68: 65).

53	 Brief vom 01. Dezember 1831 von Friederike Woermann (1808–1848) an Carl Woermann 
(1813–1880), zitiert nach Schindler: Reich durch Leinenhandel ?, 85.

54	 Beleg ebd.
55	 Vgl. ebd.
56	 Vgl. Wolfgang Schindler: „Webers Erzählungen – Fiktion und Wirklichkeit. Zum familiä-

ren Hintergrund von Max Webers Unternehmerbild“, in: Westfälische Zeitschrift 169 (2019), 319–
356: 334; vgl. auch Dirk Kaesler: Max Weber. Preuße, Denker, Muttersohn. Eine Biographie, Mün-
chen 2014, 69; 72–73; 104; 107; 109; Eberhard Zwirner u. Gottfried Roesler: Ahnentafel des 
Soziologen und Nationalökonomen Max Weber, Leipzig 1937.

Zu Max Webers Kenntnis mystischer Schriften vgl. Christopher Adair-Toteff: „Max Weber’s 
mysticism“, in: European Journal of Sociology / Archives Européennes de Sociologie / Europäisches 
Archiv für Soziologie 43, 3 (2002), 339–353.



	 Kontext: Historische Hintergründe	 19

2.	Die Promotion in Philosophie

Mit seinem undatierten Lebenslauf und Promotionsansuchen übersandte Carl 
Arnold Wilmans im Herbst 1797 der Philosophischen Fakultät der Universität Halle 
als specimen und Ausweis seiner Fähigkeiten eine in lateinischer Sprache abge-
faßte dissertatio philosophica, in der De simil i tudine inter mysticismum purum 
et Kantianam religionis doctrinam, und also „Über die Ähn l ichkeit  zwischen 
dem reinen Mystizismus und der Kantischen Religionslehre“ gehandelt wird. 
Da er als angehender Arzt von den akademischen Rechten und Privilegien eines 
promovierten Magisters Gebrauch machen weder könne noch wolle, ersuchte er 
die Fakultät zugleich, ihn von der Obligation und Pflicht zu dispensieren, sich 
persönlich vor dem Professorium einer feierlichen Promotionsprüfung zu unter- 
ziehen.57

Als Dekan der Philosophischen Fakultät Halle fungierte zum damaligen Zeit-
punkt der berühmte Polyhistor, Naturforscher und Entdecker Johann Reinhold 
Forster (1729–1798), der mit seinem Sohn Georg (1754–1794)58 zusammen als offi-
zieller wissenschaftlicher Begleiter an James Cooks zweiter Südseereise von 1772 
bis 1775 teilgenommen hatte und vielgeehrtes Mitglied zahlreicher Akademien 
und Gelehrtengesellschaften war.59 Wilmans zählte ihn zu seinen Hallenser Leh-
rern. Mit einem Schreiben vom 19. November 1797 brachte Dekan Forster Wil-
mans’ Anliegen vor die Mitglieder der Fakultät:

„Meine Allerseits Hochzuverehrende Herren.
Aus der Beilage werden Sie ersehen, daß Herr Carl Arnold Wilmans ein ehemaliger 
Zögling unser Alma mater, aus Bilefeld in Westphalen willens ist, sich von unser 
Facultaet den Gradum Doctoris & Magistri Philosophiae zu erwerben, ehe er noch 
den Gradum Doctoris Medicinae sich erwerben wird. Herr Prof: Hoffbauer ver-
spricht nicht nur alle die Jura sogleich, wenn Ordo Spectabilis sein Gesuch zugeste-
hen wird, zu erlegen; sondern es soll die Beigehende philosophische Diss. sogleich 
sehr splendid gedruckt erscheinen – da die Geschicklichkeit des Herren Wilmans 
vielen von uns noch in frischem Andenken ist, auch seine Diss. und übrigen Gründe 
von der Art sind, daß wir beÿ diesem Hrn. Candidato Ehre einlegen und ihm also 

57	 UAHW, Rep. 21, Nr. 426: „Eo itaque consilio specimen hoc Vobis misi, ut dignitatem hanc 
mihi tribuere velitis. Spero autem, cum juribus immunitatibusque Magistri academicis neque 
possim uti neque velim, Vos veniam illius legis esse daturos, qua candidatus se ipse coram Vobis 
offerre solemnique subjicere examini debet.“

58	 Vgl. Jürgen Goldstein: Georg Forster. Zwischen Freiheit und Naturgewalt, Berlin 2015.
59	 Vgl. Anne Mariss: „‚Ehren die Menge, allein kein Brod !‘ Das Sammeln von Mitgliedschaf-

ten als Gelehrtenpraxis bei Johann Reinhold Forster“, in: Elisabeth Décultot, Jana Kittelmann, 
Andrea Thiele u. Ingo Uhlig (Hg.): Weltensammeln. Johann Reinhold Forster und Georg Forster, 
Göttingen 2020, 165–185: 185. 



20	 Kontext: Historische Hintergründe

ohne Schwierigkeit seine Bitte zugestehen können: so hoffe ich werden Erw: Wohl-
geb: mich authorisiren, ihn zum Doctor und Magister zu creiren.“60

Dem Gesuch wurde sogleich stattgegeben. Den Antrag des Dekans unterschrie-
ben, teilweise unter Hinzufügung von anmerkungsweise angebrachten Glückwün-
schen, folgende Professoren: der Theologe und Direktor der Franckschen Stiftungen 
Johann Ludwig Schulze (1734–1799), der Philosoph und Kameralwissenschaftler 
Johann Christian Foerster (1735–1798), der Philosoph und Historiker Johann Chri-
stoph Krause (1749–1799), der Leibniz-Wolffische Schulphilosoph Johann August 
Eberhard (1739–1809), der Wolffs Lehrstuhl von Georg Friedrich Meier (1718–1777) 
übernommen hatte, nachdem Kant dem Ruf nach Halle nicht gefolgt war; weiters 
entweder der Botaniker und Arzt Kurt Polycarp Joachim Sprengel (1766–1833) 
oder wahrscheinlicher der universalgelehrte Geograph Matthias Christian Spren-
gel (1746–1803), Direktor der Universitätsbibliothek und J. R. Forsters Schwieger-
sohn, zudem der Mathematiker Georg Simon Klügel (1739–1812), der Religions-
philosoph und Kantianer Johann Heinrich Tieftrunk (1760–1837),61 welcher der 
Wilmansschen Dissertation thematisch am nächsten gestanden haben dürfte, der 
Philologe Friedrich August Wolf (1759–1824), der Philosoph Ludwig Heinrich von 
Jakob (1759–1827) sowie der Kameral- und Sprachwissenschaftler Johann Chri-
stoph Christian Rüdiger (1751–1822).

Schon zwei Tage später wurde Wilmans’ Promotion vollzogen und aktenkundig 
gemacht: „den 21ten November ist bey der Philosophischen Facultaet zum Magi-
ster gemacht, Herr Carl Arnold Wi lmans aus Westphalen, Praes. H. Professor 
Forster“.62

Auch die „sehr splendid“ zu druckende Dissertation ist noch im gleichen Jahr 
1797 im Verlag von Johann Friedrich August Grunert (Sohn) an Ort und Stelle 
erschienen.63 Ein Exemplar des Erstdrucks liegt der hier nachfolgenden Edition 
und Übersetzung zugrunde.

60	 UAHW, Rep. 21, Nr. 426. – Für freundliche Hilfe bei der Transkription dieses Schreibens 
gebührt Dank Dr. Volker Rößner.

61	 Zu J. H. Tieftrunk vgl. Meyer: „Die Kantsche Philosophie im Lehrbetrieb“, 257 ff.; Lazzari: 
„Anhänger Kants“, 1092–1094; Gustav Kertz: Die Religionsphilosophie Joh. Heinr. Tieftrunks. Ein 
Beitrag zur Geschichte der Kantischen Schule, Berlin 1907; Jean-Loup Seban: „Le primat de la 
raison pratique chez Johann Heinrich Tieftrunk“, in: Analecta Bruxellensia 1 (1996), 158–181; 
Giuseppe D’Alessandro: „Kant und Tieftrunk: Die Religion innerhalb der Grenzen der Vernunft – 
Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte der Religionsphilosophie Kants“, in: Volker Gerhardt, 
Rolf-Peter Horstmann u. Ralph Schumacher (Hg.): Kant und die Berliner Aufklärung. Akten des 
IX. Internationalen Kant-Kongresses, Berlin/New York 2001, Bd. III, 641–648; Ulrich L. Lehner 
(Hg.): Religion nach Kant. Ausgewählte Texte aus dem Werk Johann Heinrich Tieftrunks (Reli
gionsgeschichte der frühen Neuzeit, Bd. 3), Nordhausen 2007.

62	 UAHW, Rep. 3, Nr. 489 [Seite 104, Jahr 1797].
63	 Carolus Arnoldus Wilmans: Dissertatio philosophica de simil i tudine inter mysticismum 

purum et Kantianam religionis doctrinam, Halis Saxonum MDCCLXXXXVII.



	 Kontext: Historische Hintergründe	 21

3. 	Die Korrespondenz mit Kant

Daß Wilmans’ Dissertation über Kant noch nicht vollständig in Vergessenheit 
geraten ist, liegt in erster Linie: an Kant höchstselbst. Dieser sollte dem jungen 
Dr. Wilmans nämlich bald eine „ungewöhnliche Ehrung“ erweisen, die „Größe-
ren begehrenswert erschienen wäre“ und die Kant nach Dieter Henrich wohl auch 
„keinem Autor gewährt“ hätte, „dessen Standpunkt ihm für die Kritik bedrohlich“ 
oder ernsthaft verdächtig vorgekommen wäre.64 

Wohl noch nicht, wie von der Akademie-Ausgabe angenommen,65 im Septem-
ber 1797,66 sondern höchstwahrscheinlich erst nach Abschluß des Promotions-
verfahrens und Publikation der Dissertation brachte Wilmans gegen Ende 1797, 
zumindest vermutlich vor dem 20. Januar 179867 seine Arbeit mit einem ausführ-

64	 Dieter Henrich: „Zu Kants Begriff der Philosophie. Eine Edition und eine Fragestellung“, in: 
Friedrich Kaulbach u. Joachim Ritter (Hg.): Kritik und Metaphysik. Studien (FS H. Heimsoeth), 
Berlin 1966, 40–59: 55; es besteht also kein rechter Grund, Kants Anmerkung in SF, A 115, Anm. 
(AA VII, 69) mit Paul Bishop: Synchronicity and Intellectual Intuition in Kant, Swedenborg, and 
Jung (Problems in Contemporary Philosophy, Bd. 46), Lewiston/Queenston 2000, 225 als ironisch 
zu verstehen; auch Stengel: Aufklärung bis zum Himmel, 701 hält dies für „fraglich“; vgl. auch Ste-
phen R. Palmquist: Kant’s Critical Religion: Volume Two of Kant’s System of Perspectives, Aldershot/
Burlington/Singapore/Sydney 2000, 306, Anm.: „Kant’s footnote contains no explicit hostility“.

65	 Vgl. Br (AA XII, 204); vgl. auch Reinhard Brandt: „Zum ‚Streit der Fakultäten‘“, in: Rein-
hard Brandt u. Werner Stark (Hg.): Neue Autographen und Dokumente zu Kants Leben, Schriften 
und Vorlesungen (Kant-Forschungen, Bd. 1), Hamburg 1987, 31–72: 65: „Wann sich Kant ent-
schlossen hat, den ‚Anhang Von einer reinen Mystik in der Religion‘ […] mit einem Text von Carl 
Arnold Wilmans seiner Abhandlung beizufügen, läßt sich kaum noch genau ermitteln. Termi-
nus post quem ist nach XII 208 (Nr. 784b) und XIII 464 Mitte Oktober 1797.“

66	 Auf den 25. September 1797 ist die praefatio der Wilmansschen dissertatio datiert; da in 
diesem Vorwort der Verfasser seine wichtigsten Quellen nennt, ist mit Hans Leisegang: „Kant 
und die Mystik“, in: Philosophische Studien 1 (1949), 4–28: 26 f., Anm. davon auszugehen, daß 
die Vorrede integraler Bestandteil der Doktorarbeit und auch als solche „sicher der Philosophi-
schen Fakultät der Universität Halle mit der ganzen Dissertation eingereicht“ worden ist: „Es 
liegt also zwischen dem Datum des Vorworts und der Sendung der Arbeit an Kant die ganze 
Promotion und die Drucklegung, so daß Kant die Arbeit unmöglich schon im September 1797 
bekommen haben kann. Jedenfalls aber ist sie schon im Jahre 1797 erschienen, da dieses Jahr 
auf dem Titelblatt steht, und Kant kann sie auch noch in diesem Jahre erhalten haben“.

67	 Aus einem erhaltenen späteren Briefentwurf Kants geht zwar hervor, daß Wilmans ihm 
offenbar an diesem Tag geschrieben hatte; da Kant aber Wilmans’ ersten Brief ausdrücklich „mit 
seiner Erlaubniß“ (SF, A 115, Anm. (AA VII, 69)) publiziert, wird Wilmans eben auch sein Ein-
verständnis damit in einem eigenen Brief mitgeteilt haben müssen, der plausibel auf den 
20. Januar 1798 datiert werden kann, wenn das erste Sendschreiben mit der dissertatio gegen 
Ende 1797 erfolgte; vgl. Br (AA XII, 281): „Verzeihen Sie es der Schwäche meines von Unpäßlich-
keit gedrückt[en] Alters daß ich durch eine mir jetzt nicht ungewöhnliche Zerstreuung Ihren 
müsahm und weitläuftig ausgearbeiteten Brief vom 28 Octobr 1798 bis jetzt unbeantwordtet 
gelassen habe. Ich hatte mir zu Beendigung einer gewissen unter Händen habenden Arbeit eine 
Frist genommen und jenen Brief auf solange auf meinem Büreau zurück gelegt auf welchem 
zugleich der Brief vom 20sten Jan. 1798 sich befand aber unter andere Briefe unvorsichtiger 



22	 Kontext: Historische Hintergründe

lichen Begleitschreiben auf den Postweg zu Kant nach Königsberg. Die hohe Ehre, 
die Carl Arnold Wilmans nun widerfahren sollte, besteht nicht allein darin, daß 
der große Weltweise wenig später öffentlich und ausdrücklich von Wilmans als 
einem „jetzt der Arzneiwissenschaft sich widmenden jungen Mann“ spricht, „von 
dem sich auch in anderen Fächern der Wissenschaft viel erwarten läßt“;68 sondern 
Kant scheut sich noch nicht einmal, seinen Streit der Fakultäten um einen eigenen 
Anhang zum ersten Abschnitt zu erweitern, der nun – so die Überschrift – „Von 
einer reinen Mystik in der Religion“69 handelt, ja der erkennbar von Wilmans’ 
These nicht nur handelt, sondern das Thema in Wilmans’ Worten behandelt. Kant 
erlaubt es sich nämlich, Wilmans’ Begleitbrief – „mit seiner Erlaubniß und mit 
Weglassung der Einleitungs- und Schlußhöflichkeitsstellen“70 – Wort für Wort 
und in aller Ausführlichkeit wiederzugeben. Da darf man es genauso halten und 
Kant nun zitieren, wie er selbst also Wilmans zitiert und damit zugleich eine 
„kurze Zusammenfassung der Thesen von dessen Dissertation“71 liefert:

„Ich habe aus der Kritik der reinen Vernunft gelernt, daß Philosophie nicht etwa 
eine Wissenschaft der Vorstellungen, Begriffe und Ideen, oder eine Wissenschaft 
aller Wissenschaften, oder sonst etwas Ähnliches sei; sondern eine Wissenschaft 
des Menschen, seines Vorstellens, Denkens und Handelns; – sie soll den Men-
schen nach allen seinen Bestandtheilen darstellen, wie er ist und sein soll, d. h. 
sowohl nach seinen Naturbestimmungen, als auch nach seinem Moralitäts- und 
Freiheitsverhältniß.“72

Weise geschoben worden so daß da ich nun an die Beantwortung des Ihrigen gehen wollte und 
Ihre Hand auf dem von 1798 sahe ohne das Datum desselben nachzusehen Ich annahm dieser 
sey die letztere an mich ergangene Zuschrift und ich müsse die Ihrige schon beantwortet haben: 
welcher Irrthum desto eher vorfallen konnte, da ich in der That in meiner Antwort, wie auch 
jetzt geschieht nichts Erhebliches hierauf zu antworten wußte: Durch meinen Freund Hrn. Doct. 
Med. Jachmann ward ich nach Erhaltung des Ihrigen von diesem Irrthum belehrt und indem ich 
die Unannehmlichkeit, die ich durch so lange Verzögerung Ihnen verursacht habe bedaure und 
abbitte, sehe mich überhaupt nicht im Stande eine Ihnen gnügende Antwort auf denselben zu 
ertheilen weil der Ge[gen]stand ihrer Wahl gantz ausserhalb meiner Sphäre gelegen ist“.

68	 SF, A 115, Anm. (AA VII, 69).
69	 SF, A 115 ff. (AA VII, 69 ff.); dieser Anhang zum ersten Abschnitt wird in der Forschung 

bezeichnenderweise häufig so zitiert, als wäre er aus Kants eigener Feder geflossen; das jüngste 
Beispiel dafür liefert Johann Kreuzer: „Transzendentaler Abgrund: Mystikbegeisterung und 
Mystikkritik in der Philosophie des Deutschen Idealismus“, in: Johannes Schaber u. Martin 
Thurner (Hg.): Philosophie und Mystik – Theorie oder Lebensform ?, Freiburg/München 2019, 215–
231: 216; vgl. auch Rauer: Wahn und Wahrheit, 210 und die Kritik von Stengel: Aufklärung bis 
zum Himmel, 638, Anm. 

70	 SF, A 115, Anm. (AA VII, 69).
71	 Reiner Manstetten: „Kant und das Problem der Mystik“, in: Christel Fricke, Peter König u. 

Thomas Petersen (Hg.): Das Recht der Vernunft. Kant und Hegel über Denken, Erkennen und Han-
deln (Spekulation und Erfahrung: II, Bd. 37: FS H. F. Fulda), Stuttgart-Bad Cannstatt 1995, 33–60: 
35.

72	 SF, A 115 f. (AA VII, 69).



	 Kontext: Historische Hintergründe	 23

Wilmans geht nun ausführlicher auf klassische Topoi des transzendental-kriti
schen Idealismus ein, erörtert etwa Kants jeweilige Verhältnisbestimmungen von 
Verstand und Vernunft oder auch von theoretischer und praktischer Philosophie, 
um anschließend zu spezifisch religionsphilosophischen Problem- und Fragestel-
lungen überzuleiten:

„Der fernere Verlauf der kritischen Untersuchung der menschlichen Seelenvermö-
gen stellte die natürliche Frage auf: hat die unvermeidliche und nicht zu unterdrüc-
kende Idee der Vernunft von einem Urheber des Weltalls und also unserer selbst 
und des moralischen Gesetzes auch wohl einen gültigen Grund, da jeder theoreti-
sche Grund seiner Natur nach untauglich zur Befestigung und Sicherstellung jener 
Idee ist ? Hieraus entstand der so schöne moralische Beweis für das Dasein Gottes, 
der jedem, auch wenn er nicht wollte, doch insgeheim auch deutlich und hinläng-
lich beweisend sein muß. Aus der durch ihn nun begründeten Idee von einem 
Weltschöpfer aber ging endlich die praktische Idee hervor von einem allgemeinen 
moralischen Gesetzgeber für alle unsere Pflichten, als Urheber des uns inwohnen-
den moralischen Gesetzes. Diese Idee bietet dem Menschen eine ganz neue Welt 
dar. Er fühlt sich für ein anderes Reich geschaffen, als für das Reich der Sinne 
und des Verstandes, – nämlich für ein moralisches Reich, für ein Reich Gottes. Er 
erkennt nun seine Pflichten zugleich als göttliche Gebote, und es entsteht in ihm 
ein neues Erkenntniß, ein neues Gefühl, nämlich Religion.“73

So weit Wilmans in seinem brieflichen Referat, das man bis hierhin ebenso als 
einigermaßen solide wie als einigermaßen unspektakulär empfinden mag. Das 
Bisherige war aber auch nur allgemeiner Auftakt und philosophisches praeludium, 
bis Wilmans nun zu einem unerhörten Paukenschlag ausholt, indem er sich end-
lich getraut, Kant mit gewissen Mystikern zu konfrontieren, zu denen ihm noch 
dazu eine gewisse Nähe, eine Art Familienähnlichkeit und Wahlverwandtschaft 
unterstellt wird: 

„So weit, ehrwürdiger Vater, war ich in dem Studio Ihrer Schriften gekommen, 
als ich eine Classe von Menschen kennen lernte, die man Separatisten nennt, die 
aber sich selbst Myst i ker nennen, bei welchen ich fast buchstäblich Ihre Lehre 
in Ausübung gebracht fand. Es hielt freilich anfangs schwer, diese in der mysti-
schen Sprache dieser Leute wieder zu finden; aber es gelang mir nach anhaltendem 
Suchen. Es fiel mir auf, daß diese Menschen ganz ohne Gottesdienst lebten; alles 
verwarfen, was Gottesd ienst heißt und nicht in Erfüllung seiner Pflichten besteht; 
daß sie sich für religiöse Menschen, ja für Christen hielten und doch die Bibel nicht 
als ihr Gesetzbuch ansahen, sondern nur von einem inneren, von Ewigkeit her in 
uns einwohnenden Christenthum sprachen. – Ich forschte nach dem Lebenswan-
del dieser Leute und fand (räudige Schafe ausgenommen, die man in jeder Heerde 
ihres Eigennutzes wegen findet) bei ihnen reine moralische Gesinnungen und eine 

73	 SF, A 124 f. (AA VII, 73 f.).



24	 Kontext: Historische Hintergründe

beinahe stoische Consequenz in ihren Handlungen. Ich untersuchte ihre Lehre und 
ihre Grundsätze und fand im Wesentlichen ganz Ihre Moral und Religionslehre 
wieder, jedoch immer mit dem Unterschiede, daß sie das innere Gesetz, wie sie es 
nennen, für eine innere Offenbarung und also bestimmt Gott für den Urheber des-
selben halten. Es ist wahr, sie halten die Bibel für ein Buch, welches auf irgend eine 
Art, worauf sie sich nicht weiter einlassen, göttlichen Ursprungs ist; aber wenn 
man genauer forscht, so findet man, daß sie diesen Ursprung der Bibel erst aus 
der Übereinstimmung der Bibel, der in ihr enthaltenen Lehren, mit ihrem inneren 
Gesetze schließen […]. Eben deswegen halten sie sie auch nicht für ihr Gesetzbuch, 
sondern nur für eine historische Bestätigung, worin sie das, was in ihnen selbst 
ursprünglich gegründet ist, wiederfinden. Mit einem Worte, diese Leute würden 
(verzeihen Sie mir den Ausdruck !) wahre Kantianer sein, wenn sie Philosophen 
wären. Aber sie sind größtentheils aus der Classe der Kaufleute, Handwerker und 
Landbauern; doch habe ich hin und wieder auch in höheren Ständen und unter den 
Gelehrten einige gefunden; aber nie einen Theologen, denen diese Leute ein wahrer 
Dorn im Auge sind, weil sie ihren Gottesdienst nicht von ihnen unterstützt sehen 
und ihnen doch wegen ihres exemplarischen Lebenswandels und Unterwerfung in 
jede bürgerliche Ordnung durchaus nichts anhaben können“.74

Man scheint es hier mit einer ganz besonderen Spezies zu tun zu haben: Mystiker, 
die keine Schwärmer sind, Christen, die keinen Gottesdienst feiern und denen die 
Bibel nicht Gesetzbuch ist, sondern historische Urkunde und Bestätigung einer 
rein innerlichen Religiosität. Fehlt diesen Leuten zum Kantianertum tatsächlich 
lediglich ein professionelles Philosophentum ?

Wilmans läßt in seinem Sendschreiben leider unerwähnt, wo, wann und wie, 
unter welchen Umständen und in welchen Zusammenhängen er diese „Classe von 
Menschen“ kennengelernt hat; auch die Dissertation macht nur eine unspezifische 
Quellenangabe, in welcher weder Orte und Zeiten noch auch nur Namen genannt 
werden, sondern lediglich davon die Rede ist, daß Wilmans seine Kenntnisse der 
mystischen Denkungsart nicht allein aus Robert Barclays Apologie der wahren 
christlichen Gottesgelahrtheit,75 sondern zum Teil auch direkt „ex consuetudine 
cum mysticis“76 geschöpft haben will. – „Die Erforschung der mystischen Grup-
pen, die Wilmans […] konkret vor Augen hatte[…], ist ein Desiderat“.77

74	 SF, A 125 ff. (AA VII, 74 f.).
75	 Robert Barclays Apologie. Oder Vertheidigungs-Schrift der wahren christlichen Gottesgelahr-

heit. Wie solche unter dem Volk, so man aus Spott Quaker, das ist, Zitterer nennet, vorgetragen 
und gelehret wird. […] Anjetzo nach der zweyten Lateinischen und neunten Englischen Heraus
gebung ganz von neuen ins Deutsche übersetzt, Germantown: Gedruckt bei Christoph Saur dem 
Jüngeren, 1776.

76	 Carolus Arnoldus Wilmans: Dissertatio philosophica de simil i tudine inter mysticismum 
purum et Kantianam religionis doctrinam, Halis Saxonum 1797, praefatio [vi].

77	 Stengel: Aufklärung bis zum Himmel, 702, Anm.; Leisegang: „Kant und die Mystik“, 23 
gesteht in seiner noch immer äußerst instruktiven Studie ehrlicherweise ein: „Es ist mir nicht 
gelungen festzustellen, ob die Mystiker, die Wilmans persönlich kennenlernte, zu einer 



	 Kontext: Historische Hintergründe	 25

4.	Die Quellen: Quäker, Quietisten, radikale Reformatoren

Die inhaltlich vollumfängliche Aufnahme von Wilmans’ Sendschreiben in den 
Streit der Fakultäten überrascht nicht zuletzt deswegen, weil Kant sich wenige Sei-
ten zuvor noch in aller Klarheit distanziert hat von der „Keckheit der Kraftgenies, 
welche diesem Leitbande des Kirchenglaubens sich jetzt schon entwachsen zu sein 
wähnen, sie mögen nun als Theophilanthropen in öffentlichen dazu errichteten 
Kirchen, oder als Mystiker bei der Lampe innerer Offenbarungen schwärmen“.78 
Der Anhang „Von einer reinen Mystik in der Religion“79 akzentuiert also offenbar 
nicht generell die Mystik als solche, sondern speziell deren Reinheit, welche jede 
elitäre Esoterik ausschließt und ebenjenes vornehmen Tons nicht sich befleißigt, 
dessen die kryptophilen „Kraftmänner“80 allzu gern sich bedienen, die selbst-
gewiß und -gefällig spekulierend „ihr Licht beim Plato angezündet“81 zu haben 
meinen und darum nun „neuerdings mit Begeisterung eine Weisheit verkündigen, 
die ihnen keine Mühe macht, weil sie diese Göttin beim Zipfel ihres Gewandes 
erhascht und sich ihrer bemächtigt zu haben vorgeben“.82

Wilmans behauptet nun, daß es unter den Mystikern im weitesten und undif-
ferenziertesten Sinne die kleine Teilmenge und wohlzuspezifizierende Sonder-
gruppe einer nicht über die engen „Grenzen möglicher Erfahrung“83 und daraus 
legitimierter Erkenntnis hinaus schwärmenden, sondern sozusagen heilig-nüch-
tern84 gebliebenen „Classe von Menschen“85 gibt, die zwar „sich selbst Myst i ker 

bestimmten der vielen Sekten und mehr oder weniger geschlossenen Erweckungsgemeinschaf-
ten gehörten, die in der Umgegend seiner Heimatstadt Bielefeld seit mehr als hundert Jahren 
auftraten, zum Teil wieder verschwanden oder nur in der Verborgenheit fortlebten“.

78	 SF, A 106 (AA VII, 65).
79	 SF, A 115 ff. (AA VII, 69 ff.).
80	 VT, A 414, Anm. (AA VIII, 401).
81	 VT, A 424, Anm. (AA VIII, 405)
82	 VT, A 414, Anm. (AA VIII, 401).
83	 KrV, B 170 f. / A 131 (AA III, 131 / IV, 96); KrV, B 423 (AA III, 275); KrV, B 525 / A 496 (AA III, 

342); KrV, B 563 / A 535 (AA III, 364); KrV, B 672 / A 644 (AA III, 428); KrV, B 739 / A 711 (AA III, 
467); ZeF, B 52 / A 51 (AA VIII, 362); FM, A 168 (AA XX, 319).

84	 Vgl. KrV, A 395 f. (AA IV, 247): „Nicht[s] als die Nüchternheit einer strengen, aber gerech-
ten Kritik kann von diesem dogmatischen Blendwerke, das so viele durch eingebildete Glück-
seligkeit unter Theorien und Systemen hinhält, befreien und alle unsere speculative Ansprüche 
blos auf das Feld möglicher Erfahrung einschränken, nicht etwa durch schalen Spott über so oft 
fehlgeschlagene Versuche, oder fromme Seufzer über die Schranken unserer Vernunft, sondern 
vermittelst einer nach sicheren Grundsätzen vollzogenen Gränzbestimmung derselben, welche 
ihr nihil ulterius mit größter Zuverlässigkeit an die herculische Säulen heftet, die die Natur selbst 
aufgestellt hat, um die Fahrt unserer Vernunft nur so weit, als die stetig fortlaufende Küsten der 
Erfahrung reichen, fortzusetzen, die wir nicht verlassen können, ohne uns auf einen uferlosen 
Ocean zu wagen, der uns unter immer trüglichen Aussichten am Ende nöthigt, alle beschwer
liche und langwierige Bemühung als hoffnungslos aufzugeben“.

85	 SF, A 125 (AA VII, 74).



26	 Kontext: Historische Hintergründe

nennen“,86 aber von Kants Mystik-Kritik ob ihrer intellektuellen Redlichkeit und 
gnoseologischen Contenance nicht getroffen werden, sondern vielmehr „gewiß zur 
Beruhigung und vielleicht auch moralischen Verbesserung vieler Menschen bei-
tragen“87 können. Die bloße Möglichkeit dieser aparten Kombination von Mysti
kern, die „wahre Kantianer sein [würden], wenn sie Philosophen wären“,88 kann 
Kant nicht für a priori ausgeschlossen gehalten haben, da andernfalls weder der 
weitgehend kommentarlose Abdruck von Wilmans’ Schreiben noch die später auf-
wendig in Auftrag gegebene Überprüfung seiner These durch Jachmann mehr 
sinnvoll motiviert wären. Zumindest „in dem erwähnten Anhang ‚Von einer rei-
nen Mystik in der Religion‘ […], in dem er den Brief Wilmans’ an ihn wiedergibt, 
rechnet er [Kant] mit der Möglichkeit einer Mystik, die mit seiner praktisch-mora-
lischen Religionsauffassung im Einklang steht. Eine in diesem Sinne reine Mystik 
wäre frei von unerweislichen positiven Offenbarungen, Jenseitserfahrungen und 
Erleuchtungserlebnissen“.89

Die von der Forschung bis dato ungelöste Frage ist, ob die bei Wilmans nicht 
namentlich genannten reinen Mystiker konkret situiert und einer der vielen spät-
pietistischen Splittergruppen und separatistischen Sekten zugeordnet werden kön-
nen, die im Protestantismus des ausgehenden 18. Jahrhunderts zu einer veritablen 
„Vermannigfaltigung der Kirchen“90 geführt haben.

Eine erste Annäherung kann indirekt erfolgen, indem man nämlich die bereits 
im ersten Satz der Wilmansschen Doktorarbeit Erwähnung findende Abhandlung 
Ueber die Aehnlichkeit des inneren Wortes einiger neueren Mystiker mit dem mora-
lischen Worte der Kantischen Schriftauslegung hinzuzieht, die 1796 aus der Feder 
des Göttinger Theologen Christoph Friedrich Ammon (1766–1850)91 erschienen 
war,92 welcher einen selbsterklärten „Offenbarungsrationalismus“ vertrat und in 

86	 Ebd.
87	 SF, A 123 (AA VII, 73).
88	 SF, A 126 (AA VII, 74).
89	 Wimmer: Kants kritische Religionsphilosophie, 213 f.
90	 SF, A 78 (AA VII, 52); für Kant wäre es eine „Herculische und dabei undankbare Arbeit, 

nur blos die Secten des Ch r i s tenthums, wenn man unter ihm den mess ian i schen Glauben 
versteht, alle aufzuzählen“ (SF, A 71 (AA VII, 48)).

91	 Vgl. Friedrich Wilhelm Bautz: „Ammon, Christoph Friedrich von“, in: Biographisch-Biblio-
graphisches Kirchenlexikon I (1990), 148–149.

92	 Christoph Friedrich Ammon: Ueber die Aehnlichkeit des inneren Wortes einiger neueren 
Mystiker mit dem moralischen Worte der Kantischen Schriftauslegung – als Ankündigung der 
ersten Vertheilung des neuen homiletischen Preißes für das Jahr 1796, Göttingen 1796; für ein 
Referat von Ammons Abhandlung vgl. Norbert Fischer: „Kants Idee ‚est Deus in nobis‘ und ihr 
Verhältnis zu Meister Eckhart. Zur Beziehung von Gott und Mensch in Kants kritischer Philo-
sophie und bei Eckhart“, in: Wolfgang Erb u. Norbert Fischer (Hg.): Meister Eckhart als Denker 
(Meister-Eckhart-Jahrbuch: Beihefte, Bd. 4), Stuttgart 2018, 367–406: 374 ff.; vgl. auch Stengel: 
Aufklärung bis zum Himmel, 702 f. und schon Leisegang: „Kant und die Mystik“, 12 ff.



	 Kontext: Historische Hintergründe	 27

den 1790er Jahren im Briefwechsel mit Kant stand,93 dessen moralische Bibelher-
meneutik er auch praktizierte.94 Offenkundig hat Wilmans „den Titel seiner Dis-
sertation diesem Muster nachgebildet“.95 

Ammon nennt nun Namen und Quellen, kennt er doch 

„einige Mystiker des sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts, die von einem 
inneren Worte Gottes in dem menschlichen Geiste, freylich oft einseitig und unge-
recht gegen das äußere, aber doch mit einem Eifer und mit einer Wärme für die 
wahre moralische Religion sprachen, welche die Härte und Lästerungen gar nicht 
verdiente, die ihnen so oft von der Gegenparthey zu Theil wurden. An ihre Grund-
sätze reihen sich zwar seit Speners Zeiten auch die Pietisten und mehrere asce-
tische Theologen an; allein die Grenzen dieser Abhandlung erlauben es nicht, 
unsere Untersuchung auch auf sie auszudehnen, sondern nöthigen uns, sie auf eine 
Parallele dessen, was Ka rl s tadt, Schwenk fe ld, Weige l, und Böhm von einem 
inneren Worte lehrten, mit dem moralischen Worte der neuesten Schriftauslegung 
einzuschränken“.96

Genannt sind damit „Querdenker“97 und „Außenseiter“98 einer radikalisierten 
Reformation99 wie Andreas Bodenstein von Karlstadt (1486–1541), der sich im 
Zuge einer von Volker Leppin nachgezeichneten „mystische[n] Radikalisierung“100 
der Wittenberger Theologie von Luther absetzte und im thüringischen Orlamünde 
den Versuch unternahm, „die Gesellschaft ganz und gar von der persönlichen 
Frömmigkeit her umzugestalten“:101 „Der Professor zog in die Provinz und lebte 
hier ein Gemeindemodell nach dem Priestertum aller Glaubenden. Der Pfarrer war 
der ‚Nachbar Andres‘ und bestellte seinen Acker selbst. Als Gleicher lebte er unter 
Gleichen, Orlamünde wurde zur idealen Stadt mystisch inspirierter Reformation, 

93	 Vgl. Br (AA XI, 493 f.; XII, 3; XII, 16 ff.; XII, 70; XII, 248; XII, 249 f.).
94	 Vgl. Stengel: Aufklärung bis zum Himmel, 702.
95	 Leisegang: „Kant und die Mystik“, 13.
96	 Ammon: Ueber die Aehnlichkeit des inneren Wortes einiger neueren Mystiker mit dem mora-

lischen Worte der Kantischen Schriftauslegung, 6; gerade bei der Wichtigkeit des „inneren Wor-
tes“ erstaunt es etwas, daß in dieser Namensreihe Sebastian Franck (1499–1542) nicht auf-
scheint; vgl. Patrick M. Hayden-Roy: The Inner Word and the Outer World. A Biography of 
Sebastian Franck (Renaissance and Baroque – Studies and Texts, Bd. 7), New York u. a. 1994.

97	 Ulrich Bubenheimer u. Stefan Oehmig (Hg.): Querdenker der Reformation. Andreas Boden-
stein von Karlstadt und seine frühe Wirkung, Würzburg 2001.

98	 Gottfried Seebaß: Die Reformation und ihre Außenseiter. Gesammelte Aufsätze und Vor-
träge, hg. v. I. Dingel, Göttingen 1997.

99	 Vgl. George H. Williams: The Radical Reformation, Philadelphia 1962; ders.: „The Radical 
Reformation Revisited“, in: Union Seminary Quarterly Review 39 (1984), 1–28; vgl. auch Hans-
Jürgen Goertz (Hg.): Radikale Reformatoren. 21 biographische Skizzen von Thomas Müntzer bis 
Paracelsus, München 1978.

100	 Volker Leppin: Die fremde Reformation. Luthers mystische Wurzeln, München 22017, 
192 ff.

101	 Ebd., 193.


