


Lutz Götze 
Sprache – Zeitkritik – Erinnerungen



Rhetorik in Europa, 
herausgegeben von Norbert Gutenberg und Peter Riemer

Band 5



Lutz Götze

Sprache – Zeitkritik – Erinnerungen

 Rhetorische Miszellen

Verlag für wissenschaftliche Literatur



ISBN 978-3-7329-0907-0
ISBN E-Book 978-3-7329-9042-9
ISSN 2510-389X

© Frank & Timme GmbH Verlag für wissenschaftliche Literatur
Berlin 2023. Alle Rechte vorbehalten.

Das Werk einschließlich aller Teile ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechts-
gesetzes ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig und strafbar. 
Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in 
elektronischen Systemen.

Herstellung durch Frank & Timme GmbH, 
Wittelsbacherstraße 27a, 10707 Berlin.
Printed in Germany.
Gedruckt auf säurefreiem, alterungsbeständigem Papier.

www.frank-timme.de

Umschlagabbildung: Gipsabguss einer Büste des Isokrates 
© Archäologisches Institut der Universität Göttingen, Photo: Stephan Eckardt



5© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur

Inhaltsverzeichnis

Vorwort der Reihenherausgeber ...................................................................  9

Vorwort des Autors ......................................................................................  11

S P R A C H E

Und als ich die deutsche Sprache vernahm, 
Da ward mir seltsam zumute … ........................................................  15

Sprache und Sprachen: Sprachenvielfalt, Sprache  
und Denken, Sprachreinigung .....................................................................  25

Die Rolle der Sprache in der Interkulturellen Kommunikation .................  35

Überfordert die Schreibschrift unsere Kinder? 
Ein Plädoyer gegen ihre Abschaffung .........................................................  45

Wider die „Leichte Sprache“! .......................................................................  53

Das Französische in der Debatte. 
Anglizismen und „l’écriture inclusive“:  
Chance oder Bedrohung der Sprache? ........................................................  61

Vom Wahn des Genderns ............................................................................  69

Zeit und Tempus ...........................................................................................  73

Zeit- und Raumbegriffe in Ost und West ...................................................  77

PEN-Deutschland in der Krise? ...................................................................  91

„Lied der Deutschen“ ...................................................................................  97

Z E I T K R I T I K

Zeitmanagement und Zeitwohlstand .......................................................  103

Demokratie und Zeit ..................................................................................  111



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur6

Tradition und Kulturelles Gedächtnis .......................................................  117

Digitalisierung oder Werteorientierung ...................................................  123

Sattelzeit ....................................................................................................  129

Macht und Ohnmacht der Vernunft .........................................................  135

Vom Wahn und von der Erkenntnis ..........................................................  139

Von der Gelassenheit .................................................................................  147

Von Menschen und Seuchen .....................................................................  153

Ist die Aufklärung gescheitert? .................................................................  161

Vom Missbrauch der Aufklärung ...............................................................  167

Tiefe Potsdamer Einsicht ...........................................................................  173

Eristische Dialektik. Oder: eine Anleitung zur Rechthaberei ..................  177

Ich glaube an meine eigene Wahrheit. Ich habe Recht ............................  185

Wissen und „subjektive Wahrheiten“ .......................................................  193

Manichäisches Denken der Jetztzeit .........................................................  199

Körperliche Unversehrtheit des Einzelnen  
und die Freiheit der Anderen .....................................................................  205

Du musst dein Leben ändern! ...................................................................  209

Putin und München 1938  ..........................................................................  221

Zehn Ratschläge für das Alter – Doch auch für Jüngere geeignet ..........  227

E R I N N E R U N G E N

Msia Gwenzadse ........................................................................................  233

Hans Mayer .................................................................................................  237

Max Colpet .................................................................................................  243

Giwi Margwelaschwili ................................................................................  247

Martin Benrath ...........................................................................................  255

Herbert Reinecker ......................................................................................  259



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur 7

Albert Gouaffo ............................................................................................  263

Narin Sachdev ............................................................................................  265

Klaus Vetter ................................................................................................  269

Margot Hielscher ........................................................................................  271

Günter Grass ...............................................................................................  275

Egon Bahr ...................................................................................................  279

Stefan Heym  ..............................................................................................  283

Barbara Sandig ...........................................................................................  285

Literatur ......................................................................................................  287





© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur 9

Vorwort der Reihenherausgeber

Warum gehört ein Band, der nicht explizit ein rhetoriktheoretisches oder rhe-
torikgeschichtliches Thema behandelt, in diese Reihe? Von einem Autor, der 
vor allem als Verfasser einer deutschen Grammatik, eines Rechtschreibwör-
terbuchs und zahlreicher Arbeiten auf dem Feld ‚Deutsch als Fremdsprache‘ 
hervorgetreten ist? 

Lutz Götze hat sich in seinen Publikationen immer schon grundsätzlich mit 
Rhetorik-Theorie und -Didaktik befasst. Denn eine Grammatik ist schlechthin 
die Normenlehre der von Quintilian geforderten latinitas, die Orthographie 
gibt der Rhetorik des Schreibens buchstäblich die Regeln; und wer im Be-
reich ‚Deutsch-als-Fremdsprache‘ forscht und lehrt, bezieht zugleich auch die 
Rhetorik interkultureller Kommunikation mit ein. Viele der hier versammel-
ten Miszellen, insbesondere im Kapitel ‚Sprache‘, aber auch einige im Kapitel 
‚Zeitkritik‘, sind  rhetorische Reflexionen sine verbo, einige benutzen sogar 
rhetorik-immanente Termini, z. B. ‚eristische Dialektik‘, einige arbeiten mit 
Konzepten, die zum Kern rhetorischen Denkens gehören: Vernunft, Wahrheit, 
Aufklärung, Freiheit, Demokratie.

Die ‚Erinnerungen‘ schließlich sind panegyrische Porträts, personale Re-
miniszenzen, die eine neue Lesart von ‚memoria‘ inspirieren. 

Damit sind wir beim zweiten Argument, warum dieses Buch in die Reihe 
‚Rhetorik in Europa‘ gehört: Die Texte sind selber rhetorische Sprachwerke, 
Debattenbeiträge in einem politischen und kulturellen europäischen Diskurs. 
Zwar sind es Texte und keine Reden, aber ihre Publikation widerlegt trotzdem 
Götterts Vorwurf einer ‚Redevergessenheit‘ der rhetorischen Wissenschaft 
(Göttert, Karl-Heinz: Mythos Redemacht, 2. Aufl. 2013); dieser Vorwurf wirkt 
ohnehin marketinggetrieben, weil weder der US-amerikanische rhetorical 
criticism noch die deutsche Sprechwissenschaft noch die Tübinger Rhetorik 
jemals die historische und aktuelle rhetorische Praxis ignoriert haben.

Ja, es sind keine Reden, die wir hier publizieren, aber wer Lutz Götze per-
sönlich kennt, der hört ihn mitunter sprechen beim Lesen der Texte, diesen 
wortgewaltigen Debattierer, mitunter sieht man ihn vor sich, diesen streitbaren 



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur10

Zeitgenossen, wie er mit weitausholender Geste alles vom Tisch wischt, was 
gegen Vernunft, Aufklärung, Moral steht. Viele dieser Miszellen könnten als 
Beispiel für ein genos philippikon gelten, wenn es denn ein solches gäbe: Reden 
oder Schriften, die, wie Demosthenes gegen Philipp von Makedonien, gegen 
Irrationalität, Demokratiefeindlichkeit und Intoleranz wettern.

Wir warten auf sein nächstes Buch!

Norbert Gutenberg, Peter Riemer



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur 11

Vorwort des Autors

Dieser Band versammelt im ersten Teil Essays zu Problemen der deutschen und 
anderen Sprachen der Gegenwart, darunter zum sprachlichen Handeln, zum 
Zeit- und Raumbegriff in Ost und West, zur geschlechterdifferenzierenden 
Schreibung, zur Ein-und-Mehrsprachigkeit, zur Rolle der deutschen Sprache 
in der Welt und zur „Leichten Sprache“. Vor allem aber geht es um die Zeit: 
Was ist sie, wie lässt sie sich beschreiben, wie linguistisch interpretieren und 
wie ist das Verhältnis von Zeitstufen – Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft- 
und Zeitformen – Präsens, Präteritum, Perfekt, Plusquamperfekt, Futur I und 
Futur II – im Deutschen? Gibt es diese drei Zeitstufen überhaupt oder hat 
Augustinus recht, der in den Confessiones schrieb, eigentlich gebe es lediglich 
das Gegenwärtige, die subjektiv erfahrene Zeit –,um am Ende resigniert fest-
zustellen, dass er wohl wisse, was die Zeit im Grunde sei, aber das Phänomen 
nicht erklären könne, fragte ihn denn jemand danach.

Im zweiten Teil werden Überlegungen zu einer Vielzahl aktueller Proble-
me angestellt: Zeitmanagement und Zeitwohlstand, Sattelzeit, Tradition und 
kulturelles Gedächtnis, Macht und Ohnmacht der Vernunft, Vom Missbrauch 
der Aufklärung, Wahn und Erkenntnis, Eristische Dialektik, Glauben und Wis-
sen, Manichäisches Denken der Jetztzeit, Menschen und Seuchen, Körperliche 
Unversehrtheit und die Freiheit des Anderen: Die Essays versuchen Antworten 
zu formulieren auf drängende Probleme des „Zeitgeistes“, also einer Zeit, der 
Geist und Vernunft in wachsendem Maße abhandengekommen sind. Gerade 
in Zeiten der Pandemie wird deutlich, wie Meinung und wissenschaftlich be-
gründetes Urteil in der Öffentlichkeit kaum mehr unterschieden werden und 
die aufklärerische Forderung Immanuel Kants, sich seines Verstandes ohne 
Anleitung durch einen anderen zu bedienen, missachtet wird. An die Stelle der 
Vernunft treten in wachsendem Maße Verschwörungsmythen, Heilsepisteln 
und Untergangsszenarien. Der Grundsatz, sich selbstständig und frei seines 
Verstandes zu bedienen und, daraus folgend, vernünftig im Sinne der Gesell-
schaft zu agieren, wird als elitäre Irreführung denunziert. 



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur12

Im dritten Teil versammelt der Autor Worte des Abschieds an Zeitgenossen 
und Freunde, die in seinem Leben eine wichtige Rolle gespielt haben: Max 
Colpet, Hans Mayer, Giwi Margwelaschwili, Günter Grass, Margot Hielscher, 
Stefan Heym, Herbert Reinecker und Barbara Sandig. Sie erinnern an eine 
Epoche, die vergangen ist. 

Der Verfasser präsentiert Essays aus mehreren Jahren: ausgehend von der 
Sprachwissenschaft und dem Deutschen als Fremdsprache, gelangt er zu Re-
flexionen zur neueren Geschichte Deutschlands und der Welt. Zum Teil sind 
die Texte bereits publiziert, ein anderer Teil erscheint hier erstmalig. Sie doku-
mentieren insgesamt einen Denkprozess, der am Beginn der Zwanzigerjahre 
des neuen Jahrtausends an ein vorläufiges Ende gelangt ist.

Herrsching, im Frühjahr 2022



SPRACHE





© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur 15

Und als ich die deutsche Sprache vernahm, 
Da ward mir seltsam zumute …

Und als ich die deutsche Sprache vernahm,
Da ward mir seltsam zumute;

Ich meinte nicht anders, als ob das Herz
Recht angenehm verblute.

Ein kleines Harfenmädchen sang.
Sie sang mit wahrem Gefühle

Und falscher Stimme, doch ward ich sehr
Gerühret von ihrem Spiele …

So reimt der Dichter in wechselnden drei- und vierfüßigen Jamben in Caput I 
des Poems Deutschland – Ein Wintermärchen. Heinrich Heine also; im Paris 
des Januar 1844 schreibt er, zurückgekehrt in das französische Exil, das große 
Gedicht, berichtend von seiner Reise „im traurigen Monat November“ des 
Vorjahres zu seiner Mutter und zum Verleger Campe nach Hamburg. Es geht 
um sein Verhältnis zum deutschen Vaterlande, um den Rhein, an dessen Gesta-
de – in Düsseldorf – er 1797 geboren wurde; es geht weiter um seine deutschen 
und französischen Landsleute und, vor allem, um die Sprache. Genauer: die 
deutsche Sprache. Wie man in den Nachfolgestaaten des Heiligen Römischen 
Reiches Deutscher Nation – ein doppelter Widerspruch – sein Wintermärchen 
aufnehmen würde, war ihm bewusst. „Du lästerst sogar unsere Farben, Veräch-
ter des Vaterlands, Freund der Franzosen, denen du den freien Rhein abtreten 
willst.“

So tönte es alsbald in der Tat keineswegs nur an den Stammtischen. Heines 
Wechsel vom jüdischen Glauben zur christlichen Taufe im Juni 1825 hatte 
nichts bewirkt. Für die Mehrzahl der Deutschen blieb er Jude. Der Vorwurf 
des Vaterlandsverräters kam jetzt hinzu. Geradezu flehentlich mutet daher sein 
Geständnis im Vorwort des Wintermärchens an:



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur16

„Pflanzt die schwarz-rot-goldene Fahne auf die Höhe des deutschen 
Gedankens, macht sie zur Standarte des freien Menschentums, und ich 
will mein bestes Herzblut für sie hingeben. Beruhigt euch, ich liebe das 
Vaterland ebenso sehr, wie ihr …“ 

Es half nichts; sein Bekenntnis zum deutschen Vaterlande wurde ihm nicht ab-
genommen. Übrigens: Heute ist die Situation nicht viel besser. Heinrich Heine 
bleibt die offene Wunde des deutschen Geisteslebens. Am Ende des vergangenen 
Jahrhunderts gelang es erst im dritten Anlauf, der Universität seiner Geburts-
stadt seinen Namen zu verleihen. Zweimal zuvor verweigerte eine professoral 
beherrschte Senatsmehrheit den Ehrentitel mit fadenscheinigen Begründungen.

Die deutsche Sprache also ist das Thema, jene also, die Heine wie wenige 
sonst liebte und zugleich prägte. Im ersten Vers stehen gleich zwei Wörter, die 
manchem Zeitgenossen des 21. Jahrhunderts einigermaßen Kopfzerbrechen 
bereiten dürften: „ward“ und „seltsam“. Wer weiß heute schon noch, dass ward 
die alte unregelmäßige Präteritumsform von werden, heute wurde, ist? Und wer 
vermag die Teile die Teile des höchst merkwürdigen Wortes (Jakob Grimm) selt-
sam zu erklären samt dem Bedeutungswandel seit dem Mittelhochdeutschen: 
nämlich selten, also nicht oft/häufig, und -sam: abgeleitet vom Verbum sehen, 
und damit auf, zumeist ältere, Personen bezogen, die die Wirklichkeit (oft) 
nicht mehr richtig sehen, daher (Bedeutungseinengung) auffällig sind, auch 
sonderbar, manchmal sogar unheimlich.

Wer weiß das heute schon noch? Eher hört man die Frage: „Muss ich das 
überhaupt wissen?“ Die Welt sei ohnehin komplex und mithin kompliziert 
genug: Warum müsse man dann auch die Herkunft der Wörter kennen, ihre 
Etymologie?

Heine wusste all das noch, und wer heute Heine liest – und ich hoffe, dass 
dieser große Lyriker noch immer und auch in der Zukunft gelesen wird –, sollte 
es ebenso wissen, sonst missversteht er den Dichter.

Heine konvertierte zum Protestantismus, weil er im Staatsdienst Hoch-
schullehrer werden wollte, was Juden untersagt war. Diese Entscheidung quälte 
ihn zeitlebens; die Taufe hatte ihn erniedrigt und im Innersten verletzt. In sei-
ner Brust lebten zwei Seelen: das Deutsche und das Jüdische. Vom Deutschen 
schreibt er 1824:



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur 17

„… ich weiß nur zu gut, daß mir das Deutsche das ist, was dem Fische das 
Wasser ist, daß ich aus diesem Lebenselement nicht heraus kann und daß 
ich – um das Fischgleichnis beizubehalten – zum Stockfisch vertrocknen 
muß, wenn ich … aus dem Wasser des Deutschtümlichen herausspringe.“

Doch in der gleichen Zeit bekennt er auch in einem Brief an einen Freund:

„Alles, was deutsch ist, ist mir zuwider; und du bist leider ein Deutscher. 
Alles Deutsche wirkt auf mich wie Brechpulver. Die deutsche Spra-
che zerreißt meine Ohren. Die eigenen Gedichte ekeln mich zuweilen 
an, wenn ich sehe, daß sie auf deutsch geschrieben sind. Sogar das 
Schreiben dieses Billetts wird mir sauer, weil die deutschen Schriftzüge 
schmerzhaft auf meine Nerven wirken … Je quitterai l’Allemagne, je 
passerai en Arabie …“.

Das passt scheinbar nicht zusammen, freilich nur scheinbar, also nicht wirk-
lich. Heine hat beständig mit den nach dem Wiener Kongress 1815 immer 
reaktionärer werdenden Staaten diesseits des Rheins gerungen, die Teutoma-
nie der Spießbürger verdammt und die Bücherverbrennungen auf dem Wart-
burgfest 1817 – darunter der Code Napoléon, der den Juden für einige Jahre 
bürgerliche Rechtsgleichheit verschafft hatte – verurteilt. Jenes Wartburgfest, 
das heute völlig zu Unrecht als die Geburtsstätte der deutschen Demokratie ge-
feiert wird, wie wir es im Jahre 2017 – zum 500. Jubiläum des Thesenanschlags 
Martin Luthers – erlebt haben.

In Heines dramatischem Frühwerk Almansor aus dem Jahre 1820 sagt Has-
san zur Bücherverbrennung in Granada: „Das war ein Vorspiel nur, dort wo 
man Bücher verbrennt, verbrennt man auch am Ende Menschen“. Wohlge-
merkt: Verbrannt wurde dort der Koran, und zwar von Christen. Wer immer 
also am 10. Mai jedes Jahres die Bücherverbrennung durch die Nazis im Jahre 
1933 geißelt, sollte diesen historischen Hintergrund kennen. Manches an ak-
tuell modischen Verunglimpfungen des Islams und der Muslime würde sich 
dann erübrigen.

Immer aber geht es Heine um die Sprache, genauer: um seine deutsche 
Muttersprache, die die Linguisten heute eine Erstsprache nennen. Mit ihr ringt 



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur18

er, nur sie liebt er und höhnt sie im gleichen Atemzuge, eben seltsam, also 
sonderbar, berührend, mitunter auch unheimlich. Das Französische hingegen 
spielt auch in den Jahren des Exils bis zu Heines Tod 1856 in Paris nie diese 
zentrale Rolle; es ist organon, also Werkzeug, hat lediglich instrumentale, also 
Sachverhalte vermittelnde Funktion. Die deutsche Sprache verfügt, im Gegen-
satz dazu, über zwei weit über das instrumentale hinausreichende Funktionen: 
die identitätsstiftende und die poetische Funktion, also Gefühle und Emotionen 
bergend und vermittelnd. 

Diese, im Übrigen allen natürlichen Sprachen innewohnenden, Eigen-
schaften unterscheiden eben sie – das Englische, das Russische, das Hindi, 
das Suaheli, das Aymara, das Tlingit und andere – von den Kunstsprachen, also 
dem Esperanto und anderen Laborsprachen, sowie den Computersprachen, 
von denen ihre Befürworter uns weismachen wollen, sie kämen in absehbarer 
Zeit den Qualitäten natürlicher Sprachen gleich und überträfen diese sogar 
an Genauigkeit und Schönheit des Ausdrucks. Ich halte das für Scharlatanerie 
und durch nichts wissenschaftlich bewiesen – ebenso wie die Behauptung, 
Computersysteme stellten bereits in naher Zukunft die Leistungen des mensch-
lichen Gehirns in den Schatten. Entsprechende kühne Prognosen während 
der vergangenen Jahrzehnte haben sich zwischenzeitlich als Luftschlösser und 
wirklichkeitsferne Wolkenschieberei erwiesen. Ihre Protagonisten verfolgten 
damit in Wahrheit einzig das Ziel, Forschungsmittel in erheblichem Umfang 
zu erhalten. Die Zunft schweigt heute eher betreten und leckt ihre selbst ver-
ursachten Wunden.

Einer, der Reichtum und Vielfalt natürlicher Sprachen in der Vergangen-
heit am deutlichsten erkannt hatte, war Wilhelm von Humboldt, der bereits zu 
Beginn des 19. Jahrhunderts bekannte: „Ich genieße alles dankbar, was von 
außen kommt.“ An Freund Carl Gustav von Brinckmann schreibt er aus Rom 
im Jahre 1803: 

„Mein Sprachstudium betreibe ich hartnäckiger als je, und es reiht sich 
vortrefflich an all jene Ideen an. Der innere geheimnisvoll wunderbare 
Zusammenhang aller Sprachen, vor allem aber der hohe Genuß, mit 
jeder neuen Sprache in ein neues Gedanken- und Empfindungssystem 
einzugehen, ziehen mich unendlich an.“



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur 19

Humboldt betont also das allen natürlichen Sprachen Verbindende, nämlich 
Brücken zwischen Völkern und Kulturen zu bauen, unterstreicht freilich zu-
gleich ihre Verschiedenheit, nämlich die sich in jeder Einzelsprache artikulie-
rende Weltansicht. Er erklärt in seiner Rede vor der Akademie:

„Durch die gegenseitige Abhängigkeit des Gedankens, und des Wor-
tes voneinander leuchtet es klar ein, daß die Sprachen nicht eigentlich 
Mittel sind, die schon erkannte Wahrheit darzustellen, sondern weit 
mehr die vorher unerkannte zu entdecken. Ihre Verschiedenheit ist 
nicht eine von Schällen und Zeichen, sondern eine Verschiedenheit 
der Weltansichten selbst. Hierin ist der Grund, und der letzte Zweck 
der Sprachuntersuchung enthalten.“

Erin Studium fremder Sprachen sollte sich mithin nicht auf das Morpholo-
gisch-Syntaktische konzentrieren – also die Flexion der Verben, Nomina und 
Adjektive, auf Konjunktionen, Präpositionen und Adverbien, auf Haupt- und 
Nebensätze –, sondern auf die in und hinter der Sprache zu erforschende Welt
ansicht: das jeder Einzelsprache je eigene Verständnis von Zeit und Raum, jene 
in jeder Sprache erkennbaren Mentalitätsunterschiede sowie Lern- und Lehr-
gewohnheiten, darüber hinaus das Gemeinte und Mitbedeutete. Eine Gram-
matik, die genau dieses tut, bleibt nicht an der Oberfläche der Strukturen – der 
Ausdrucksseite also – stehen, sondern dringt zum Wesentlichen vor, nämlich 
dem kulturspezifischen Gebrauch jeder Sprache. Ich habe einer so verstande-
nen Grammatik vor Jahren den Namen Kulturkontrastive Grammatik gegeben 
und sehe mit Freude, dass in einigen Teilen der Welt, zumal in Südostasien, 
dieser Ansatz weiterentwickelt wird. Sprache als wichtigster Teil jeder Kultur 
verbindet dergestalt Eigenkulturelles mit Fremdkulturellem und somit Men-
schen unterschiedlicher Kulturen. Das ist heute angesichts wachsender Kon-
flikte in einer globalisierten Welt wichtiger denn je, genauer: unverzichtbar.

Mehrsprachigkeit also ist das Gebot der Stunde und damit der frühe Erwerb 
einer oder zweier fremder Sprachen, beruflich, häufig auch privat, wenn das 
Gehirn noch in vollem Umfang aufnahmefähig ist. Mehrere Sprachen sind 
schon aus rein praktischen Gründen sinnvoll: Wer heute oder in Zukunft vor-
ankommen will, muss mehrere Sprachen beherrschen, mindestens drei, die 



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur20

Muttersprache eingeschlossen. Hier hinken wir Deutschen, die wir uns so gern 
als polyglotte Wesen begreifen, gewaltig vielen Menschen im Süden – Afrika, 
Asien, Lateinamerika – hinterdrein. Ich habe hier an der alma mater Saravien-
sis zahlreiche junge afrikanische und asiatische Wissenschaftler und Wissen-
schaftlerinnen promoviert und habilitiert, die in drei Sprachen forschten und 
publizierten, aber daneben noch zwei weitere Sprachen in Rede und Schrift 
meisterten. Mehrsprachigkeit statt der weltweiten Dominanz einer einzigen, 
mithin der englischen, Sprache muss der Regelfall kommender Generationen 
sein: gerade so, wie hier am Institut für Deutsch als Fremd- und Zweitsprache 
praktiziert. Einsprachigkeit hingegen ist heilbar, also eine Krankheit!

Die Vereinigten Staaten von Nordamerika und das Vereinigte Königreich von 
Großbritannien hingegen erfahren den Fluch einer sogenannten Weltsprache. 
Immer weniger Menschen lernen dort irgendeine fremde Sprache. Mit der Ver-
treibung der Fremdsprachen aus Schule, Hochschule und Gesellschaft verlieren 
die Menschen dort ihre eigentliche Grundlage, werden provinziell und verarmen 
geistig. Unser Nachbarland Frankreich ist beklagenswerter Weise gerade dabei, 
der deutschen, aber auch der lateinischen, Sprache den Garaus zu machen, weil 
eine, höflich formuliert: überforderte und ideologisch fehlgeleitete, Administ-
ration der irrigen Auffassung ist, hier handele es sich um Sprachen atavistischer 
Eliten, die nicht mehr gebraucht würden. Stattdessen fordert man eine Migran-
tensprache, nämlich das maghrebinische Arabisch, um damit vermeintlich der 
großen Minderheit aus Nordafrika den Einstieg in die französische Gesellschaft 
zu erleichtern. Wie lächerlich und polemisch ist es eigentlich, eine Sprache ge-
gen eine andere auszuspielen! Gebraucht werden hingegen die deutsche und 
die arabische Sprache und obendrein das Lateinische für besondere berufliche 
Herausforderungen wie eine Universitätskarriere in den Philologien und der 
Theologie, partiell auch für angehende Mediziner und Pharmazeuten. Deshalb 
gehört es sich auch, dass sie im Sprachenkanon der Schulen und Hochschulen 
angeboten werden: Latein übrigens keineswegs, weil man damit – wie eine seit 
Jahrhunderten gepflegte Legende behauptet – logisches Denken lerne (das Latei-
nische ist so „unlogisch“ wie nahezu alle Sprachen, vom Standpunkt der reinen 
Logik betrachtet), sondern weil mit dieser und, noch besser, der griechischen 
Sprache unser kulturelles Erbe am nachhaltigsten vermittelt werden kann, was 
in der heutigen geschichtslosen Gesellschaft von hohem Nutzen wäre.



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur 21

Der Sprachenrat Saar, den zu leiten ich mehrere Jahre die Ehre hatte, setzt 
sich seit Jahren für die Förderung der Nachbarsprache Französisch im Saar-
land ein und hofft, darüber hinaus, dass seine Partner in Lothringen und in 
Luxemburg ein Gleiches mit dem Deutschen tun. Trotz mancher Erfolge steht 
es nicht gut um die Sache der lebendigen Zweisprachigkeit: Zu wenige Bürger 
engagieren sich und die Politik belässt es allzu häufig bei Lippenbekenntnissen: 
In dreißig Jahren, also im Grunde am Sankt-Nimmerleinstag, soll das Fran-
zösische hierzulande den Rang einer Zweitsprache genießen! Warum nicht 
morgen oder zumindest übermorgen? Der Druck auf die Landesregierung 
muss erhöht werden!

Doch wer Fremdsprachen fördern will, muss bei der eigenen Sprache be-
ginnen, wir also bei der unseren. Damit sieht es nicht gut aus; ihre Geringschät-
zung ist landesweit hoffähig geworden. In Medien, Politikerreden, aber auch 
in den Wissenschaften und im privaten Gespräch bedient man sich gern des 
vermeintlich Weltoffenheit signalisierenden angelsächsischen Idioms, freilich 
zumeist höchst fehlerhaft. Anglistische Kollegen klagten mir, bereits vor Jah-
ren, ihr Leid, das die Weltsprache Englisch ihnen bereite: Mehr als 70 % der 
„user“ im Internet oder auf Kongressen seien keine Muttersprachler und ver-
hunzten das Englische in erschreckendem Maße. Der Deutsche Akademische 
Austauschdienst (DAAD) und die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) 
fördern, vollkommen unsinnig, Forschungen und Vorlesungen in englischer 
Sprache. In manchen Lehrveranstaltungen wurde ich in den zurückliegenden 
Jahren Zeuge von Vorträgen in englischer Sprache oder Diskussionen auf der-
art bescheidenem intellektuellen Niveau und voller grammatischer Fehler, dass 
es einem Muttersprachler übel aufgestoßen wäre. 

Pflege und sorgsamer Umgang mit der deutschen Sprache sind alles andere 
denn Provinzialismus, sondern Ausdruck des Bewusstseins, dass es sich hier 
um ein wertvolles Gut und eine Kultursprache handelt. Leider hat auch hier 
der Prozess der Bologna-Reform Schaden angerichtet: Für Sprachpflege und 
Sprachreflexion bleibt in den völlig verschulten Kursen nur wenig Platz. Die 
Universität ist seither zu einer Massenabfertigungsstätte verkommen. Wenn 
alle studieren, studiert keiner mehr (richtig). Verschulung der Kurse und Ni-
veauabsenkung geschehen Hand in Hand und gehen eine unheilige Allianz zu 
Lasten heutiger und zukünftiger Studentengenerationen ein.



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur22

Die Geisteswissenschaften trifft es besonders hart. Etatkürzungen, Umwid-
mung und Streichen von Professuren, übervolle Hörsäle, Vernachlässigung der 
Lehre zugunsten einer zweifelhaften „Exzellenzforschung“ – weil die Lehre an 
der Hochschule nichts „einbringt“, wohl aber internationale „Vernetzung“ –, 
Drittmitteleinwerbung, enge Kontakte zur finanziell potenten Wirtschaft, was 
die Abhängigkeit und Manipulierbarkeit erhöht, und schließlich eine Höchst-
zahl von Publikationen, was die Gefahr des Plagiats befördert. Welche Idiotie! 
Welche Hoffart, hermeneutische Wissenschaften, denen es um Textdeutung 
zu tun ist, nach solchen sogenannten Kriterien zu bewerten! Der Satz: „Nur 
was sich zählen lässt, hat Wert!“ bedeutet in Wahrheit nichts weniger als das 
Ende der Geisteswissenschaften.

Unsere Sparte, die Germanistik und ihre Didaktik, in Sonderheit das 
Deutsche als Fremd- oder Zweitsprache, hat diesen Prozess der Depravierung 
bereits so weit verinnerlicht, dass neue Curricula entwickelt und ernsthaft dis-
kutiert werden, deren Ziel ein leichtes bzw. einfaches Deutsch ist. Studenten 
sollen danach ein allenfalls rudimentäres Deutsch lernen, befreit von Konjunk-
tiv, Passiv, mehrfach gegliederten Sätzen und analytischen Tempora (Futur II, 
Plusquamperfekt), weil – so die Protagonisten – der Restbestand vollkommen 
zur Kommunikation innerhalb der Gesellschaft ausreiche.

„Ist es schon Wahnsinn, hat es doch Methode“, heißt es im Hamlet. Man 
möchte sich an den Kopf greifen und sich fragen, wie weit unsere Hochschu-
len bereits den Typus des „Bulimie-Studenten“ verinnerlicht haben, also eines 
Studenten, der sich ein minimales Wissen lediglich für die nächste Prüfung 
aneignet und sodann wieder vergisst, weil die darauffolgende Prüfung genau 
dies nicht abfragen darf. Man fragt sich weiterhin, wie weit die Universitäten 
obendrein die Humboldt’sche Forderung nach einem in allen Fähigkeiten aus-
gebildeten, kritischen und sittlich gereiften jungen Intellektuellen über Bord 
geworfen und damit die Antiklimax Bildung – Ausbildung – Verbildung (vulgo: 
Verblödung) verinnerlicht haben.

Es tut gut zu wissen, dass, im Frühjahr 2015, Professoren der Natur- und 
Geisteswissenschaften in der Wochenzeitschrift DIE ZEIT Protest erhoben 
haben gegen diesen Prozess der wachsenden Verschulung und geistigen 
Verarmung, der bei der Sprache beginnt. Sprachen sind verletzlich, verlan-
gen Pflege und Achtsamkeit. Natürlich sind alle Sprachen einem natürlichen 



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur 23

Sprachwandel unterworfen und ich verwerfe jede Form von Beharrungsver-
langen oder Sprachreinigung im Sinne des Franzosenfeindes und Judenhassers 
Ernst Moritz Arndt oder auch Friedrich Ludwig Jahn, weil damit allzu häufig 
nationalistische Gesinnungen einhergehen. Dennoch besteht die Gefahr, dass 
eine forcierte Neusprache, wie wir wie derzeit erleben – ich nenne unnötige 
Anglizismen, das rapide Anwachsen jener der Mehrheit der Gesellschaft un-
verständlichen Fachidiome sowie die dem Diktat einer beschleunigten Gesell-
schaft unterworfenen Schrumpfsprachen der SMS-Botschaften, Twitter- und 
Facebook-Informationen – die semantische wie syntaktische Kernsubstanz der 
deutschen Sprache beschädigen können. Ich sehe übrigens in diesen neuen 
Textsorten keineswegs eine neue Kultur des Schreibens, sondern eine verkürzte 
mündliche Rede in verschriftlichter Form, die alles ausspart, was gemeinhin 
der geschriebenen Sprache eigen ist: Satzbau, logische Verknüpfungen, wenig 
Redundanzen, vor allem aber: Schönheit stilistischer Vollkommenheit, zumin-
dest: Angemessenheit. Die erlangt man am besten durch Lesen, also die Lektüre 
der besten unter unseren Dichtern. Ich nenne, lediglich stellvertretend, Johann 
Wolfgang Goethe, Friedrich Hölderlin, Thomas Mann, Heinrich Mann, Rainer 
Maria Rilke, Franz Kafka, Hugo von Hofmannsthal, Ingeborg Bachmann, Bertolt 
Brecht, Max Frisch, Peter Huchel, Günter Grass, Christa Wolf und Sarah Kirsch.

Goethes Idee einer einigenden Kulturnation, von Grass als telum am Ende 
seines Lebens aufgegriffen, mag hier Pate stehen. Das Nationale, so der Weima-
raner, bestehe nicht in vaterländischer Gesinnung, territorialer Abgrenzung und 
Abwehr alles von außen Kommenden, sondern in einer Gemeinschaft gleicher 
Werte mit je spezifischen kulturellen, mithin sprachlichen, Eigenschaften. Diese 
Sprachen sind heute, mehr denn je aufgrund millionenfacher Migrationen, Misch-
sprachen, weil sie Anleihen bei anderen Sprachen aufnehmen: Kulturen sind von 
daher heute immer Mischkulturen, waren es freilich auch früher. Goethe schreibt:

„Meine Wärme gilt nicht einer politischen Nation, sondern dem Volk, 
das so achtbar im Einzelnen und so miserabel im Ganzen ist. Eine 
Vergleichung des teutschen Volkes mit anderen Völkern erregt uns 
peinliche Gefühle, über welche ich auf jegliche Weise hinweg zu kom-
men suche; und in der Wissenschaft und in der Kunst habe ich die 
Schwingen gefunden, durch welche man sich darüber hinweg zu heben 



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur24

vermag: denn Wissenschaft und Kunst gehören der Welt an, und vor 
ihnen verschwinden die Schranken der Nationalität.“

Eine zu schaffende Kulturnation, so schlussfolgert Goethe, dürfe keine staatlich 
– politische Fixierung in engen Grenzen sein, sondern müsse die Heterogenität 
seiner Bürgerinnen und Bürger in Sprachen, Sitten und Mentalitäten kreativ 
voranbringen und das je Besondere bestehen lassen. Wie aktuell sind solche 
Bekundungen gerade heute, wo in wachsendem Maße in Europa – allen voran 
Ungarn, Frankreich, Großbritannien, Dänemark und Polen – wieder natio-
nalistische Kräfte ihre gestrigen Parolen skandieren und Europa zur Festung 
umgestalten wollen – gegen Flüchtlinge, Vertriebene und Gefolterte aus Afrika 
und dem Nahen Osten!

Doch ich möchte nicht schließen, ohne das Werk zu würdigen, dessen fünf-
ter Jahrestag uns heute hier zusammengeführt hat. Vor fünf Jahren ist hier an 
meinem früheren Lehrstuhl, einem guten lateinisch – angelsächsischen Brauch 
folgend, ein Verein gegründet worden, der Ehemalige und derzeit Studieren-
de zusammenführen, einen regen Gedankenaustausch und Beratung pflegen 
sowie die Disziplin des Deutschen als Fremd- und Zweitsprache lebendig er-
halten soll. Dies ist, mit viel Arbeitsaufwand, Disziplin, aber auch Freude ge-
schehen. Die Bindungen und Verbindungen gehen von hier in Saarbrücken in 
alle Welt und beweisen, wie jung und lebendig unser Fach ist. Mancher möchte 
vielleicht einwenden, dass fünf Jahre eine vergleichsweise kurze Zeit sind und 
die wahre Belastungsprobe eines Vereins erst nach zehn oder zwanzig Jahren 
ansteht. Wenn ich aber die personellen und sachlichen Veränderungen hier im 
Verein ansehe, so grenzt es an ein Wunder, dass wir heute hier zusammengeru-
fen worden sind! So soll es auch in Zukunft sein, ich wünsche weiter steigende 
Mitgliederzahlen und viele fruchtbare Kontakte und Projekte.

Tradition heißt nicht, die Asche bewahren, sondern das Feuer schüren! In 
diesem Sinne wünsche ich dem Alumni-Verein und seinen Mitgliedern weiter 
erfolgreiche Jahre! 

(„Gedanken über die deutsche und andere Sprachen“. Festvortrag zum fünften 
Jahrestag der Gründung des Alumni-Vereins am Lehrstuhl Deutsch als Fremd- 
und Zweitsprache der Universität des Saarlandes am 26.6.2015)



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur 25

Sprache und Sprachen: 
Sprachenvielfalt, Sprache  
und Denken, Sprachreinigung

Europa ist der Kontinent der Sprachenvielfalt. Zumindest theoretisch, denn sie 
ist bedroht. Es zeichnet sich täglich deutlicher ab, dass die einigende Sprache 
der Antike und des Mittelalters, das Latein, nunmehr ersetzt werden soll durch 
die neue Einheitssprache, das Englische. Auf Konferenzen, in der Politik, in den 
Medien und Bildungseinrichtungen wird zunehmend Englisch gesprochen: zu-
meist schlecht. Eltern schicken ihre Kinder in englischsprachige Schulen oder 
gleich auf die britische Insel, weil sie der – unbewiesenen – Überzeugung sind, 
damit die berufliche Entwicklung der Sprösslinge zu fördern. Entsprechend 
verfahren immer mehr Eltern von Migrantenkindern: Wozu noch Deutsch 
lernen? Stattdessen Englisch von Anbeginn an, lautet das Gebot der Stunde! 

Die Sprache Europas sei hingegen die Übersetzung, hat mir Umberto Eco 
einmal gesagt. Das ist richtig und problematisch zugleich. Richtig daran ist, 
dass dadurch keineswegs nur Europas Bürger in den Genuss überaus vielfäl-
tiger schöner Literatur und ganz unterschiedlicher wissenschaftlicher Publi-
kationen gelangen. Zuvörderst die Deutschen: In keine andere Sprache wird 
so viel übersetzt wie in das Deutsche. Umgekehrt ist freilich eher Fehlanzeige 
zu konstatieren: Immer weniger deutschsprachige Literatur wird noch über-
setzt und am wenigsten in das Englische. Das liegt, zugegeben, an der Qualität 
mancher deutschsprachigen Werke, vor allem aber an der Spracharroganz der 
Angelsachsen. Sie kennen nur eine Sprache, nämlich das Englische, und er-
warten gediegene Kenntnisse derselben bei allen anderen Menschen auf dem 
Globus. Entsprechend verzeichnen die Quellen und Literaturverzeichnisse 
wissenschaftlicher Werke im angelsächsischen Raum nahezu ausschließlich 
englischsprachige Werke. Sie haben das Siegelwort der Vereinigten Staaten 
von Amerika – e pluribus unum –, also: aus mehreren eines, in radikaler Weise 
aufgegriffen. Im Gegensatz dazu sollte der europäische Leitgedanke lauten: 
in pluribus unum, also in mehreren eines. Oder anders: Einheit in der Vielfalt.



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur26

Problematisch an Ecos Satz aber ist, dass er dem Grundgedanken der 
Sprachphilosophie Wilhelm von Humboldts fundamental widerspricht. 
Humboldt: „Ihre (der Sprachen) Verschiedenheit ist nicht eine von Schällen 
und Zeichen, sondern eine der Weltansichten selbst“. Anders ausgedrückt: 
Sprachen bildeten keineswegs lediglich die Wirklichkeit ab, weil diese sowie 
Gedanken und Begriffe zuvor bereits gedacht worden seien: ohne Sprache. 
Umgekehrt würde ein Schuh daraus: Sprachen bildeten Wirklichkeit; unter-
schiedliche Sprachen formten je eigene Realitäten, genauer: Weltansichten. 
Ergo, so Humboldt, sei jede Übersetzung im Grunde ein Unding, weil sie die 
jeweilige Weltansicht der Ausgangssprache unreflektiert und unkritisch in 
die Zielsprache übertrage. Übersetzungen seien mithin Fälschungen, min-
destens aber Vermischungen, besser: Verunklarungen. Humboldt schrieb 
1816 in der Einleitung seiner Übersetzung der Tragödie „Agamemnon“ des 
Aischylos: „Ein solches Gedicht ist, seiner eigenthümlichen Natur nach, und 
in einem noch viel andren Sinn, als es sich überhaupt von allen Werken 
großer Originalität sagen lässt, unübersetzbar. Man hat schon öfter bemerkt, 
und die Untersuchung sowohl, als auch die Erfahrung bestätigen es, dass, 
so wie man von den Ausdrücken absieht, die bloss körperliche Gegenstände 
bezeichnen, kein Wort Einer Sprache vollkommen einem in einer andren 
Sprache gleich ist.“ 

Und doch braucht es Übersetzungen, freilich eher Neuschöpfungen. Texte 
also, die dem Lesenden vertraut und zugleich fremd sind: vertraut, weil in 
seiner Muttersprache verfasst, und fremd, weil eine andere Sicht auf scheinbar 
Gleiches vermittelnd. Eine Übersetzung des Wortes „la forêt“ aus dem ka-
merunischen Französischen im Deutschen lautet korrekt „Regenwald“, vulgo 
„Urwald“. Unter „Wald“ verstünde der Deutsche einen vertrauten Mischwald. 

Noch deutlicher wird diese Diskrepanz zwischen Kulturen, die vollkom-
men divergente Vorstellungen von Zeit und Raum haben. Wie sollen archai-
sche orale Kulturen mit einem zirkulären Zeitverständnis, also etwa die indi-
genen Völker der Navajo oder der Maja, Texte aus einer völlig alphabetisierten 
Schriftkultur – beginnend bei den Hebräern etwa um 1250 v. u. Z. mit einem 
linearen Zeitverständnis samt der Trias von Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft – verstehen? Der indigene Mensch kennt das nicht: Wichtig ist ihm 
einzig der Moment: die Gegenwart, der er Dauer verleihen möchte.



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur 27

Oralität und Wiederkehr des ewig Gleichen, also Zirkularität, gehören 
mithin ebenso zusammen wie Literalität und Linearität. Der selbst bestimmte 
Mensch tritt mit der Schrift gegen die mündlich überlieferten allmächtigen 
Mythen an und löscht zugleich nicht-alphabetisierte Kulturen aus (Abram 
2021). Die Geschichte der Eroberungen seit dreitausend Jahren menschlicher 
Geschichte ist ein bedrückender Beweis dessen. In Zeiten, da zunehmend über 
Restitution erbeuteter Kulturgüter und Rettung teilweise vernichteter und 
ausgestorbener Sprachen (Linguozid) nachgedacht wird, ist dies ein nicht zu 
unterschätzendes Problem.

Ähnlich der Raum: In alten andinischen Kulturen zeigt der Mann, wenn 
es um die Vergangenheit geht, nach vorn, denn die kennt er. Geht es hingegen 
um die Zukunft, weist er nach hinten: Sie ist unbekannt. Lokaladverbien als 
Übersetzungsproblem! 

Am besten freilich bleibt, so viele Sprachen wie möglich zu lernen. 
Wer freilich kann schon Texte in mehr als drei Sprachen lesen, sich darin 

mündlich oder schriftlich korrekt ausdrücken? Die Mehrsprachigkeit, einst-
mals als Bildungsziel gefordert, geht weltweit dramatisch zurück: zugunsten 
des Englischen. Genauer: der Varianten des Englischen. Englisch gebe es, so 
zahlreiche Anglisten, nur noch im Plural: Chinese English, Indian English, 
Caribbean English, African English. Segen und Fluch der Weltsprache Englisch 
lägen nahe beieinander. Muttersprachler des Englischen beklagen zu Recht, 
dass die überwiegende Mehrzahl der Englisch Sprechenden nur noch ein ru-
dimentäres Englisch beherrsche, also Pidgin spreche und, wenn alphabetisiert, 
schreibe.

Sprache und Denken

An der Wiege des Abendlandes stehen die Vorsokratiker und Platon. Im Di-
alog Kratylos geht es um das Verhältnis von Sprache und Denken: Zunächst 
werden zwei Funktionen natürlicher Sprachen genannt: das kommunikative 
(das Gespräch ermöglichende) und das kognitive (das Sein erkennende) Werk-
zeug (organon): „Das Wort ist also belehrendes Werkzeug und ein das Wesen 
unterscheidendes und sonderndes, wie die Weberlade das Gewebe sondert“. 



© Frank & Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur28

(Kratylos 388c). Da sich die Protagonisten Kratylos und Hermogenes nicht ei-
nigen können, ob diese Funktionen nun allen Lexemen zukämen oder ob nur 
bestimmte Wörter Erkenntnis beförderten, schlägt Sokrates, um sie vollkom-
men zu verwirren, vor, es wäre besser, die Welt – Realien und Gedanken – ohne 
die zumindest mit Mängeln behaftete Sprache zu denken, also das Wesen der 
Dinge direkt und nicht über die Vermittlung durch die Sprache zu erkennen: 
„Wenn man also zwar auch wirklich die Dinge durch die Wörter kann ken-
nenlernen, man kann es aber auch durch sie selbst, welches wäre wohl dann 
die schönere und sicherere Art, zur Erkenntnis zu gelangen? Aus dem Bilde 
erst dieses selbst kennenzulernen, ob es gut gearbeitet ist, und dann auch das 
Wesen selbst, dessen Bild es war, oder aus dem Wesen erst dieses selbst und 
dann auch sein Bild, ob es ihm angemessen gearbeitet ist?“ (Kratylos 439 a).

Aristoteles stimmt Sokrates zu, einhundert Jahre später: Sprache diene le-
diglich der Kommunikation, mündlich oder schriftlich, und sei entsprechend 
einzelsprachlich unterschiedlich. Sprache wird zu Sprachen. Sie unterschieden 
sich in Lauten. Mit dem Denken, also der Erkenntnis, habe das nichts zu tun. 
Denken sei universell, übereinzelsprachlich.

Diese Missachtung der Sprache(n) hat ihren Ursprung natürlich im Wider-
stand gegen die Sophisten, die Wortverdreher. Für das Abendland freilich hatte 
sie Folgen, bis heute. Über Jahrhunderte hinweg wurden Sprachen „gereinigt“, 
um ihre vermeintlichen Unklarheiten und Zweideutigkeiten, zumal im Falle 
von Synonymen, zu beseitigen und der Klarheit des Verstandes zum Durch-
bruch zu verhelfen. Immer wieder wurde versucht, mit nichtsprachlichen Mit-
teln – Zeichensprachen, logische Formelsprachen, Graphen – Sprachen zu 
größerer Eindeutigkeit zu verhelfen: so die Zeichensysteme der symbolischen 
Logik im Wiener Kreis (Rudolf Carnap), der linguistische Strukturalismus zu-
mal der Kopenhagener Schule (Louis Hjelmslev) und die Baumgraphen der 
Generativen Grammatik (Noam Chomsky). Natürliche Sprachen sollten den 
Gesetzen der Mathematik und der Formalen Logik genügen: Bedeutung und 
Gebrauch der Sprache sollten ausgeklammert bleiben und das Labor die All-
tagssprache ersetzen. 

Diese Ansätze und Theorien waren allesamt einseitig ausdruckssprach-
lich-syntaktisch und verfehlten vollkommen das Ziel, die Semantik (Bedeu-
tung) und Pragmatik (Gebrauch) natürlicher Sprachen – mithin das Verhält-


